
THÉORIE DE LA MISÈRE,  
MISÈRE DE LA THÉORIE  

RAPPORT SUR LES NOUVELLES CONDITIONS DE LA THÉORIE RÉVOLUTIONNAIRE  
 Bureau of Public Secrets, PO Box 1044, Berkeley CA 94701, USA 

  http://www.bopsecrets.org/   knabb@slip.net  

 

 

Ce texte est édité en brochure par le Centre de Recherche sur la Question Sociale (Paris, 1973).  

Anti-copyright.  

[Traduction anglaise de ce texte]  

[Autres textes en français] 

“Plutôt devoir que de payer d’une monnaie qui ne porte pas notre 
éffigie!” ainsi le veut notre souveraineté.  

 —Nietzsche, Le gai savoir  

  

 

1  

L’effort théorique organisé, le plus avancé depuis Marx, accompli par les Internationaux 
Situationnistes, a non seulement jeté ses derniers feux, il semble même vouloir se satisfaire d’une 
place parmi les curiosités au musée de l’histoire révolutionnaire. La bête théorique à terre ne paraît 
jamais devoir se relever; les échos des frayeurs passées sont encore suffisamment perceptibles, tout 
en autorisant cependant assez de soulagement pour que la peau du monstre soit livrée à la légende.  

 

La mésaventure de la théorie des Situationnistes et celle qui fit succomber les mouvements 
d’intellectuels révolutionnaires comparables dans le passé, se sont finalement rejoints sur la nature-
même de leurs échecs. Comme pour la pensée marxiste et pour d’autres tentatives d’une critique 
révolutionnaire postérieures, tous les résultats du réel effort théorico-pratique situationniste ont fini 
par connaître un renversement complet de leur sens, pour ne plus constituer qu’un verbiage culturel 
particulier, dans la pseudo-communication généralisée imposée aux hommes des conditions 
existantes, tant dans leur acceptation de ces conditions que dans leur révolte.  

 

Le véritable esprit situationniste, celui-là même qui fut d’une manière évidente, pour qui sait 
comprendre les entreprises de cet ordre, à l’origine de l’aventure situationniste, à présent n’a plus le 
choix que de se retourner sans merci contre l’édifice de sa propre théorie pétrifiée, contre tout son 



passé et ses anciennes valeurs, ou être balayé du champ de bataille révolutionnaire comme 
logomachie inutile et désuète.  

 

Désormais, aucun développement nouveau de la pensée révolutionnaire ne pourra se faire, tant que le 
pouvoir critique situationniste n’aura pas été appliqué, non plus seulement à l’ancienne organisation 
I.S., mais à la théorie situationniste elle-même. C’est le programme d’une théorie de combat 
contenant sa propre critique qu’il faut reprendre au commencement.  

 

Pour cela, il convient de ne plus juger la théorie des Situationnistes sur son intention théorique, sa 
validité scientifique, son programme, etc., c’est-à-dire sur le terrain où elle veut précisément être 
jugée. Hésiter encore à le faire, par un souci désormais déplacé d’objectivité intellectuelle par 
exemple, ou respectueusement, parce que personne jusqu’ici n’a fait mieux (la Russie de 1917 ne 
comptait pas de meilleure théorie que celle de Lénine), reviendrait au mieux à endosser les 
inconvénients d’une orthodoxie désincarnée à la Korsch, ou l’illusion d’un Lukács. Si la théorie des 
Situationnistes intéresse encore le mouvement révolutionnaire directement, c’est pour tirer la leçon 
de ce qu’elle a pu devenir : une idéologie sur la révolution parmi les autres, un système de 
représentations qui exprime autre chose que ce qu’il croit vouloir dire, et qui sert d’autres buts que 
ses buts explicites.  

 

 

2  

 

La théorie des Situationnistes s’est fait connaître comme la théorie révolutionnaire de 
l’insatisfaction; elle s’est trouvée, tant parce qu’elle a su les exprimer, que parce qu’elle a été rendue 
possible par celles-ci, au point de convergence de toutes les lignes de force qui transforment les 
conditions d’existence — et par conséquent de lutte — dans la société contemporaine; en tant que 
critique d’un stade de la société marchande qui était loin d’avoir encore développé concrètement 
toutes ses conséquences matérielles (parmi ces conséquences il faut compter sa propre opposition 
révolutionnaire), la théorie des situationnistes courait le risque de devenir l’expression de toute 
l’insatisfaction libérée par ce processus; c’est-à-dire non seulement de l’insatisfaction profonde liée à 
la prolétarisation de tous les secteurs de l’existence sociale, elle, devenue réellement révolutionnaire, 
mais encore de cette part d’insatisfaction superficielle, de loin la plus spontanément partagée, liée à 
la frustration toujours croissante des habitudes et des goûts anciens, et aussi, aux données-mêmes du 
stade actuel. La théorie des situationnistes n’a pas été en mesure de voir assez ce danger, contenu 
précisément dans la logique spectaculaire des conditions qu’elle combattait, qui la portait à être 
comprise et finalement à se comprendre elle-même selon la logique de l’illusion; ainsi qu’à être 
assimilée par l’ordre existant comme code culturel de l’insatisfaction intégrée.  

 



La consommation hiérarchisée de biens économiques, de pseudo-rapports entre les individus, et de 
pseudo-objets de luttes, que le spectacle de l’insatisfaction moderne fournit aujourd’hui 
surabondamment, a pour pendant subjectif immédiat cette forme d’insatisfaction superficielle, qui 
constitue en fait la véritable base subjective sur laquelle seule peut fonctionner le système social 
actuel.  

 

Lorsque cette insatisfaction superficielle croit devoir se traduire en “langage situationniste”, les 
illusions d’optique et la confusion qu’elle parvient à créer sur son compte tiennent à la nature-même 
des conflits existants; le projet et le besoin révolutionnaires d’établir les conditions socio-historiques 
d’une “jouissance sans entraves” et la simple publicité de la jouissance dans l’ère économique — qui 
va de la louange sans réserve des conditions actuelles, à une éventuelle épuration bureaucratique-
écologique de celles-ci — se recoupent, jusqu’à se confondre parfois, dans leurs expressions; c’est 
qu’en réalité, il s’agit d’un conflit sur le même enjeu historique, considéré successivement d’un côté 
et de l’autre de la barricade. Néanmoins, si elles peuvent apparaître parfois comme très proches, 
l’insatisfaction superficielle est aussi éloignée de l’insatisfaction révolutionnaire, qualitativement, 
que la victime résignée des conditions existantes peut l’être elle-même. La généralisation de 
l’insatisfaction superficielle, comme postulat qui domine désormais la perception et toutes les 
représentations sur la vie sociale contemporaine, traduit seulement que les choses y sont devenues 
telles que personne ne peut plus y être résigné tranquillement; c’est la résignation-même qui a dû y 
adopter la forme et le langage de l’insatisfaction.  

 

Il n’est pas surprenant que la théorie révolutionnaire, qui pour replacer la compréhension de la 
question sociale sur de meilleures bases, a réintroduit dans la lutte la méthode dialectique de la 
totalité, ait pu rencontrer, tout en restant fondamentalement incomprise, une telle résonnance dans 
ces conditions sociales où l’économie règne sur la vie humaine totalitairement. L’aspect moderne et 
familier de la notion de totalité ne peut plus échapper à personne, ne serait-ce que parce que chacun y 
a été éduqué à travers les règles de la vie sociale et de la consommation hiérarchisées; chaque degré 
de la consommation et du pouvoir hiérarchisés ne peut convoiter le degré supérieur que parce que, 
fondamentalement, c’est la totalité des bienfaits économiques et du pouvoir social qui est donnée à la 
convoitise de l’organisation hiérarchique.  

 

La totalité comme référence nouvelle du besoin social est effectivement présente partout, mais 
considérée passivement, en tant que totalité extérieure des biens économiques; de sorte que 
l’insatisfaction superficielle peut respecter toutes les règles économiques, ou arriver à en enfreindre 
quelques-unes au nom de ce qu’elle croit être un programme révolutionnaire, les buts qu’elle 
convoite la ramèneront toujours dans les conditions où elle se trouve à l’origine, soumise au principe 
même d’une économie de la vie sociale, et par conséquent, d’une économie de sa conscience et de sa 
pratique.  

 

Le système de la consommation marchande, quand bien même une théorie situationniste constituée 
n’aurait jamais existée, comme source possible d’inspiration, contient implicitement son propre 
situationnisme, en tant qu’utopie d’un plaisir économique consommable sans limites et sans contre-



partie. Précisément parce qu’elle n’est qu’un moment du processus économique, la sphère de la 
consommation — c’est-à-dire en fait toute la vie sociale formellement laissée à l’initiative des 
individus — ne pouvant s’émanciper de ses limites, et dépendant absolument de sa contrepartie 
économique, porte son situationnisme naturel à devenir réellement situationnistes; mais alors, c’est 
la conception elle-même du plaisir, héritée de l’ère économique, qui doit d’abord être transformée.  

 

L’ére de la production et de la consommation de la marchandise moderne correspond à un 
désapprentissage massif des quelques aptitudes humaines possédées à l’état embryonnaire autrefois, 
et localement nécessaires à la simple survie. Ce qui à présent est réellement enseigné, désiré, et 
pratiqué dans la sphère de la consommation sociale, s’avère être l’économie achevée du plaisir et de 
l’aptitude à vivre; ce qui partout s’impose, sans rencontrer de réelle résistance révolutionnaire, ce 
sont la sous-culture, la jouissance, les goûts et les manies de l’homme anti-historique. Et ce sont ces 
mêmes traits de la médiocrité générale qui viennent empoisonner et rendre impossible chaque 
tentative d’une lutte révolutionnaire sérieuse. L’habitude du plaisir économique maintient l’individu 
dans le même rapport où il se trouve déjà avec l’ensemble du monde, en lui parvenant 
extérieurement; et c’est en tant qu’extériorité, excluant toute initiative fondamentale dans la décision 
et dans l’acte, que le plaisir économique est désiré et consommé.  

 

 

3  

 

Certains croient encore par exemple que le pouvoir abrutissant de la publicité commerciale tient dans 
le fait qu’elle fait acheter plus de biens inutiles. En vérité, quand la publicité commerciale vante les 
qualités de telle ou telle marchandise particulière, ou tel pseudo-besoin indispensable à satisfaire, elle 
rencontre nécessairement la contradiction d’un produit concurrent, d’un syndicat de consommateurs, 
ou du simple bon sens des gens. Mais au-delà du terrain commercial, ce que la publicité impose sans 
connaître cette fois de réplique, en déviant l’attention du spectateur du fait que, par définition, le 
langage publicitaire a déjà tout approuvé du système existant et qu’il en donne le spectacle de 
l’approbation heureuse, ce sont toutes les prémisses socio-économiques dont elle n’est qu’une 
conséquence (et non parmi les plus graves), c’est le mode d’asservissement qui y est lié, la pauvreté 
des besoins qui en résultent, et l’absurdité fondamentale de leur satisfaction à travers les règles de la 
consommation. On peut apprécier comme une situation limite de l’abrutissement publicitaire actuel, 
ce fait que la publicité réussit à devenir elle-même un objet de conflit, appelant les gens à se définir 
pour ou contre elle.  

 

Cependant, s’il faut juger de son pouvoir abrutissant, la publicité commerciale est bien moins 
dangereuse que les autres formes de publicité qui ne se montrent pas comme telles, qu’il s’agisse de 
la sphère politique ou de la sphère dite culturelle, en y comprenant le secteur même purement 
scientifique. En réalité, c’est toute la vie quotidienne colonisée qui contient tout le pouvoir 
abrutissant de la publicité de ce monde; d’une certaine manière, les ouvriers de Lip viennent d’être 



des publicitaires du mode de vie existant bien plus redoutables que la société Havas, en comptant 
tous les effets mystificateurs possibles de sa spécialité depuis qu’elle l’exerce.  

 

 

4  

 

Comme critique du travail aliéné et projet de sa liquidation révolutionnaire, la théorie des 
Situationnistes rencontre, comme terrain objectif favorable, le phénomène grandissant de 
déclassement d’une fraction de la population jusque là intégrée et soumise, et plus portée à présent à 
se retourner contre l’institution du travail. Néanmoins, c’est une crise de structure de l’économie 
moderne qui tend à jeter les individus dans l’idéologie révolutionnaire bien avant qu’ils ne soient en 
mesure d’apprécier la révolution comme seule solution historique capable de dissoudre pratiquement 
l’aliénation de l’activité humaine. C’est le monde du travail qui rejette ceux qu’il déclasse dans les 
solutions de survie périphériques, les expédients, la criminalité bornée et les rêves révolutionnaires 
suspects; non eux, qui traitent le travail comme l’entrave la plus lourde aux nouvelles formes de lutte 
et de conscience.  

 

La mutation économique moderne modifie les conditions du travail aliéné, transforme la composition 
des classes sociales, détruit les représentations qui y étaient traditionnellement enracinées, reconstruit 
l’environnement de fond en combles, change toutes les données du jeu politico-économique mondial, 
mais laisse finalement l’individu déclassé dans le même dénuement anti-historique où elle emploie 
encore les autres. La part du travail aliéné qui aujourd’hui est plus ou moins confusément refusée 
partout, outre qu’elle est le plus souvent celle dont le monde du travail cherche à se débarrasser lui-
même, est en fait directement désignée comme archaïque par la nouvelle mentalité qui se forge 
comme corollaire subjectif aux formes modernes du mode de production marchand.  

 

Le fait que les séquelles de savoir-faire autrefois attachées à certains secteurs de la production 
matérielle et intellectuelle et, qu’en règle générale, toute trace de sens pratique tendent à disparaître 
radicalement du terrain social, est une conséquence directe de l’extrême parcellarisation et de 
l’absurdité des tâches dans la production marchande (la colonisation achevée des gestes et de la 
décision du travailleur à l’intérieur-même de son aliénation économique primitive n’étant qu’un 
aspect de la colonisation globale de toute la vie sociale). Ce sont toutes les aptitudes et tous les désirs 
d’une activité non-dictée extérieurement qui se trouvent détruits en profondeur chez les hommes de 
ce temps. La paresse désarmée, allant jusqu’au refus des pseudo-activités proposées dans la 
production, mais sans pouvoir réinventer l’activité humaine sur d’autres bases, s’impose partout 
comme l’attitude subjective normale devant le nouvel état de fait social.  

 

Parallèlement, un autre conflit relatif aux conditions modernes du travail aliéné naît du modèle de 
jouissance économique maximum, incarné par la couche sociale des cadres, mais que la société 



actuelle propose comme sens final de l’existence, non seulement aux cadres, mais à toutes les 
couches sociales servantes. C’est désormais à la mentalité moyenne du cadre que les prolétaires 
modernes se trouvent éduqués; les paysans, les ouvriers, les intellectuels, etc., tendent à perdre les 
représentations qu’ils avaient en propre, pour les remplacer par les représentations, les goûts et les 
désirs types du cadre. Ce processus qui tend à remodeler l’aliénation subjective sur un modèle 
unique, se manifeste par exemple dans le monde du travail par le fait que la revendication de 
participation de l’individu à la décision économique (comme à l’extérieur du travail à la décision 
politique), qui s’inscrivait d’abord seulement dans le statut socio-économique du cadre, devient à 
présent la revendication naturelle de tous les travailleurs, en même temps que la critique officielle 
que l’organisation du travail se fait à elle-même.  

 

On peut mesurer l’ampleur des problèmes qui vont se poser dans les années à venir au mouvement 
révolutionnaire, en considérant que c’est à partir de la perte quasi-absolue de tous les talents anciens, 
et de cet état d’esprit contemporain qui n’a pas encore de goût, et qui n’est préparé pour aucune sorte 
d’entreprise pratique libre, que doit commencer le long apprentissage d’une nouvelle forme de sens 
pratique global, et la culture universelle des talents prolétariens.  

 

 

5  

 

Comme théorie de l’autonomie individuelle, la théorie des Situationnistes, une fois vidée de son 
esprit négatif, rejoint purement et simplement la vision bourgeoise éthique d’une liberté individuelle 
désincarnée. Mais la misère réelle, qui peut se mentir ainsi sur son sort, n’est plus tant la liberté 
formelle du travail devant le capital, que cette liberté de l’apparence pure nourrie aux règles du 
plaisir consommable; cette liberté de l’irresponsabilité, qui n’accepte de s’engager que pour rester 
séparée, qui sans cesse a recours à des procédés de valorisation extérieurs.  

 

La nature de la liberté et du besoin de liberté revendiqués sous l’identification de l’insatisfaction 
superficielle au projet situationniste, comme à toutes les idéologies du refus des conditions 
existantes, peut être compris comme un rêve promotionnel banal. L’individu des conditions 
existantes, qui précisément a perdu toutes qualités individuelles, rêve d’accéder à la société sans 
classes tel qu’il est. Se souciant peu de son accomplissement malgré les conditions actuelles, il ne 
peut rechercher la révolution comme solution socio-historique pour prolonger cet accomplissement; 
il peut simplement rêver d’y promener sa misère moins difficilement que dans le vieux monde. Il 
n’éprouve pas encore le besoin de se rendre maître de la vie sociale, et comme conséquence de 
l’étroitesse de ses véritables besoins, il sait encore très mal identifier les vrais obstacles à une 
révolution; il voudrait simplement que ses maîtres actuels s’effacent devant un miracle prolétarien. 
Ainsi, lors même qu’il croit sincérement pouvoir se passer d’une autorité qui modèle son existence à 
sa place, il appelle déjà le nouveau pouvoir qui va se le soumettre.  

 



 

6  

 

Lorsqu’une théorie révolutionnaire ne se trouve plus en mesure d’assurer sa tâche pratique de 
transformation des conditions de conscience existantes, le manque d’originalité et la misère de ceux 
qui persistent dans ses ruines atteint rapidement des proportions caricaturales; pour décrire alors le 
révolutionnaire moyen, il suffit de le ramener à l’aliénation moyenne de son époque.  

 

S’il méprise par exemple l’image d’Épinal du chef, le révolutionnaire contemporain n’est nullement 
débarassé du besoin hiérarchique. Les motivations qui lui font s’identifier au “camp révolutionnaire” 
suffiraient déjà à le démontrer. Ne pouvant compter dans la hiérarchie sociale existante il veut se 
consoler en trônant en rêve dans la société future; non pas forcément parce qu’il y brigue un rôle 
dominant — le plus souvent rien en lui ne le porte à cette illusion — mais parce qu’ainsi c’est dans 
la société actuelle qu’il s’assure une place dans la hiérarchie pirate que constitue la communauté 
révolutionnaire. Parmi toute sorte de nouveaux devoirs qui lui incombent, le révolutionnaire 
contemporain méprise aujourd’hui le vieux monde et les plus voyants de ses serviteurs, mais c’est 
exactement comme certains ouvriers européens mal payés méprisent encore le travailleur immigré, 
pour la seule raison qu’il leur renvoie trop crûment leur propre image d’esclaves.  

 

Mais à travers les péripéties de sa sous-aventure théâtrale, le révolutionnaire moyen arrive à 
démontrer beaucoup plus directement son profond besoin d’un environnement hiérarchique : la 
solidité de son idéologie, c’est-à-dire toute la conviction qu’il peut y mettre, dépend directement de 
l’assurance idéologique absolue incarnée par la personnalité du leader. S’il se trouve être lui-même 
dans une position de leader, le révolutionnaire moyen éprouve, à l’inverse, le besoin absolu d’être 
suivi, parce que c’est la seule conviction aveugle de ses suivants qui peut arriver à le soutenir 
objectivement, mais surtout subjectivement, dans son rôle. Qu’il soit également suivi ou suivant, 
c’est le même besoin d’illusion et de mise en scène qui sous-tend sa mentalité.  

 

Il importe à présent pour les expériences d’associations égalitaires éventuelles, qui parviendront à se 
reconstituer dans la lutte contre les conditions existantes, de ne plus accepter chez elles, et de 
combattre à l’extérieur, le moindre suivisme théorique qui ne s’imposerait pas simultanément 
l’humilité, la réserve, et finalement le sérieux de l’élève, au sens de l’éducation classique, devant la 
tâche entreprise.  

 

L’idéologie révolutionnaire n’apparaît pas seulement comme un état de la fausse-conscience sociale, 
elle s’énonce sans cesse directement comme un refus pratique de la vérité et de ses conséquences 
concrètes; en tant qu’aspect de l’idéologie révolutionnaire, le volontarisme égalitaire a pour seule 
fonction de fournir un décor honorable à la fuite devant la tâche pratique.  



 

Il est notoire que l’égalitarisme anarcho-situationniste s’est toujours refusé à reconnaître la véritable 
organisation hiérarchique sur laquelle il fonctionnait; cette démission pratique majeure a finalement 
ramené la théorie des Situationnistes, sur la question de l’organisation révolutionnaire, à n’être 
qu’une simple contre-idéologie opposée à l’organisation hiérarchique dominante; préférant partager 
l’illusion et le mensonge officiel de l’égalité, que le déshonneur de son démenti. C’est pourtant à 
l’acceptation de ce démenti et aux conclusions théorico-pratiques qui en découlaient qu’était 
suspendu, notamment pour l’ancienne I.S., la possibilité lorsqu’il en était encore temps d’envisager 
avec efficacité tous les nouveaux problèmes.  

 

 

7  

 

Le besoin idéologique qui persiste chez les individus pliés aux règles des rapports sociaux de la 
société marchande, qui se reconstitue chaque fois jusque dans leur révolte, est à l’opposé de 
l’intuition et du sens théoriques réels, dont dépend désormais la tournure, et l’issue finale, que 
connaîtra toute rébellion théorico-pratique véritable.  

 

L’idéologie, quelle que puisse être sa part de sérieux scientifique — la théorie marxiste-situationniste 
contient par exemple une large base scientifique qu’elle conserve même longtemps aprês son 
renversement en idéologie — est un voile jeté entre l’individu et la réalité, et traduit un système 
d’intérêts qui veulent conserver ce voile. Dans la contre—idéologie révolutionnaire actuellement 
opposée aux conditions existantes — fonctionnant d’une manière analogue au spectacle social 
auquel elle se rattache — l’intérêt du séparé et le véritable besoin de séparation qui la domine sont 
travestis en la pure affirmation sans suite de l’état de fait inverse. Néanmoins, les fondements 
idéologiques de toute la pseudo-pensée révolutionnaire moderne, semi-officielle ou sauvage, y sont 
déchiffrables directement dans sa stérilité théorico-pratique.  

 

L’intelligence idéologique — qui très rarement seulement prend l’allure d’une ignorance grossière 
— est essentiellement l’intelligence du contenu, c’est-à-dire l’assimilation positiviste d’une réalité 
extérieure, qu’il s’agisse pour elle de comprendre, tant un maître à penser, que la situation socio-
historique, ou individuelle, qui la contient. L’intelligence idéologique fonctionne par identification, 
et ce qui est en réalité à sa base est le besoin d’identification. L’intelligence dialectique, au contraire, 
doit tirer sa force anti-idéologique en parvenant à la perception de la forme, c’est-à-dire, sur cette 
base, à l’intelligence des processus masqués sous la perception immédiate du contenu. L’intelligence 
de la forme, c’est-à-dire de la part non-visible de la réalité, est la condition indispensable, qui 
précisément dans l’intelligence idéologique fait défaut, pour la détermination du sens final se 
trouvant dans le rapport de la forme au contenu.  

 



Sous l’écran et le jeu des contenus — le caractère spectaculaire de la société moderne peut être saisi 
comme l’organisation sociale systématique de cet écran — le travail du négatif s’effectue 
principalement au niveau des formes avant de devenir lui-même un contenu visible. (L’activité 
humaine peut être comprise comme la forme supérieure qui a ce privilège de construire ses propres 
contenus, de les transformer, ou de s’en retirer à son gré).  

 

Si l’intelligence dialectique dépend de la faculté de distanciation vis-à-vis du contenu, la fuite 
idéologique, à l’inverse, traduit l’altération de la faculté de distanciation; ne pouvant se soumettre 
théoriquement et pratiquement les formes existantes, la pensée idéologique est en fait totalement 
soumise à elles.  

 

La faculté négatrice de distanciation peut être comprise comme la faculté de repli en soi-même, 
comme faculté de rompre son propre rapport immédiat aux conditions existantes; à la limite, comme 
la faculté pour l’individu de prendre parti dans le conflit intérieur qui résulte de ce rapport.  

 

L’individu capable de distanciation est l’individu réconcilié avec sa véritable individualité, c’est-à-
dire capable de s’envisager sous l’angle de son devenir et du conflit historique fondamental auquel 
son devenir est suspendu. C’est par la faculté de distanciation que l’individu conserve la 
connaissance de sa liberté et peut en accomplir et en vérifier la construction pratique dans la lutte.  

 

L’absence de la faculté de distanciation, qui est la condition de la fuite toujours renouvelée vers des 
éléments de valorisation extérieurs, est le fait de l’individu subjectivement séparé, qui a fini par 
intérioriser la séparation extérieure sociale de la condition prolétarienne; cet individu reste 
subjectivement pour lui-même un étranger, tout comme il doit rester étranger à la perspective de la 
théorie révolutionnaire, même lorsqu’il a été porté à y consacrer superficiellement son existence.  

 

De même, le mouvement historique par lequel la classe prolétarienne se délivre progressivement de 
l’extériorité totale de sa condition socio-historique primitive, n’est autre que l’acte de distanciation 
historique auquel reste suspendue, parmi d’autres possibilités, la possibilité d’une conscience de 
classe.  

 

 

8  

 



Parce qu’il reste avant tout un être extérieur, l’individu sans originalité produit par les conditions 
existantes éprouve le besoin, lorsque les conflits de la société actuelle ont fini par l’atteindre 
directement, que ses gestes de révolte s’incarnent, parallèlement, en des héros mythologiques.  

 

Le Christ est la condition de la mentalité chrétienne parce qu’il est l’incarnation subjective reliant la 
terre au ciel; il est l’être subjectif extérieur qui rend la mentalité chrétienne possible, parce qu’en 
réalité c’est la terre, et le rôle qu’elle y tient, qui constituent pour elle le véritable ciel inaccessible. 
Dans la mentalité révolutionnaire commune — dans laquelle la mentalité situationniste pure se 
distingue seulement par un volontarisme plus souligné et souvent plus aveugle — les héros 
révolutionnaires y accomplissent littéralement la fonction d’un Christ. La vision romanesque d’ultra-
théoriciens et de nombre de soulèvements historiques choisis accomplit à travers la personnalité 
sacré des héros l’union de la trivialité terrestre avec le ciel de l’histoire universelle. Déjà Lénine (les 
bolcheviques furent de grands pionniers pour ce culte) disait que l’on n’est réellement marxiste que 
lorsqu’on se demande “ce que Marx aurait pensé et fait dans cette situation”. Le talent spectaculaire 
personnel de l’ancienne I.S., en même temps d’ailleurs que l’un des aspects de son véritable talent 
pratique, fut d’avoir tenté l’étape supérieure dans cette mise en scène héroïque classique, augmentant 
d’une façon décisive la concrétisation du mythe : avec l’I.S., c’est une communauté de demi-dieux 
qui se trouvait investie du pouvoir d’annoncer les nouvelles conditions paradisiaques.  

 

Parce qu’à l’encontre du plus simple bon sens, le révolutionnaire contemporain commence sa tâche 
par ne plus se regarder en face, il s’identifie successivement, par ordre d’abstraction décroissant, au 
“sens de l’histoire”, à l’épopée d’un “prolétariat” désincarné, aux personnalités romanesques de ses 
maîtres à penser, enfin plus directement, aux chéfaillons que la vie quotidienne place sur son chemin. 
Comme tous les religieux, le révolutionnaire a agencé son univers biblique où sont recueillis tous les 
épisodes fantastiques, et qui définissent en même temps le sens de ses rites. Il y apprend par exemple 
que “la Commune de Paris c’était la dictature du prolétariat”; les nègres de Watts, “la critique en acte 
de la vie quotidienne”; il y est averti aussi contre la “sociologie” et le “structuralisme” qu’il connaît 
comme des rejetons maléfiques de la “marchandise” et du “spectacle”.  

 

De même qu’il arrive à faire de toute sa vie concrète une farce pitoyable — et en cela le 
révolutionnaire moyen est bien le fils digne des conditions existantes — de même sa pensée n’est 
qu’une pâle imitation de ce que d’autres, parce qu’ils en ont vécu la part d’aventure nécessaire, ont 
pensé à sa place avant lui. Selon la secte à laquelle il appartient, il salive aux pires clichés qui 
tiennent lieu de lien et de représentations collectives; il se flatte d’en comprendre les sous-entendus, 
il ne plaisante jamais que sur les seuls boucs-émissaires que son idéologie lui désigne, parce qu’il 
sait que, comme lui-même, ses compagnons ne pourront rire que de ceux-là. Son expression en 
groupe — et finalement sa seule réalisation vraiment personnelle — se réduit très précisément à 
montrer le plus souvent possible qu’il est bien l’élève servile de la secte et du sectarisme qui le 
contiennent.  

 

 



9  

 

Les exigences de certaines tâches pratiques poussent parfois les révolutionnaires à s’associer, et la 
plupart du temps les moindres des objectifs qu’ils se sont fixés ne peuvent être atteints parce que 
c’est sur l’association elle-même qu’ils ont commencé par se tromper. La faiblesse qualitative du 
mouvement révolutionnaire moderne n’a cessé de mettre en avant cette nécessité, que c’est d’abord 
dans la manière de s’associer que tout reste à apprendre. On notera que la profondeur-même des 
objectifs que les révolutionnaires peuvent se fixer au cours de leur lutte, ainsi que les chances qu’ils 
ont d’y parvenir, dépend dialectiquement de leur savoir faire sur les questions d’association.  

 

Néanmoins, lorsque les choses en arrivent au point que l’association devienne une nécessité 
pratique, il est toujours possible de juger de la valeur d’un individu, c’est-à- dire de la nature du 
rapport que cet individu entretient avec lui-même, les autres, et l’ensemble de la réalité, en faisant ce 
constat : La fuite idéologique, qui n’est pas toujours détectable dès l’abord sur le plan des seules 
idées, laissera l’individu dans une misère et une impuissance constantes.  

 

L’idéologie, qu’il faut chaque fois recomprendre, non seulement comme un état déterminé de la 
fausse conscience, mais encore comme un ensemble de conditions matérielles et subjectives qui la 
rendent indispensable, n’admet aucun progrès de l’aptitude à la vie et à la lutte; parce qu’elle en est 
la pire école, et parce qu’elle est toujours le fait de gens qui, fondamentalement, désirent que rien ne 
change, et surtout, qui ne veulent pas se changer. L’esclave moderne, qu’il soit révolutionnaire, ou 
simplement satisfait des conditions présentes, ou encore, un compromis entre les deux positions, est 
l’homme anti-dialectique par excellence; l’homme d’un temps où tout progrès, où tout goût pour le 
progrès, et où toute connaissance du progrès, ont été refoulés. Lorsque des circonstances trop 
pressantes lui désignent explicitement sa condition d’esclave, ignorant le temps et “la progression 
organique de l’activité”, il se veut parfait dès que de nouveau il regagne l’illusion d’être libre. Il est 
l’homme de la mise en scène et de la simulation, parce que c’est le seul mode d’affirmation de soi 
qui peut indéfiniment ignorer le temps.  

 

 

10  

 

Toute contre-attaque de la théorie révolutionnaire, qui pourrait bien correspondre avec la mise à jour 
d’un nouveau style de lutte situationniste, se trouve désormais confrontée à la nécessité de rendre 
impossible dans ses nouveaux développements et dans tous les points d’application de sa critique, la 
part d’approbation superficielle qui a triomphé, sans rencontrer d’opposition efficace, ces dernières 
années.  

 



Il faut maintenant partir du constat que l’avant-garde actuelle de la théorie révolutionnaire, non 
seulement ne marche plus au pas de la réalité, mais traîne à cent lieues derrière elle. On peut résumer 
schématiquement la crise actuelle de la théorie révolutionnaire en ce qu’elle s’est trouvée plus vite 
qu’elle ne le pensait dans la situation d’avoir à surmonter théoriquement, non plus seulement la 
société qu’elle combat, mais ses propres problèmes internes venus avec la lutte elle-même; au centre 
de ces problèmes, il faut compter le vieillissement rapide de ses anciennes idées, leur insuffisance 
criante lorsqu’il s’agit de comprendre le stade atteint aujourd’hui par le mouvement révolutionnaire 
réel, et d’y agir, au-delà du simple constat émerveillé de son existence.  

 

La foule des nouvelles questions auxquelles les révolutionnaires ont été jusqu’à présent incapables 
de trouver des réponses risque de se traduire en temps et en terrain perdus pour la révolution elle-
même. À présent, le contraste entre la richesse de cette période historique et la niaiserie scandaleuse 
de la critique révolutionnaire est devenu suffisamment flagrant pour que sorte de l’ombre la nouvelle 
génération de révolutionnaires qui va faire cesser cette situation.  

 

En plus des formes d’aliénation classiques, et généralement connues, il appartient aux prochaines 
entreprises qui poursuivront la lutte pour la théorie-pratique de détecter et de combattre les formes 
d’aliénation nouvelles venues avec le retour des luttes de classe; notamment, les formes d’aliénation 
qui se reconstituent au sein même des luttes théoriques et pratiques.  

 

Une connaissance, si raffinée soit-elle, du vieux mouvement révolutionnaire et des obstacles 
auxquels il s’est heurtés, s’avère très insuffisante lorsqu’il s’agit de maîtriser les problèmes et les 
tâches du mouvement révolutionnaire moderne. La révolution qui se rejoue présentement ne peut être 
ramenée quasiment sur aucun point aux situations qu’elle a connues par le passé. À partir des acquis 
de la théorie marxiste-situationniste classique, les révolutionnaires se trouvent aujourd’hui placés 
devant la nécessité de comprendre leur révolution sur le tas, en en réinventant la théorie qu’elle 
réclame maintenant. Il ne s’agit plus tant de démontrer que le vieux monde doit être, et va être, 
détruit, que de comprendre le déroulement de cette destruction; dans cette optique, le pouvoir 
critique de la théorie doit porter en priorité sur le mouvement révolutionnaire lui-même; car avec 
celui-ci, malgré toute sa confusion et sa faiblesse, c’est la mise en place du nouveau monde qui a 
déjà commencé. La prochaine étape de la théorie révolutionnaire se caractérisera, dans tous les sens 
du terme, comme une théorie de la guerre sociale; perdant notamment le goût de l’escarmouche et 
du jeu sans conséquence, elle saura que dans chaque combat, c’est l’enjeu total de cette guerre qui à 
chaque fois est mis en question.  

 

Contre tous les préjugés existants à ce sujet, le mouvement révolutionnaire actuel n’a assurément pas 
la victoire d’une révolution situationniste à portée de la main. Une nouvelle classe de dirigeants, dont 
les membres, à la faveur du premier assaut révolutionnaire, pourraient être recrutés dans toutes les 
sphères actuelles de la vie sociale, dans les classes dirigeantes comme parmi les révolutionnaires les 
plus extrémistes, aurait certainement de meilleures raisons de verser dans l’optimisme que la 
minorité informe des révolutionnaires, qui aujourd’hui de par le monde entend vivre jusqu’au bout le 
programme marxiste-situationniste. Il n’existe aucune opposition sérieuse à la semi-révolution qui 



s’accomplit confusément sous nos yeux et qui ne vise, pacifiquement ou violemment, que la simple 
épuration de l’actuelle irrationnalité sociale devenue flagrante. Quant à la révolution véritablement 
situationniste, elle n’est qu’à l’horizon des conflits actuels, où pour l’instant le programme 
situationniste ne vaut qu’en tant que source d’inspiration pour un nouveau statu quo de l’ordre 
existant; comme à une autre époque le programme communiste servit de justification aux pouvoirs 
connexes de la social-démocratie et des bolcheviques.  

 

DANIEL DENEVERT  


