THEORIE DE LA MISERE

MISERE DE LA THEORIE
RAPPORT SUR LES NOUVELLES CONDITIONS DE LA THEORIE REVOLUTIONNAIRE
Bureau of Public Secrets, PO Box 1044, Berkeley CA 94701, USA
http:/Avww.bopsecrets.org/  knabb@slip.net

Ce texte est edité en brochure par le Centre de Recherche sur la Question Sociale (Paris, 1973).
Anti-copyright.

[Traduction anglaise de ce texte]

[Autres textes en francais]

“Plutdt devoir que de payer d’une monnaie qui ne porte pas notre
éffigie!”” ainsi le veut notre souverainete.

—Nietzsche, Le gai savoir

1

L effort théorique organisé, le plus avance depuis Marx, accompli par les Internationaux
Situationnistes, a non seulement jeté ses derniers feux, il semble méme vouloir se satisfaire d’une
place parmi les curiosités au musée de I’histoire révolutionnaire. La béte théorique a terre ne parait
jamais devoir se relever; les échos des frayeurs passées sont encore suffisamment perceptibles, tout
en autorisant cependant assez de soulagement pour que la peau du monstre soit livrée a la légende.

La mésaventure de la théorie des Situationnistes et celle qui fit succomber les mouvements
d’intellectuels révolutionnaires comparables dans le passé, se sont finalement rejoints sur la nature-
méme de leurs échecs. Comme pour la pensée marxiste et pour d’autres tentatives d’une critique
révolutionnaire postérieures, tous les résultats du réel effort théorico-pratique situationniste ont fini
par connaitre un renversement complet de leur sens, pour ne plus constituer qu’un verbiage culturel
particulier, dans la pseudo-communication généralisée imposée aux hommes des conditions
existantes, tant dans leur acceptation de ces conditions que dans leur révolte.

Le véritable esprit situationniste, celui-la méme qui fut d’une maniere évidente, pour qui sait
comprendre les entreprises de cet ordre, a I’origine de I’aventure situationniste, a présent n’a plus le
choix que de se retourner sans merci contre I’édifice de sa propre théorie peétrifiée, contre tout son



passé et ses anciennes valeurs, ou étre balayé du champ de bataille révolutionnaire comme
logomachie inutile et désuéte.

Désormais, aucun développement nouveau de la pensée révolutionnaire ne pourra se faire, tant que le
pouvoir critique situationniste n’aura pas été appliqué, non plus seulement a I’ancienne organisation
I.S., mais a la théorie situationniste elle-méme. C’est le programme d’une théorie de combat
contenant sa propre critique qu’il faut reprendre au commencement.

Pour cela, il convient de ne plus juger la théorie des Situationnistes sur son intention théorique, sa
validité scientifique, son programme, etc., ¢’est-a-dire sur le terrain ou elle veut précisément étre
jugée. Hésiter encore a le faire, par un souci désormais déplacé d’objectivité intellectuelle par
exemple, ou respectueusement, parce que personne jusqu’ici n’a fait mieux (la Russie de 1917 ne
comptait pas de meilleure théorie que celle de Lénine), reviendrait au mieux a endosser les
inconvenients d’une orthodoxie désincarnée a la Korsch, ou I’illusion d’un Lukacs. Si la théorie des
Situationnistes intéresse encore le mouvement révolutionnaire directement, c’est pour tirer la legon
de ce gu’elle a pu devenir : une idéologie sur la révolution parmi les autres, un systéme de
représentations qui exprime autre chose que ce qu’il croit vouloir dire, et qui sert d’autres buts que
ses buts explicites.

La théorie des Situationnistes s’est fait connaitre comme la théorie révolutionnaire de
I’insatisfaction; elle s’est trouveée, tant parce qu’elle a su les exprimer, que parce qu’elle a été rendue
possible par celles-ci, au point de convergence de toutes les lignes de force qui transforment les
conditions d’existence — et par consequent de lutte — dans la société contemporaine; en tant que
critique d’un stade de la société marchande qui était loin d’avoir encore développé concrétement
toutes ses consequences materielles (parmi ces conséquences il faut compter sa propre opposition
révolutionnaire), la théorie des situationnistes courait le risque de devenir I’expression de toute
I’insatisfaction libérée par ce processus; c’est-a-dire non seulement de I’insatisfaction profonde liée a
la prolétarisation de tous les secteurs de I’existence sociale, elle, devenue réellement révolutionnaire,
mais encore de cette part d’insatisfaction superficielle, de loin la plus spontanément partagée, liée a
la frustration toujours croissante des habitudes et des godts anciens, et aussi, aux données-mémes du
stade actuel. La theorie des situationnistes n’a pas été en mesure de voir assez ce danger, contenu
précisément dans la logique spectaculaire des conditions qu’elle combattait, qui la portait a étre
comprise et finalement a se comprendre elle-méme selon la logique de I’illusion; ainsi qu’a étre
assimilée par I’ordre existant comme code culturel de I’insatisfaction intégrée.



La consommation hiérarchisée de biens économiques, de pseudo-rapports entre les individus, et de
pseudo-objets de luttes, que le spectacle de I’insatisfaction moderne fournit aujourd’hui
surabondamment, a pour pendant subjectif immédiat cette forme d’insatisfaction superficielle, qui
constitue en fait la véritable base subjective sur laquelle seule peut fonctionner le systeme social
actuel.

Lorsque cette insatisfaction superficielle croit devoir se traduire en “langage situationniste”, les
illusions d’optique et la confusion qu’elle parvient a créer sur son compte tiennent a la nature-méme
des conflits existants; le projet et le besoin révolutionnaires d’établir les conditions socio-historiques
d’une “jouissance sans entraves” et la simple publicité de la jouissance dans I’ére économique — qui
va de la louange sans réserve des conditions actuelles, a une éventuelle épuration bureaucratique-
écologique de celles-ci — se recoupent, jusqu’a se confondre parfois, dans leurs expressions; c’est
qu’en réalité, il s’agit d’un conflit sur le méme enjeu historique, considéré successivement d’un coté
et de I’autre de la barricade. Néanmoins, si elles peuvent apparaitre parfois comme trés proches,
I’insatisfaction superficielle est aussi éloignée de I’insatisfaction révolutionnaire, qualitativement,
que la victime résignée des conditions existantes peut I’étre elle-méme. La généralisation de
I’insatisfaction superficielle, comme postulat qui domine désormais la perception et toutes les
représentations sur la vie sociale contemporaine, traduit seulement que les choses y sont devenues
telles que personne ne peut plus y étre résigne tranquillement; c’est la résignation-méme qui a di y
adopter la forme et le langage de I’insatisfaction.

Il n’est pas surprenant que la théorie révolutionnaire, qui pour replacer la compréhension de la
question sociale sur de meilleures bases, a réintroduit dans la lutte la méthode dialectique de la
totalité, ait pu rencontrer, tout en restant fondamentalement incomprise, une telle résonnance dans
ces conditions sociales ou I’économie régne sur la vie humaine totalitairement. L’aspect moderne et
familier de la notion de totalité ne peut plus échapper a personne, ne serait-ce que parce que chacuny
a été éduqué a travers les regles de la vie sociale et de la consommation hiérarchisées; chaque degré
de la consommation et du pouvoir hiérarchisés ne peut convoiter le degré supérieur que parce gue,
fondamentalement, c’est la totalité des bienfaits économiques et du pouvoir social qui est donnée a la
convoitise de I’organisation hiérarchique.

La totalité comme référence nouvelle du besoin social est effectivement présente partout, mais
considérée passivement, en tant que totalité extérieure des biens économiques; de sorte que
I’insatisfaction superficielle peut respecter toutes les regles économiques, ou arriver a en enfreindre
quelques-unes au nom de ce qu’elle croit étre un programme révolutionnaire, les buts qu’elle
convoite la rameneront toujours dans les conditions ou elle se trouve a I’origine, soumise au principe
méme d’une économie de la vie sociale, et par conséquent, d’une économie de sa conscience et de sa
pratique.

Le systéeme de la consommation marchande, quand bien méme une théorie situationniste constituée
n’aurait jamais existée, comme source possible d’inspiration, contient implicitement son propre
situationnisme, en tant qu’utopie d’un plaisir économique consommable sans limites et sans contre-



partie. Précisément parce gqu’elle n’est qu’un moment du processus économique, la sphére de la
consommation — c’est-a-dire en fait toute la vie sociale formellement laissée a I’initiative des
individus — ne pouvant s’émanciper de ses limites, et dépendant absolument de sa contrepartie
économique, porte son situationnisme naturel a devenir réellement situationnistes; mais alors, c’est
la conception elle-méme du plaisir, héritée de I’ére économique, qui doit d’abord étre transformée.

L’ére de la production et de la consommation de la marchandise moderne correspond a un
désapprentissage massif des quelques aptitudes humaines possédées a I’état embryonnaire autrefois,
et localement nécessaires a la simple survie. Ce qui a présent est réellement enseigné, désiré, et
pratiqué dans la sphére de la consommation sociale, s’avere étre I’économie achevée du plaisir et de
I’aptitude a vivre; ce qui partout s’impose, sans rencontrer de reelle résistance révolutionnaire, ce
sont la sous-culture, la jouissance, les godts et les manies de I’homme anti-historique. Et ce sont ces
mémes traits de la médiocrité générale qui viennent empoisonner et rendre impossible chaque
tentative d’une lutte révolutionnaire sérieuse. L habitude du plaisir économique maintient I’individu
dans le méme rapport ou il se trouve déja avec I’ensemble du monde, en lui parvenant
extérieurement; et c’est en tant qu’exteériorité, excluant toute initiative fondamentale dans la décision
et dans I’acte, que le plaisir économique est désiré et consomme.

Certains croient encore par exemple que le pouvoir abrutissant de la publicité commerciale tient dans
le fait qu’elle fait acheter plus de biens inutiles. En vérité, quand la publicité commerciale vante les
qualités de telle ou telle marchandise particuliere, ou tel pseudo-besoin indispensable a satisfaire, elle
rencontre nécessairement la contradiction d’un produit concurrent, d’un syndicat de consommateurs,
ou du simple bon sens des gens. Mais au-dela du terrain commercial, ce que la publicité impose sans
connaitre cette fois de réplique, en déviant I’attention du spectateur du fait que, par définition, le
langage publicitaire a déja tout approuvé du systéme existant et qu’il en donne le spectacle de
I’approbation heureuse, ce sont toutes les prémisses socio-économiques dont elle n’est qu’une
conséquence (et non parmi les plus graves), c’est le mode d’asservissement qui y est lié, la pauvreté
des besoins qui en résultent, et I’absurdité fondamentale de leur satisfaction a travers les régles de la
consommation. On peut apprécier comme une situation limite de I’abrutissement publicitaire actuel,
ce fait que la publicité réussit & devenir elle-méme un objet de conflit, appelant les gens a se définir
pour ou contre elle.

Cependant, s’il faut juger de son pouvoir abrutissant, la publicité commerciale est bien moins
dangereuse que les autres formes de publicité qui ne se montrent pas comme telles, qu’il s’agisse de
la sphere politique ou de la sphere dite culturelle, en y comprenant le secteur méme purement
scientifique. En réalité, c’est toute la vie quotidienne colonisée qui contient tout le pouvoir
abrutissant de la publicité de ce monde; d’une certaine maniere, les ouvriers de Lip viennent d’étre



des publicitaires du mode de vie existant bien plus redoutables que la société Havas, en comptant
tous les effets mystificateurs possibles de sa spécialité depuis qu’elle I’exerce.

Comme critique du travail aliéné et projet de sa liquidation révolutionnaire, la théorie des
Situationnistes rencontre, comme terrain objectif favorable, le phénoméne grandissant de
déclassement d’une fraction de la population jusque la intégrée et soumise, et plus portée a présent a
se retourner contre I’institution du travail. Néanmoins, c’est une crise de structure de I’économie
moderne qui tend a jeter les individus dans I’idéologie révolutionnaire bien avant qu’ils ne soient en
mesure d’apprécier la révolution comme seule solution historique capable de dissoudre pratiquement
I’alienation de I’activité humaine. C’est le monde du travail qui rejette ceux qu’il déclasse dans les
solutions de survie périphériques, les expédients, la criminalité bornée et les réves révolutionnaires
suspects; non eux, qui traitent le travail comme I’entrave la plus lourde aux nouvelles formes de lutte
et de conscience.

La mutation économique moderne modifie les conditions du travail aliéné, transforme la composition
des classes sociales, détruit les représentations qui y étaient traditionnellement enracinées, reconstruit
I’environnement de fond en combles, change toutes les données du jeu politico-économique mondial,
mais laisse finalement I’individu déclassé dans le méme dénuement anti-historique ou elle emploie
encore les autres. La part du travail aliéné qui aujourd’hui est plus ou moins confusément refusée
partout, outre qu’elle est le plus souvent celle dont le monde du travail cherche a se débarrasser lui-
méme, est en fait directement désignée comme archaique par la nouvelle mentalité qui se forge
comme corollaire subjectif aux formes modernes du mode de production marchand.

Le fait que les séquelles de savoir-faire autrefois attachées a certains secteurs de la production
matérielle et intellectuelle et, qu’en régle générale, toute trace de sens pratique tendent a disparaitre
radicalement du terrain social, est une conséquence directe de I’extréme parcellarisation et de
I’absurdité des taches dans la production marchande (la colonisation achevée des gestes et de la
décision du travailleur a I’intérieur-méme de son aliénation économique primitive n’étant qu’un
aspect de la colonisation globale de toute la vie sociale). Ce sont toutes les aptitudes et tous les désirs
d’une activité non-dictée extérieurement qui se trouvent détruits en profondeur chez les hommes de
ce temps. La paresse désarmée, allant jusqu’au refus des pseudo-activités proposées dans la
production, mais sans pouvoir réinventer I’activité humaine sur d’autres bases, s’impose partout
comme I’attitude subjective normale devant le nouvel état de fait social.

Parallelement, un autre conflit relatif aux conditions modernes du travail aliéné nait du modéle de
jouissance economigque maximum, incarné par la couche sociale des cadres, mais que la société



actuelle propose comme sens final de I’existence, non seulement aux cadres, mais a toutes les
couches sociales servantes. C’est désormais a la mentalité moyenne du cadre que les prolétaires
modernes se trouvent éduqués; les paysans, les ouvriers, les intellectuels, etc., tendent a perdre les
représentations qu’ils avaient en propre, pour les remplacer par les représentations, les godts et les
désirs types du cadre. Ce processus qui tend a remodeler I’aliénation subjective sur un modele
unique, se manifeste par exemple dans le monde du travail par le fait que la revendication de
participation de I’individu a la décision économique (comme a I’extérieur du travail a la décision
politique), qui s’inscrivait d’abord seulement dans le statut socio-économique du cadre, devient a
présent la revendication naturelle de tous les travailleurs, en méme temps que la critique officielle
que I’organisation du travail se fait a elle-méme.

On peut mesurer I’ampleur des problémes qui vont se poser dans les années a venir au mouvement
révolutionnaire, en considérant que c’est a partir de la perte quasi-absolue de tous les talents anciens,
et de cet état d’esprit contemporain qui n’a pas encore de godt, et qui n’est préparé pour aucune sorte
d’entreprise pratique libre, que doit commencer le long apprentissage d’une nouvelle forme de sens
pratique global, et la culture universelle des talents prolétariens.

Comme théorie de I’autonomie individuelle, la théorie des Situationnistes, une fois vidée de son
esprit négatif, rejoint purement et simplement la vision bourgeoise éthique d’une liberté individuelle
désincarnée. Mais la misere réelle, qui peut se mentir ainsi sur son sort, n’est plus tant la liberté
formelle du travail devant le capital, que cette liberté de I’apparence pure nourrie aux regles du
plaisir consommable; cette liberté de I’irresponsabilité, qui n’accepte de s’engager que pour rester
séparée, qui sans cesse a recours a des procédés de valorisation extérieurs.

La nature de la liberté et du besoin de liberté revendiqués sous I’identification de I’insatisfaction
superficielle au projet situationniste, comme a toutes les idéologies du refus des conditions
existantes, peut étre compris comme un réve promotionnel banal. L’ individu des conditions
existantes, qui précisément a perdu toutes qualités individuelles, réve d’accéder a la société sans
classes tel qu’il est. Se souciant peu de son accomplissement malgré les conditions actuelles, il ne
peut rechercher la révolution comme solution socio-historique pour prolonger cet accomplissement;
il peut simplement réver d’y promener sa misére moins difficilement que dans le vieux monde. Il
n’éprouve pas encore le besoin de se rendre maitre de la vie sociale, et comme conséquence de
I’étroitesse de ses veritables besoins, il sait encore tres mal identifier les vrais obstacles & une
révolution; il voudrait simplement que ses maitres actuels s’effacent devant un miracle prolétarien.
Ainsi, lors méme qu’il croit sincérement pouvoir se passer d’une autorité qui modele son existence a
sa place, il appelle déja le nouveau pouvoir qui va se le soumettre.



Lorsqu’une théorie révolutionnaire ne se trouve plus en mesure d’assurer sa tache pratique de
transformation des conditions de conscience existantes, le manque d’originalité et la misére de ceux
qui persistent dans ses ruines atteint rapidement des proportions caricaturales; pour déecrire alors le
révolutionnaire moyen, il suffit de le ramener a I’aliénation moyenne de son époque.

S’il méprise par exemple I’image d’Epinal du chef, le révolutionnaire contemporain n’est nullement
débarassé du besoin hiérarchique. Les motivations qui lui font s’identifier au “camp révolutionnaire”
suffiraient déja a le démontrer. Ne pouvant compter dans la hiérarchie sociale existante il veut se
consoler en tronant en réve dans la société future; non pas forcément parce qu’il y brigue un role
dominant — le plus souvent rien en lui ne le porte a cette illusion — mais parce qu’ainsi c’est dans
la société actuelle qu’il s’assure une place dans la hiérarchie pirate que constitue la communauté
révolutionnaire. Parmi toute sorte de nouveaux devoirs qui lui incombent, le révolutionnaire
contemporain méprise aujourd’hui le vieux monde et les plus voyants de ses serviteurs, mais c’est
exactement comme certains ouvriers européens mal payés méprisent encore le travailleur immigre,
pour la seule raison qu’il leur renvoie trop criment leur propre image d’esclaves.

Mais a travers les péripéties de sa sous-aventure théatrale, le révolutionnaire moyen arrive a
démontrer beaucoup plus directement son profond besoin d’un environnement hiérarchique : la
solidité de son idéologie, c’est-a-dire toute la conviction qu’il peut y mettre, dépend directement de
I’assurance idéologique absolue incarnée par la personnalité du leader. S’il se trouve étre lui-méme
dans une position de leader, le révolutionnaire moyen éprouve, a I’inverse, le besoin absolu d’étre
suivi, parce que c’est la seule conviction aveugle de ses suivants qui peut arriver a le soutenir
objectivement, mais surtout subjectivement, dans son réle. Qu’il soit également suivi ou suivant,
c’est le méme besoin d’illusion et de mise en scéne qui sous-tend sa mentalite.

Il importe a présent pour les expériences d’associations égalitaires éventuelles, qui parviendront a se
reconstituer dans la lutte contre les conditions existantes, de ne plus accepter chez elles, et de
combattre a I’extérieur, le moindre suivisme théorique qui ne s’imposerait pas simultanément
I’lhumilité, la réserve, et finalement le sérieux de I’éleve, au sens de I’éducation classique, devant la
tache entreprise.

L’idéologie révolutionnaire n’apparait pas seulement comme un état de la fausse-conscience sociale,
elle s’énonce sans cesse directement comme un refus pratique de la vérité et de ses conséquences
concrétes; en tant qu’aspect de I’ideologie révolutionnaire, le volontarisme égalitaire a pour seule
fonction de fournir un décor honorable a la fuite devant la tache pratique.



Il est notoire que I’égalitarisme anarcho-situationniste s’est toujours refusé a reconnaitre la véritable
organisation hiérarchique sur laquelle il fonctionnait; cette démission pratique majeure a finalement
ramené la théorie des Situationnistes, sur la question de I’organisation révolutionnaire, a n’étre
qu’une simple contre-idéologie opposée a I’organisation hiérarchique dominante; préférant partager
I’illusion et le mensonge officiel de I’égalité, que le déshonneur de son démenti. C’est pourtant a
I’acceptation de ce démenti et aux conclusions théorico-pratiques qui en découlaient qu’était
suspendu, notamment pour I’ancienne I.S., la possibilité lorsqu’il en était encore temps d’envisager
avec efficacité tous les nouveaux problemes.

Le besoin idéologique qui persiste chez les individus pliés aux régles des rapports sociaux de la
société marchande, qui se reconstitue chaque fois jusque dans leur révolte, est a I’opposé de
I’intuition et du sens théoriques réels, dont dépend désormais la tournure, et I’issue finale, que
connaitra toute rébellion théorico-pratique veéritable.

L’idéologie, quelle que puisse étre sa part de sérieux scientifique — la théorie marxiste-situationniste
contient par exemple une large base scientifique qu’elle conserve méme longtemps aprés son
renversement en idéologie — est un voile jeté entre I’individu et la réalité, et traduit un systeme
d’intéréts qui veulent conserver ce voile. Dans la contre—idéologie révolutionnaire actuellement
opposée aux conditions existantes — fonctionnant d’une maniere analogue au spectacle social
auquel elle se rattache — I’intérét du séparé et le véritable besoin de séparation qui la domine sont
travestis en la pure affirmation sans suite de I’état de fait inverse. Néanmoins, les fondements
idéologiques de toute la pseudo-pensée révolutionnaire moderne, semi-officielle ou sauvage, y sont
déchiffrables directement dans sa stérilité théorico-pratique.

L’intelligence idéologique — qui trés rarement seulement prend I’allure d’une ignorance grossiére
— est essentiellement I’intelligence du contenu, c’est-a-dire I’assimilation positiviste d’une réalité
extérieure, qu’il s’agisse pour elle de comprendre, tant un maitre & penser, que la situation socio-
historique, ou individuelle, qui la contient. L intelligence idéologique fonctionne par identification,
et ce qui est en réalité a sa base est le besoin d’identification. L’intelligence dialectique, au contraire,
doit tirer sa force anti-idéologique en parvenant a la perception de la forme, c’est-a-dire, sur cette
base, a I’intelligence des processus masqués sous la perception immédiate du contenu. L’intelligence
de la forme, c’est-a-dire de la part non-visible de la réalité, est la condition indispensable, qui
précisément dans I’intelligence idéologique fait défaut, pour la détermination du sens final se
trouvant dans le rapport de la forme au contenu.



Sous I’écran et le jeu des contenus — le caractére spectaculaire de la société moderne peut étre saisi
comme I’organisation sociale systématique de cet écran — le travail du négatif s’effectue
principalement au niveau des formes avant de devenir lui-méme un contenu visible. (L activiteé
humaine peut étre comprise comme la forme supérieure qui a ce privilege de construire ses propres
contenus, de les transformer, ou de s’en retirer & son gré).

Si I’intelligence dialectique dépend de la faculté de distanciation vis-a-vis du contenu, la fuite
idéologique, a I’inverse, traduit I’altération de la faculté de distanciation; ne pouvant se soumettre
théoriquement et pratiquement les formes existantes, la pensée idéologique est en fait totalement
soumise a elles.

La faculté négatrice de distanciation peut étre comprise comme la faculté de repli en soi-méme,
comme faculté de rompre son propre rapport immédiat aux conditions existantes; a la limite, comme
la faculté pour I’individu de prendre parti dans le conflit intérieur qui résulte de ce rapport.

L’individu capable de distanciation est I’individu réconcilié avec sa véritable individualité, c’est-a-
dire capable de s’envisager sous I’angle de son devenir et du conflit historique fondamental auquel
son devenir est suspendu. C’est par la faculté de distanciation que I’individu conserve la
connaissance de sa liberté et peut en accomplir et en Vérifier la construction pratique dans la lutte.

L’absence de la faculté de distanciation, qui est la condition de la fuite toujours renouvelée vers des
éléments de valorisation extérieurs, est le fait de I’individu subjectivement séparé, qui a fini par
intérioriser la séparation extérieure sociale de la condition prolétarienne; cet individu reste
subjectivement pour lui-méme un étranger, tout comme il doit rester étranger a la perspective de la
théorie révolutionnaire, méme lorsqu’il a été porté a y consacrer superficiellement son existence.

De méme, le mouvement historique par lequel la classe prolétarienne se délivre progressivement de
I’extériorité totale de sa condition socio-historique primitive, n’est autre que I’acte de distanciation
historique auquel reste suspendue, parmi d’autres possibilités, la possibilité d’une conscience de
classe.



Parce qu’il reste avant tout un étre extérieur, I’individu sans originalité produit par les conditions
existantes eprouve le besoin, lorsque les conflits de la société actuelle ont fini par I’atteindre
directement, que ses gestes de révolte s’incarnent, parallelement, en des héros mythologiques.

Le Christ est la condition de la mentalité chrétienne parce qu’il est I’incarnation subjective reliant la
terre au ciel; il est I’étre subjectif extérieur qui rend la mentalité chrétienne possible, parce qu’en
réalité c’est la terre, et le réle qu’elle y tient, qui constituent pour elle le véritable ciel inaccessible.
Dans la mentalité révolutionnaire commune — dans laquelle la mentalité situationniste pure se
distingue seulement par un volontarisme plus souligné et souvent plus aveugle — les héros
révolutionnaires y accomplissent littéralement la fonction d’un Christ. La vision romanesque d’ultra-
theéoriciens et de nombre de soulevements historiques choisis accomplit a travers la personnalité
sacré des héros I’union de la trivialité terrestre avec le ciel de I’histoire universelle. Déja Lénine (les
bolcheviques furent de grands pionniers pour ce culte) disait que I’on n’est réellement marxiste que
lorsqu’on se demande “ce que Marx aurait pensé et fait dans cette situation”. Le talent spectaculaire
personnel de I’ancienne 1.S., en méme temps d’ailleurs que I’un des aspects de son véritable talent
pratique, fut d’avoir tenté I’étape supérieure dans cette mise en scéne héroique classique, augmentant
d’une facon décisive la concrétisation du mythe : avec I’l.S., c’est une communauté de demi-dieux
qui se trouvait investie du pouvoir d’annoncer les nouvelles conditions paradisiaques.

Parce qu’a I’encontre du plus simple bon sens, le révolutionnaire contemporain commence sa tache
par ne plus se regarder en face, il s’identifie successivement, par ordre d’abstraction décroissant, au
“sens de I’histoire”, a I’épopée d’un “prolétariat” désincarné, aux personnalités romanesques de ses
maitres & penser, enfin plus directement, aux chéfaillons que la vie quotidienne place sur son chemin.
Comme tous les religieux, le révolutionnaire a agencé son univers biblique ou sont recueillis tous les
épisodes fantastiques, et qui définissent en méme temps le sens de ses rites. Il y apprend par exemple
que “la Commune de Paris c’était la dictature du prolétariat”; les negres de Watts, “la critique en acte
de la vie quotidienne”; il y est averti aussi contre la “sociologie” et le “structuralisme” qu’il connait
comme des rejetons maléfiques de la “marchandise” et du “spectacle”.

De méme qu’il arrive a faire de toute sa vie concréete une farce pitoyable — et en cela le
révolutionnaire moyen est bien le fils digne des conditions existantes — de méme sa pensée n’est
qu’une pale imitation de ce que d’autres, parce qu’ils en ont vécu la part d’aventure nécessaire, ont
pensé a sa place avant lui. Selon la secte a laquelle il appartient, il salive aux pires clichés qui
tiennent lieu de lien et de représentations collectives; il se flatte d’en comprendre les sous-entendus,
il ne plaisante jamais que sur les seuls boucs-émissaires que son idéologie lui désigne, parce qu’il
sait que, comme lui-méme, ses compagnons ne pourront rire que de ceux-la. Son expression en
groupe — et finalement sa seule réalisation vraiment personnelle — se réduit tres précisément a
montrer le plus souvent possible qu’il est bien I’éléve servile de la secte et du sectarisme qui le
contiennent.



Les exigences de certaines taches pratiques poussent parfois les révolutionnaires a s’associer, et la
plupart du temps les moindres des objectifs qu’ils se sont fixés ne peuvent étre atteints parce que
c’est sur I’association elle-méme qu’ils ont commenceé par se tromper. La faiblesse qualitative du
mouvement révolutionnaire moderne n’a cessé de mettre en avant cette nécessité, que c’est d’abord
dans la maniére de s’associer que tout reste a apprendre. On notera que la profondeur-méme des
objectifs que les révolutionnaires peuvent se fixer au cours de leur lutte, ainsi que les chances qu’ils
ont d’y parvenir, dépend dialectiquement de leur savoir faire sur les questions d’association.

Néanmoins, lorsque les choses en arrivent au point que I’association devienne une nécessité
pratique, il est toujours possible de juger de la valeur d’un individu, c’est-a- dire de la nature du
rapport que cet individu entretient avec lui-méme, les autres, et I’ensemble de la réalité, en faisant ce
constat : La fuite idéologique, qui n’est pas toujours détectable dés I’abord sur le plan des seules
idées, laissera I’individu dans une misere et une impuissance constantes.

L’idéologie, qu’il faut chaque fois recomprendre, non seulement comme un état déterminé de la
fausse conscience, mais encore comme un ensemble de conditions matérielles et subjectives qui la
rendent indispensable, n’admet aucun progres de I’aptitude a la vie et a la lutte; parce qu’elle en est
la pire école, et parce qu’elle est toujours le fait de gens qui, fondamentalement, désirent que rien ne
change, et surtout, qui ne veulent pas se changer. L’esclave moderne, qu’il soit révolutionnaire, ou
simplement satisfait des conditions présentes, ou encore, un compromis entre les deux positions, est
I’homme anti-dialectique par excellence; I’lhomme d’un temps ou tout progres, ou tout goQt pour le
progres, et ou toute connaissance du progres, ont été refoulés. Lorsque des circonstances trop
pressantes lui désignent explicitement sa condition d’esclave, ignorant le temps et “la progression
organique de I’activité”, il se veut parfait des que de nouveau il regagne I’illusion d’étre libre. 1l est
I’homme de la mise en scene et de la simulation, parce que c’est le seul mode d’affirmation de soi
qui peut indéfiniment ignorer le temps.

10

Toute contre-attaque de la théorie révolutionnaire, qui pourrait bien correspondre avec la mise a jour
d’un nouveau style de lutte situationniste, se trouve désormais confrontée a la nécessité de rendre
impossible dans ses nouveaux développements et dans tous les points d’application de sa critique, la
part d’approbation superficielle qui a triomphé, sans rencontrer d’opposition efficace, ces dernieres
années.



Il faut maintenant partir du constat que I’avant-garde actuelle de la théorie révolutionnaire, non
seulement ne marche plus au pas de la réalité, mais traine a cent lieues derriere elle. On peut résumer
schématiquement la crise actuelle de la théorie révolutionnaire en ce qu’elle s’est trouvée plus vite
qu’elle ne le pensait dans la situation d’avoir a surmonter théoriquement, non plus seulement la
société qu’elle combat, mais ses propres problemes internes venus avec la lutte elle-méme; au centre
de ces problemes, il faut compter le vieillissement rapide de ses anciennes idees, leur insuffisance
criante lorsqu’il s’agit de comprendre le stade atteint aujourd’hui par le mouvement révolutionnaire
réel, et d’y agir, au-dela du simple constat émerveillé de son existence.

La foule des nouvelles questions auxquelles les révolutionnaires ont été jusqu’a présent incapables
de trouver des réponses risque de se traduire en temps et en terrain perdus pour la révolution elle-
méme. A présent, le contraste entre la richesse de cette période historique et la niaiserie scandaleuse
de la critique révolutionnaire est devenu suffisamment flagrant pour que sorte de I’ombre la nouvelle
génération de révolutionnaires qui va faire cesser cette situation.

En plus des formes d’aliénation classiques, et généralement connues, il appartient aux prochaines
entreprises qui poursuivront la lutte pour la théorie-pratique de détecter et de combattre les formes
d’aliénation nouvelles venues avec le retour des luttes de classe; notamment, les formes d’aliénation
qui se reconstituent au sein méme des luttes théoriques et pratiques.

Une connaissance, si raffinée soit-elle, du vieux mouvement révolutionnaire et des obstacles
auxquels il s’est heurtés, s’avére tres insuffisante lorsqu’il s’agit de maitriser les problémes et les
tdches du mouvement révolutionnaire moderne. La révolution qui se rejoue présentement ne peut étre
ramenée quasiment sur aucun point aux situations qu’elle a connues par le passé. A partir des acquis
de la théorie marxiste-situationniste classique, les révolutionnaires se trouvent aujourd’hui placés
devant la nécessité de comprendre leur révolution sur le tas, en en réinventant la théorie qu’elle
réclame maintenant. Il ne s’agit plus tant de démontrer que le vieux monde doit étre, et va étre,
détruit, que de comprendre le déroulement de cette destruction; dans cette optique, le pouvoir
critique de la théorie doit porter en priorité sur le mouvement révolutionnaire lui-méme; car avec
celui-ci, malgré toute sa confusion et sa faiblesse, c’est la mise en place du nouveau monde qui a
déja commencé. La prochaine étape de la théorie révolutionnaire se caractérisera, dans tous les sens
du terme, comme une théorie de la guerre sociale; perdant notamment le godt de I’escarmouche et
du jeu sans conséquence, elle saura que dans chaque combat, c’est I’enjeu total de cette guerre qui a
chaque fois est mis en question.

Contre tous les préjugés existants a ce sujet, le mouvement révolutionnaire actuel n’a assurément pas
la victoire d’une révolution situationniste a portée de la main. Une nouvelle classe de dirigeants, dont
les membres, a la faveur du premier assaut révolutionnaire, pourraient étre recrutés dans toutes les
sphéres actuelles de la vie sociale, dans les classes dirigeantes comme parmi les révolutionnaires les
plus extrémistes, aurait certainement de meilleures raisons de verser dans I’optimisme que la
minorité informe des révolutionnaires, qui aujourd’hui de par le monde entend vivre jusqu’au bout le
programme marxiste-situationniste. 1l n’existe aucune opposition sérieuse a la semi-révolution qui



s’accomplit confusément sous nos yeux et qui ne vise, pacifiquement ou violemment, que la simple
épuration de I’actuelle irrationnalité sociale devenue flagrante. Quant a la révolution véritablement
situationniste, elle n’est qu’a I’horizon des conflits actuels, ou pour I’instant le programme
situationniste ne vaut qu’en tant que source d’inspiration pour un nouveau statu quo de I’ordre
existant; comme a une autre époque le programme communiste servit de justification aux pouvoirs
connexes de la social-démocratie et des bolcheviques.

DANIEL DENEVERT



