André Bons

Rymbke Wiersma

Hanneke Willemse

Jan Bervoets

Hans Ramaer

André de Raaij

Johny Lenaerts

André de Raaij

P’tje Lanser

Hanneke Willemse
Weia Reinboud

Thom Holterman

Dick de Winter e.a.

EUVELE MOED EN GRENZELOZE PRETENTIE
Ower het politicke manifest

MANIFESTEN VOOR DE DIEREN

WAT WILDEN ‘MUJERES LIBRES’?
Spaanse libertaire vrouwen in de jaren '30

NIET DE KUNST MAAR HET LEVEN VERANDEREN
Manifesten van de culturele avant-garde
in de eerste helft van de 20ste eeuw

AFSCHEID VAN HET PROLETARIAAT
Piet Kooijman en de Alarm-Stellingen van 1934

"...GROTE, ZEDELIJKE WAARDE...’
Het Dienstweigeringsmanifest van 1915

MET DE KRACHT VAN POEZIE
Ower een manifest van de Situationisten

HEDENDAAGS CHRISTEN-ANARCHISME
Proeve van een manifest

BLADSPIEGEL 20

REACTIES & DISCUSSIES

UIT HET LAND VAN PROUDHON 1

BOEKBESPREKINGEN

Prijs van dit nummer 5,50 euro

U9)S_JIUeIN — GGT SV 2d

MANIFESTEN

DE AS 155



anarchistisch tijdschrift

34ste jaargang, nummer 155, najaar 2006.

De AS verschijnt in vier afleveringen per jaar en is een uitgave van

Stichting De AS, Moerkapelle.

ISSN-nummer 0920-3257.

Bestelling: door storting op postgiro 4460315 van De AS te Moerkapelle.

Jaarabonnement: 16,90 euro; buiten Nederland 22 euro.

Druk: BGS, Schiedam.

Zetwerk: Atalanta, Utrecht.

Adreswijzigingen: bij voorkeur per briefkaart, of per giro (verbeter het adres op de kaart)
graag met vermelding van de postcode.

Nieuwe abonnementen: gaan in met het eerste nummer van de jaargang, tenzij anders aangege-
ven bij bestelling. Zonder opzegging worden abonnementen verlengd.

Adres: postbus 43, 2750 AA Moerkapelle; wimdelobel@planet.nl

Redactie: Marius de Geus, Jaap van der Laan, Wim de Lobel, Hans Ramaer.

Redactieraad: André Bons, Arie Hazekamp, Thom Holterman, Rudolf de Jong, P’tje Lanser,
Bas Moreel, André de Raaij, Martin Smit, Rymke Wiersma, Hanneke Willemse.

Verder werkten mee: Jan Bervoets, Manuel Kneepkens (ill.), Johny Lenaerts, Weia Reinboud,
Dick de Winter.

Publicatie van een bijdrage impliceert niet dat daarin of daardoor redactionele standpunten worden
weergegeven.

E-mail: deasnl@yahoo.com

Internet: http: / / www.geocities.com/deasnl

Bestellingen: wimdelobel@planet.n

EUVELE MOED EN GRENZELOZE PRETENTIE
Over het politieke manifest
Andr Bons

‘Les Idées Marchent! — Wij gaan vooruit.” Optimistisch en vol elan voert de dienstweigeraar
Lodewijk van Mierop in 1916 een krachtig verweer voor de rechtbank die hem heeft gedag-
vaard vanwege zijn medewerking aan het Dienstweigeringsmanifest. De aangeklaagde
constateert in zijn verdediging dat zijn ideeén langzaam maar zeker aanhang verwerven.
Hij had natuurlijk gelijk maar kreeg het niet van de rechter. Bijna honderd jaar later is zowel
Van Lierops verweer als het antimilitaristische manifest nog actueel. Nog altijd is het nood-
zakelijk antimilitaristische arqumenten naar voren te brengen. Les idées marchent, inder-
daad, maar ze lopen niet allemaal dezelfde kant op. Elk idee lijkt zijn eigen manifest te heb-
ben, en vaak meer dan één. Met elk manifest lijken de verschillen van mening alleen maar
toe te nemen. En ze waren al zo groot.

De AS 155 — Manifesten 1



Veel manifesten verouderen snel. De
verontwaardiging van toen is niet meer
van deze tijd, ons al bijna vanzelfspre-
kende cynisme ontmaskert moeiteloos
alle pretenties en weet dat de hoop op
verandering vals is. We bekijken de
naiviteit van oude manifesten enigszins
meewarig als tragische voorbeelden van
de politiek van de goede bedoelingen.
Er zijn echter uitzonderingen. Op som-
mige manifesten heeft de tijd minder
invloed gehad. De overtuiging die uit
het Communistisch manifest spreekt, kan
nog steeds als authentiek worden erva-
ren. Dat maakt het één van de archetypi-
sche manifesten, het belangrijkste en
invloedrijkste manifest aller tijden. Het
Futuristisch manifest, een ander ‘vader-
manifest’, is bijna honderd jaar na publi-
catie nog even schokkend als het voor
de toenmalige lezer moet zijn geweest.
Sommige krachtige formuleringen in
oude manifesten blijven je bij. Voor-
waarde is dat de thematiek ons vol-
doende vertrouwd is.

Een sterke openingszin is voor een
manifest van groot belang. Daarbij kan
variéren op een ander, bekend manifest
nuttig zijn. Het dotCommunistisch Mani-
fest is één van de vele teksten die slim
geént is op de grote voorganger. ‘Een
spook waart door het multinationale
kapitalisme: het spook van de vrije
informatie’, zo opent het. Een mooie
start. Maar zelden zal een manifest een
betere opening hebben gehad dan ‘Only
Cannibalism unites us. Socially. Econo-
mically. Philosophically’. Oswald de
Andrade’s Cannibalist Manifesto, dat
over de internationale positie van
Brazilié gaat, is alleen daarom al de
moeite waard. Die eerste zin moet de
lezer intrigeren en haar niet meer losla-
ten, ook niet als later de tekst terzijde
wordt gelegd. Het Manifest gegen die

2 De AS 155 -

Arbeit intrigeert de lezer met de woor-
den ‘Ein Leichnam beherrscht die
Gesellschaft — der Leichnam der Arbeit’
en zet perfect de toon voor deze grafre-
de op de kapitalistische arbeid. De laat-
ste zin, die voor een manifest overigens
bijna even belangrijk is, luidt ‘Proletarier
aller Lander, macht Schluf!” Dat is,
wederom met dank aan  het
Communistisch manifest, een sterke
afsluiting.

‘Links heeft behoefte aan een nieuw
groot verhaal’ is de krachtige opening
van het hedendaagse Waterlandmani-
fest. Licht provocerend van toon en
gedegen analyserend werpt het een
nieuw licht op de situatie van links in
Nederland en maakt het de belofte van
die eerste woorden waar. Een tekst als
‘Wij, de algemene vergadering van het
Nieuw Republikeins Genootschap, bur-
gers van Nederland, verklaren hierbij
onze uitdrukkelijke wens aan de heer-
schappij van het huis van Oranje-Nassau
een einde te maken, en de derde repu-
bliek op Nederlandse bodem te kunnen
vestigen’ klinkt aangenaam in de oren,
en dat blijft zo tot aan de laatste woor-
den van dit compacte manifest: ‘L’état
c’est nous!”

Daarmee vergeleken kennen partijpoli-
tieke manifesten een ander soort bevlo-
genheid. De woordkunstenaars van D66
schrijven in Denken, durven, doen: ‘De
wereld verandert, onze samenleving
verandert, en dat biedt kansen’. Dit
duffe enthousiasme wordt tot het laatste
hoofdstuk volgehouden: “Ook in de toe-
komst zullen er problemen zijn die om
een oplossing vragen.’

ONBEHAGEN

Misschien wel omdat er altijd proble-
men zijn die moeten worden opgelost,
schreef het blad Lover in 2000 een mani-

Manifesten

festenwedstrijd uit. Er was behoefte aan
nieuwe richtinggevende feministische
teksten, zo meende de redactie. Een
onathankelijke jury zou de inzendingen
gaan beoordelen, Lover zou de beste
stukken publiceren. De jury besloot ech-
ter dat geen van de ingezonden teksten
voldeed aan de tamelijk strenge en nogal
subjectieve criteria voor een goed mani-
fest. Het ontbrak aan originaliteit en
vernieuwing, de teksten waren defen-
sief van toon, en ze riepen nergens toe
op. De lezeres kon overigens nalezen of
het allemaal wel klopte.

In het roerige Nederland van de afgelo-
pen jaren, met zijn scherpere tegenstel-
lingen, een hardere maatschappelijke
omgang en een ruwer politiek debat, is
een voor het publiceren van manifesten
gunstig klimaat ontstaan. Pim Fortuyn
heeft daar mede aan bijgedragen met de
publicatie van zijn boeken, waarvan er
één in titel en thematiek verwees naar
een manifest van Joan Derk van der
Capellen tot den Pol uit 1781, Aan het
volk van Nederland. Met grote regelmaat
worden ze geproduceerd, de openbaar-
makingen, stellingnames en plannen
voor de toekomst. En nooit waren de
mogelijkheden voor het verspreiden
van welk gedachtengoed dan ook zo
groot als nu. Vooral de kwaliteitskran-
ten tonen zich maar al te graag bereid
manifesten te publiceren. Er is een
publiek, er is een maatschappelijke
behoefte.

En dus verschijnen er linkse en rechtse
manifesten, lange en korte, partijpoli-
tieke manifesten en doorbraak-manifes-
ten die juist partijpolitieke grenzen wil-
len overstijgen, manifesten van indivi-
duen en netwerkmanifesten. Sommige
manifesten zijn gemaakt om massaal te
worden ondertekend. Andere hebben
genoeg aan de naam van de auteur, of

De AS 155 -

stellen het met pseudoniemen of anoni-
miteit en zijn niet op zoek naar handte-
keningen.

Maar er is iets vreemds aan de hand met
al die manifesten. Bij een manifest denk
je in eerste instantie aan een tamelijk
bondige tekst, en niet aan een boek.
Toch zijn er talloze manifesten met
boeklengte, en ook zijn er veel boeken
die als manifest door het leven gaan.
Van sommige manifesten mag je je
afvragen of ze niet ten onrechte die
naam dragen. De Haagse uitgeverij
Bouchér gaf eind jaren zestig een reeks
‘Manifesten’uit. Tot deze onderling heel
verschillende sleutelteksten uit de poli-
tieke theorie behoorden zowel een boek
van Sartre als een verzameling opstellen
van Piet Kooijman, waarvan een enkele
inderdaad als manifest zou kunnen
worden beschouwd.

Blijkbaar zit er flink veel speelruimte in
het hanteren van de term manifest. Een
opiniestuk in de krant lijkt meer gewicht
te krijgen door het als manifest te publi-
ceren. Denk bijvoorbeeld aan het
Milieumanifest van Hans Labohm, dat
niet meer is dan een kritiek op het
doemdenken van de milieubeweging.
Door het als manifest te publiceren,
hoopte de schrijver waarschijnlijk zijn
tekst meer gewicht te geven. De verza-
melde columns van Ebru Umar gaan
vooral over haar hoogstpersoonlijke
belevenissen in de multiculturele
wereld. Nergens wordt duidelijk waar-
om deze ontboezemingen een manifest
zouden moeten worden genoemd.

Het komt voor dat iemand een boek
publiceert dat na verloop van tijd een
manifest gaat heten, zoals het geval is
met het Unabomber manifest. Sommige
boeken heten bij verschijning al mani-
festen, en bevatten een hoofdstuk of een
aanhangsel dat het werkelijke manifest

Manifesten 3



is, en dat meestal slechts enkele pagina’s
telt. In een enkel geval krijgt een beleids-
stuk de titel ‘manifest’ mee, terwijl het
niet meer is dan een dorre, bureaucrati-
sche tekst.

Hoe dan ook, er zijn de afgelopen jaren
over heel verschillende onderwerpen
manifesten geschreven. Een manifest is
niet aan bepaalde thema’s gebonden.
Het kan overal over gaan: Emancipatie,
geestverruimende middelen, het inter-
net, mens en natuur, Natie, Land &
Volk, tijd en ruimte, Democratie, econo-
mie, De Markt, de toekomst van alles,
de Geschiedenis van Alles, sex, architec-
tuur, politieke waarden, de doorstro-
ming van het autoverkeer, de vernieu-
wing van de taal, de kunst, de monar-
chie, Verlichting & Vooruitgang, de
Politiek en Het Beleid en nog veel meer.
Een aantal thema’s komt in Nederland
vaak terug: de toekomst van de sociale
zekerheid, het vluchtelingenvraagstuk,
de multiculturele samenleving, het
maatschappelijk klimaat, de noodzaak
van een ideologische herschikking. Een
kort overzicht van belangrijk Neder-
landse manifesten van de afgelopen vijf
jaar kan dat verduidelijken. In 2000 ver-
scheen bijvoorbeeld onder de titel Het
Sociaal Offensief het manifest tegen de
armoede van de Sociale Alliantie, een
breed netwerk van maatschappelijke
groeperingen en organisaties. Het was
ook het jaar van Comodo, het Comittee
voor de Mars op de Oranjes, met een
legendarisch manifest gericht tegen de
komst van de koninklijke familie naar
één van Nederlands steden. Het daarop
volgende jaar kwam het al genoemde
Lover-nummer over feministische mani-
festen uit.

Veel meer aandacht ging echter uit naar
het initiatief Stop de uitverkoop van de

4 De AS 155 -

beschaving, en naar het gelijknamige
manifest. Het leek het sein te zijn voor
een nieuwe ronde van oppositie tegen
het politieke beleid van het kabinet dat
aan de markt het primaat geeft, de
afbraak van de verzorgingsstaat boven-
aan de agenda houdt en genoegen
beleeft aan het opjagen van illegalen.

In 2002 was het tijd voor een nieuw net-
werkmanifest van de Sociale Alliantie,
ditmaal getiteld Hoogste Tijd voor Sociale
Zekerheid. Met de bestrijding van armoe-
de in Nederland ging het immers nog
steeds niet goed. Dat jaar verscheen de
oproep van Keer het Tij. Die leidde tot
een onverwacht grote mobilisering. Ook
veel aandacht trok het manifest van het
Nieuw Republikeins Genootschap.
Opvallend en verrassend was de ver-
schijning van het manifest De crisis in
Nederland in 2003. De tijd bleek rijp te
zijn voor een stevige poging om conser-
vatieve krachten een ideologische basis
te verschaffen. Het voor Nederland
nieuwe denken kreeg alle ruimte in de
media, en met name de voorzitter van
deBurke-Stichting werd overal gevraagd
de (neo-)conservatieve ideeén toe te
lichten.

In 2004 verscheen het Waterlandmanifest.
Het stelde voor het politieke denken
verder te ontwikkelen aan de hand van
een nieuwe richting, het sociaal-indivi-
dualisme. Dick Pels, een van de oprich-
ters van de denktank Waterland, werkte
dat idee uit in zijn boek Een zwak voor
Nederland, dat het tot nu toe best beargu-
menteerde tegengeluid is tegen de hege-
monie van het neo-conservatisme en het
neo-liberalisme. Het Baliemanifest was
eenbijdrage van een groep Nederlanders
aan het debat over de toekomst van de
verzorgingsstaat, en met name het
systeem van sociale zekerheid.

Het jaar 2005 kende een werkelijke

Manifesten

explosie van manifesten. Een Ander
Nederland en het Marokkaans manifest
zijn beide uitdrukkingen van de
bezorgdheid over het maaschappelijke
klimaat, de manier waarop individuen
en groepen met elkaar omgaan, en in
het bijzonder de houding ten opzichte
van minderheden in de Nederlandse
samenleving. Het Liberaal Manifest krijgt
veel aandacht. Het codeert het nieuwe
zelfvertrouwen van een rechtse VVD.
Eerlijk delen, een tekst van de Tweede
Kamerleden van GroenLinks Halsema
en Van Gent, zoekt naar een middenweg
tussen afbraak en aanpassing van de
verzorgingsstaat en wordt door velen
als een voorstel tot koerswijziging van
GroenLinks beschouwd. Het Manifest
van de jaren zeventig van Van der Lans en
Verbij probeert een tegenwicht te bieden
tegen de voortgaande verkettering van
links en het rigoureus herschrijven van
de geschiedenis waarop het dominante
rechtse denken uit is.

In 2006 wordt die trend doorgetrokken.
Het manifest Lux Voor geeft zelfbewuste
jongeren een stem in de strijd tegen ver-
zuurde senioren die willen vasthouden
aan de voorzieningen van de welvaarts-
staat. Het Platform Allemaal anders, alle-
maal gelijk en Eén land, één samenleving
zijn de zoveelste uitdrukkingen van de
manier waarop overheid en samenle-
ving het multiculturele drama beleven.
Met een manifest verzetten burgemees-
ters en wethouders van GroenLinks zich
tegen het harde en heilloze asielbeleid.
Een nieuwe groep, de Nederlandse
Conventie, meldt zich met een pleidooi
voor versterking van de macht van de
burger tegenover staat en parlement. En
er komen bijna elke week manifesten
bij. Dat lijkt overgens geen specifiek
Nederlands fenomeen. Frankrijk, waar
intellectuelen zich traditioneel veelvul-

De AS 155 -

dig laten gelden, heeft een lange traditie
van manifesten. In Engeland valt onder
andere het verzet tegen de politiek van
de regeringen-Blair op. Ook daar wordt
veelvuldig naar het wapen van het
manifest gegrepen.

KENMERKEN

Wat hebben de teksten die als manifest
door het leven gaan gemeenschappe-
lijk? Waar ligt de essentie van een mani-
fest? De onderlinge verschillen zijn op
het eerste gezicht zo groot dat moeilijk
van een genre kan worden gesproken.
Er wordt wel gesproken van ‘vaderma-
nifesten’en ‘moedermanifesten’. In het
laatste geval gaat het om bepaalde femi-
nistische teksten, in het eerste geval
doelt men op manifesten met een meer
masculien  karakter, zoals het
Communistisch manifest of het Futuris-
tisch manifest. Deze teksten zijn welis-
waar beeldbepalend, maar niet ideaalty-
pisch in de zin van een voorbeeld dat
gemakkelijk kan worden gecopieerd.
Het ontlenen van passages aan het Com-
munistisch manifest om de eigen tekst
sterker te maken doet daar niets aan af.

Wel zien we enkele patronen als we heel
verschillende manifesten naast elkaar
leggen. Niet zozeer in themakeuze,
maar wel in stijlkenmerken, pretenties
en bedoelingen. Een manifest toont ver-
anderingsgezindheid en enthousiasme.
Het is zijn ambitie verschil te maken,
Met het tonen van een nieuw perspec-
tief voldoet het aan een klaarblijkelijke
behoefte in de samenleving aan nieuwe
ideeén. Elk manifest wil iets zichtbaar
maken, openbaren, aan het licht bren-
gen. Een manifest getuigt. Het stuurt
een boodschap uit, maar niet een van
berusting, aanvaarding of gelatenheid.
Zelfs een Conservatief manifest wil veran-

Manifesten 5



dering. Een manifest vraagt nadrukke-
lijk om aandacht. Het is als een pauken-
slag, een kanonschot, een golf die schui-
mend op de kust kapotslaat. De wap-
perende vlag van de overtuiging. Een
vuistslag in het gezicht van de berus-
ting.

Een manifest is niet per se een helder
geschreven, goed afgewogen stuk tekst
waarin een probleem wordt geschetst
en een oplossing wordt aangedragen.
Dat is vaker niet dan wel het geval.
Zonder een bepaalde mate van oprechte
emotie is een manifest niet goed denk-
baar. Daarom komen partijpolitieke
manifesten vaak zo gekunsteld over.
Een manifest kan serieus van toon zijn,
maar ook spottend. Verontwaardiging
en verontrusting zijn gebruikelijke
motieven bij het schrijven van een mani-
fest. Daarom straalt het eerder boosheid
uit dan een werkelijk vrolijk optimisme.
Er is wel hoop en verwachting, maar
zelden de zekerheid dat de juiste inzich-
ten uiteindelijk zullen winnen. Vitaliteit
en energie zijn kwaliteiten die we met
manifesten verbinden; berusting, aan-
vaarding en onderwerping vrijwel nooit.
En echte humor is nog maar zelden aan-
getroffen in een manifest.

Honderdvijftig jaar sociale strijd en poli-
tieke organisatie heeft ontelbare mani-
festen opgeleverd. Het lijkt gemakkelij-
ker te zeggen wat een manifest niet is,
dan wat het wel is. Manifesten hebben
verwantschap met een grote groep poli-
tieke geschriften, maar vallen met geen
daarvan samen. Een manifest is bijvoor-
beeld geen proclamatie of declaratie,
hoe poreus de grenzen tussen de genres
ook zijn. Sommige manifesten worden
ook wel declaraties genoemd. Le Mani-
feste des Seize (van Cornelissen, Kropot-
kin, Grave en andere anarchisten die in

6 De AS 155 —

1916 de zijde van de geallieerden kozen)
is een voorbeeld. Een declaratie stelt
vast; maar voor zover ze aanspoort, lijkt
ze op een manifest. De handtekeningen
onder een manifest zijn van een andere
aard dan die onder een verklaring: de
ondertekenaars van een manifest verte-
genwoordigen zichzelf en hopen te
spreken namens anderen, de onderteke-
naars van een declaratie vertegenwoor-
digen (een deel van) het volk.

De Proklamatie Oranje Vrijstaat is geen
manifest maar heeft daar wel veel ken-
merken van. Ze kondigt allereerst de
Oranje Vrijstaat aan, stelt dus een gege-
ven vast en is minder op de toekomst
gericht. Een prachtige zin als ‘Hoe ont-
staat uit de oude maatschappij een nieu-
we maatschappij? Als een paddestoel
op een rottende boomstronk’ verdient
het echter niet vergeten te worden, net
als “Heksenkringen van kaboutersteden
zullen zich federeren tot een wereldom-
spannend net: de Oranje-Vrijstaat’.

Een manifest is geen blauwdruk of uto-
pie. Een blauwdruk is zeker over het
resultaat. Een manifest daarentegen is
een oproep aan een proces te gaan wer-
ken, en zegt wat over de manier waarop
dat mogelijk is. Toch heeft een recent
politiek manifest van de Belgische partij
Groen! wel wat weg van een blauw-
druk. En het Manifest van het water kijkt
zo schematisch naar het probleem van
het water dat van een blauwdruk of
projectplan kan worden gesproken. Elk
manifest drukt een gerichtheid op de
toekomst uit, met soms ontegenzeglijk
utopische trekken, maar is daarmee nog
geen utopie. Een manifest benadrukt
doorgaans dat een andere toekomst
wenselijk is en vertelt hoe er aan moet
worden gewerkt.

Een manifest is geen pamflet. Maar de
grens tussen pamflet en manifest kan

Manifesten

erg dun zijn. Er zijn heel korte manifes-
ten die het karakter hebben van een
pamflet, en er zijn pamfletten met een
sterk manifesterend karakter. Enkele
pamfletten van de Alarmisten in de
jaren dertig dragen de titel van mani-
fest. De crisis in Nederland — en het conser-
vatieve antwoord ofwel Het Conservatief
manifest van de Burke-Stichting wordt
in de inleiding eerst een pamflet en dan
een manifest genoemd.

Een manifest is geen tractaat. Anders
dan het manifest heeft een verhandeling
primair een wetenschappelijke preten-
tie. Maar Haraway’s Cyborg Manifesto
heeft meer weg van een verhandeling
dan van een manifest. Een manifest is
evenmin een essay. Daarin probeert de
schrijver te zoeken naar een primair
persoonlijk antwoord op een vraag. Het
antwoord is altijd onder voorbehoud, en
het antwoord is een persoonlijk ant-
woord. Een manifest openbaart de
maatschappelijke waarheid, die voor
grote groepen geldt, misschien in veel
gevallen zelfs voor iedereen. Misschien
om deze spanning aan te geven noemt
Bookchin in de jaren zestig zijn essay
Ecology and Revolutionary Thought een
‘manifesto-essay’.

Het manifest wil niet vluchtig zijn en is
dus geen soundbite. Het is méér dan
een quote, het is vaak veeleer een ana-
lyse die niet in één enkele uitsprak past.
Dat neemt niet weg dat er veel zeer
korte manifesten zijn, zoals het manifest
van het Nieuw Elitair Elan en enkele
kunstenaarsmanifesten. In tegenstelling
tot redevoeringen bestaan manifesten
doorgaans als geschreven teksten. Een
militante 1 mei-toespraak van Karl Lieb-
knecht uit 1916 echter wordt als ‘mani-
fest” aangeduid. Datzelfde geldt voor de
redevoering Ain’t I a Woman die tot de
feministische canon behoort.

De AS 155 -

Een manifest is geen handvest. Maar het
Earth Charter wordt wel degelijk een
manifest genoemd door mensen die het
aanhalen. Het Handvest van de Verenigde
Naties komt weer veel minder in de
buurt van een manifest. Het World Social
Forum Charter heeft weer wel het karak-
ter van een manifest. Ook de verschillen
tussen manifesten en partijprogramma’s
vallen soms weg. Zo heeft de zoge-
naamde Onafhankelijkheidsverklaring van
de Groep Wilders sterk het karakter van
een manifest. En het Liberaal manifest
van de VVD is nadrukkelijk een soort
partijprogramma, zoals ook het Commu-
nistisch manifest als partijprogramma is
bedoeld. Het Fascistisch manifest is in
feite niet meer dan een puntsgewijze
opsomming van beleidsvoornemens.
Een manifest is geen politiek testament
en geen mission statement. Een testament
sluit op de eerste plaats iets af. Het
manifest bouwt op, het kijkt naar de
toekomst. Een mission statement formu-
leert een maatschappelijke doelstellling
voor een bedrijf, naast economische
doelstellingen. Voor een politiek mani-
fest zijn alle doelen altijd maatschappe-
lijk en politiek; ze worden zo gesteld dat
iedereen ze in beginsel zou moeten kun-
nen onderschrijven.

POLITIEK

Maar als een manifest dit alles niet is,
wat is het dan wel? De redactie van het
feministisch tijdschrift Lover stelt‘Omdat
een manifest zich buiten de canon
beweegt en tegen het heersende vertoog
tekeer gaat, ontsnapt het in feite per
definitie aan definiéring.” Dat lijkt wat al
te gemakzuchtig. De internet-encyclo-
pedie Wikipedia omschrijft een manifest
als ‘een publieke verklaring van begin-
selen en bedoelingen, politiek van aard.”
Volgens deze redenering is elk manifest

Manifesten 7



‘politiek’. Daar lijkt inderdaad wat voor
te zeggen. Elk manifest bemoeit zich
met de inrichting van de samenleving.

Roger Scruton, conservatief filosoof en
publicist, verstaat onder een manifest
een geschreven verklaring die publieke-
lijk de bedoelingen, motieven of stand-
punten geeft van degene die het mani-
fest uitbrengt. Scruton wijst er op dat
het Italiaanse woord manifesto oorspron-
kelijk betekende een publieke verkla-
ring, gewoonlijk gedaan door of gesanc-
tioneerd door een soevereine heerser of
staat, of door een individu of groep die
van publiek belang is, met de bedoeling
het handelen te verklaren en redenen of
motieven voor toekomstig handelen uit
te leggen. In de moderne tijd zijn mani-
festen echter vooral aanklachten — hij
verwijst expliciet naar Zola’s geschrift
J'accuse. De betekenis van dergelijke
manifesten is niet zozeer mensen op de
hoogte te brengen alswel politieke iden-
titeit te verlenen aan de groep die het
manifest openbaart. Die identiteit komt
vooral in het manifest tot stand doordat
het zich concentreert op datgene waar-
tegen de groep een antipathie koestert.

Als Scruton gelijk heeft, lijkt er hier dus
een omslag te hebben plaatsgevonden
in het gebruik van het begrip manifest
en het gebruik van het publiceren van
een dergelijke tekst. Was het manifest
vroeger een instrument in handen van
de machtigen, het is vandaag de dag
steeds meer een middel in handen van
degenen die zich tegen de staatsmacht
of tegen andere machten te weer stellen.
Dit zou mede kunnen verklaren waar-
om de grenzen tussen manifest en decla-
ratie, proclamatie, charter en dergelijke
poreus zijn. Dat maakt een manifest
spannend: het gaat de confrontatie aan
met een macht die zich uitgedaagd kan
zien. De schrijver neemt een zeker risi-

8 De AS 155 —

co. Hij geeft zich bloot met een contro-
versieel en potentieel gevaarlijk stand-
punt.

‘Een manifest is een openbare verkla-
ring van een regering, een groep, een
partij over een belangrijke zaak, ter
rechtvaardiging van een manier van
handelen. Met mijn boek wil ik een
openbare verklaring geven over de
belangrijke kwestie van de bevrijding
van de man. Ik wil een rechtvaardiging
geven voor mijn optreden en laten zien
waar ik me bevind op mijn weg naar
mijn eigen vrijheid. Ik wil mijn ideeén
over praktische problemen van de man
openbaarmaken en mijn wil tonen om
mij en andere mannen te veranderen.’
Met deze eerste zin van een manifest
van de mannenbeweging wordt een
heel eigen invulling gegeven aan het
manifest. De auteur Pilgrim is echter
zeker niet de enige die het politieke
genre op een zeer persoonlijke wijze
invult. Ook het Futuristisch manifest
spreekt namens een wij-groep.
Manifesten kennen dus twee soorten
‘wij’: het persoonlijke wij van de auteurs,
en het abstracte wij van de lezers. ‘Een
manifest is pas een manifest als het een
‘wij'aanspreekt en zegt wat die ‘wij’ te
doen staat’, aldus Antoine Verbij. ‘Het
manifest is de schakel tussen onbehagen
en actie, tussen ongerichte woede en
gerichte politiek. Een manifest maakt
van een groep protesteerders een revo-
lutionaire macht. Dat is althans hetidee.’
Een manifest spreekt een groep aan,
zegt waar die groep voor staat, welke
missie ze heeft en wat ze moet doen. Dat
was althans de kracht van het
Communistisch Manifest. Hedendaagse
manifesten zijn vaak ‘lang uitgevallen
opiniestukken vol privéopvattingen’,
aldus Verbij.

Een manifest is dus allereerst een voer-

Manifesten

tuig voor het openbaren van ideeén. Het
analyseert een sociaal en politiek pro-
bleem en betoogt een oplossing. Het
manifest openbaart, brengt aan het licht
en spoort aan tot veranderen. Het biedt
daartoe per definitie pretentieuze idee-
en. Het opent een debat of tracht het in
één klap te beslissen. Het combineert
politieke rationaliteit met politieke emo-
tie; het is politieke lyriek.

Het manifest is partijdig. Het wil dwin-
gend zijn: probleemstellend, probleem-
analyserend en concluderend. De
samensteller wil een probleem zo onder
de aandacht brengen dat de lezer wordt
gepakt door analyse en oplossing. Een
manifest legt historische trends in eigen
voordeel uit. Een manifest wil een teken
des tijds zijn. Een manifest is ongedul-
dig. Het zoekt een essentie: het wezen-
liike van de politieke situatie van dat
moment, het belangrijkste dat op dit
moment moet gebeuren, de kern van
een maatschappelijk of politiek pro-
bleem. Omdat het die essentie meent te
hebben gevonden, eist het manifest een
rol op in het publieke debat. Het mani-
fest wil mobiliseren en politieke energie
losmaken.

Een politiek manifest is een romantische
oproep tot het gebruik van politieke
fantasie. Het heeft de pretentie actuali-
teit en potentialiteit te kunnen onthul-
len, de mogelijkheden die maar al te
waar zijn. Het brengt de verandering
programmatisch in beeld. Een manifest
gaat over dynamiek, over de verander-
baarheid van de toekomst en de maak-
baarheid van de wereld. Uit het mani-
fest spreekt dan ook daadkracht, energie
en hoop. Een manifest richt zich op een
politiek wezen in de publieke sfeer dat
als competent wordt gezien: het kan de
zaken veranderen en zal dat misschien
doen als hij of zij op de juiste manier

De AS 155 -

wordt benaderd, met de goede argu-
menten. Het manifest spreekt de burger
bijna altijd toe in termen van ‘wij’. De
burger is medeburger en deel van een
groep of collectiviteit. Een manifest
vormt nieuwe politieke identiteiten.
Een manifest wordt geschreven, en
daarna is het afwachten. Wat gaat de
tekst doen? Zal ze effect hebben? Heel
soms spreekt uit een manifest ook een
zekere mate van bescheidenheid, bij alle
grote pretenties die er ook altijd zijn.
Sommige manifesten kijken als het ware
ook naar zichzelf en houdt zich een
spiegel voor. Maar te veel bescheiden-
heid en zelfkennis past een manifest
niet.

ANARCHISTEN

Anarchisten hebben in de negentiende
en twintigste eeuw hun eigen bijdrage
geleverd aan de traditie van het politie-
ke manifest. Het antiparlementarisme
van de negentiende eeuw is in Belle-
garrigue’s manifesten scherp geformu-
leerd. Het Manifeste des Seize, over de
vraag welke houding in te nemen tegen-
over de wereldoorlog is al een keer aan
de orde geweest in De AS. Het omvang-
rijke manifest van Alternative Libertaire
uit 1991 bevat alle grote thema’s van het
moderne verzet tegen kapitalisme en
imperialisme: revolutie en klassenstrijd,
ecologie en feminisme, en de eigen
agenda van sociale strijdbewegingen.

Maar zoals ‘het’ anarchisme niet een-
duidig kan worden omschreven, is niet
altijd helder wat een manifest ‘anarchis-
tisch” maakt. Is het Unabomber manifest
uit 1995 een anarchistisch manifest?
Kascynski’s tekst wordt veelal als rele-
vant beschouwd in anarchistische kring,
waar sommigen een anti-industrialis-
tisch sentiment beschouwen als een
essentieel element van hun anarchisme.

Manifesten 9



Voor anderen zijn de methoden van de
Unabomber onacceptabel en zijn sociale
en politieke ideeén dubieus. Zijn de
zogenaamde cybermanifesten anarchis-
tisch? Het (vermeende) anarchistische
karakter van het internet maakt dat ze
op een welwillend oor kunnen rekenen
in anarchistische kringen. Maar ook hier
geldt dat de verschillen tussen internet-
manifesten enorm zijn. Een andere
vraag is of de libertaristische manifesten
anarchistisch zijn. Ongetwijfeld zijn ze
relevant voor anarchisten en een bijzon-
dere uitdaging aan het sociaal-anarchis-
tisch denken, maar ze zijn daarmee niet
belangrijker dan andere politieke mani-
festen. Onder Frank Karstens Liber-
taristisch manifest zou ik mijn handteke-
ning niet willen zetten.

Wat behoort wel tot de anarchistische
traditie? In Nederland hebben enkele
manifesten van anarchisten de aandacht
weten te trekken. Het manifest van de
Vereniging Gemeenschappelijk Grond-
bezit uit 1902, het Dienstweigerings-
manifest uit 1915 en de manifesten van
de Alarmgroep in de jaren twintig en
dertig zijn enkele voorbeelden. Roel van
Duyn heeft in de provo- en kabouter-
jaren een aantal manifesten geschreven
die de kern van de politieke filosofie
van de beweging formuleerden. Hoewel
op onderdelen gedateerd zijn ze onver-
minderd relevant. Het Provomanifest uit
1967 plaatst beter dan enig andere tekst
de Provobeweging nadrukkelijk in de
geschiedenis en de toekomst van het
anarchisme. Het Kaboutermanifest, in
1970 geschreven na de succesvol ver-
lopen gemeenteraadsverkiezingen in
Amsterdam, bevat het politieke pro-
gram van de Kabouterfractie: radicale
democratisering van bedrijven, scholen
en overheid; openbaarheid en decentra-
lisatie van stadsbestuur; herstel van een

10 De AS 155 -

biologisch gezonde omgeving door
terugdringing van het autoverkeer;
opheffing van de woningnood door
socialisatie van huizen en grond; herstel
van de woonfunctie van de stad.

Het manifest van Comodo uit 2000 is al
aan de orde geweest. Het is naast enkele
pamfletachtige teksten van krakersgroe-
pen, één van de manifesten uit de cul-
tuur van de stedelijke sociale bewegin-
gen die niet onopgemerkt zijn gebleven.
Niet alle anarchistische manifesten
maken iets los. De inbreng van anarcha-
feministen in het Lover-nummer was
niet opzienbarend. Een Pogo-Anar-
chistisch Manifest uit 2002 heeft weinig
weerklank gevonden.

Het recente anarchafeministische mani-
fest We zullen seksuele kwelling niet meer
tolereren!! uit 2003 beslaat niet meer dan
enkele zinnen. Zich anarchisten noe-
mende mannen hebben deelneemsters
aan een anti-autoritair kamp sexueel
gekweld. Vrouwen lazen als reactie
daarop een manifest voor dat eindigt
met de woorden “We zullen onderdruk-
king van vrouwen binnen dit kamp niet
meer tolereren!” Het is niet bekend wat
het effect is geweest van dit manifest.
De inbreng van anarchistische ideeén in
de andersglobalistische beweging is in
het World Social Forum Charter zicht-
baar. Het Nederlands Sociaal Forum
daarentegen lijkt meer te worden gedo-
mineerd door de ngo’s en hun gematig-
de strategie en propaganda.

Het hedendaagse manifest is een teken
van verschil van mening. Er zullen
manifesten blijven verschijnen zolang er
verschillen van mening zijn. Elk inzicht
in de essentie van het manifest kan door
een volgende tekst ter discussie worden
gesteld. Of door een nieuw gebaar dat
als manifest wordt gepresenteerd, een

Manifesten

kunstwerk, een gebouw, een tentoon-
stelling, een foto, een film, een happe-
ning. In al die vormen, maar vooral als
geschreven tekst, kan het manifest toe-
gang bieden tot de kern van het politie-
ke en sociale denken. Elk nieuw mani-
fest is een stap in de nog lang niet
gestreden ideologische strijd.

Omdat er zoveel verschillen zijn tussen
manifesten is het nauwelijks mogelijk
aan te geven wat precies het unieke
karakter van het genre van het manifest

bepaalt. Maar politieke ambitie — de wil
een rol te spelen in het publieke debat —
en een flinke dosis pretentie en zelfver-
trouwen zijn onmisbaar. En als dat kan
worden gecombineerd met euvele moed
kan zich iets openbaren dat de moeite
van het herinneren waard is. Politieke
manifesten zijn niet te onderschatten.
De belofte of de dreiging die er van uit-
gaat moet worden onderkend. En hoe
euvel de moed van het manifest precies
was, kan pas op termijn worden beoor-
deeld.

LITERATUUR

Oswald de Andrade, Cannibal Manifesto. 1928. http:/ /www.patafysics-lab.com/sarcophaga/
manifestos — Paul de Beer, Farhad Golyardi, Menno Hurenkamp, e.a., Naar een sociaal-individualis-
tisch alternatief. Manifest van de denktank Waterland. December 2004. — Paul de Beer e.a., Het
Waterland Manifest. Naar een sociaal-individualistisch alternatief. De Volkskrant, 11 december 2004. —
Anselme Bellegarrigue, Tegen de volksvertegenwoordiging. Manifesten 1848-1850. ‘s Hertogenbosch:
Voltaire, 2e druk, 2004 (1979). — Loyd Blankenship (aka The Mentor), The Conscience of a Hacker (aka
The Hacker Manifesto), January 8, 1986. http:/ / www.phrack.org. — Konrad Boehmer, Ton Regtien,
Van Provo tot Oranje-Vrijstaat. Amsterdam/Nijmegen: SUA/SUN, 1970. — D66, Denken, durven,
doen. D66 manifest 2006. — Murray Bookchin, ‘Ecology and Revolutionary Thought’ in Post-Scarcity
Anarchism. Montréal/New York: Black Rose Books, 1986 (1970), pp. 77-104. — Joan Derk van der
Capellen tot den Pol (1781), Aan het Volk van Nederland. Het democratisch manifest van Joan Derk
van der Capellen tot den Pol. Ingeleid door dr. W.F. Wertheim en dr. A.H. Wertheim-Gijse
Weenink. Weesp: Uitgeverij Heureka, 1981. — Earth Charter www.hardvestvandeaarde.nl — Fascist
Manifesto. Il manifesto dei fasci di combattimento. Il Popolo d’Italia. June 6, 1919. —Jean Grave, e.a.,
Le Manifeste des Seize. Parijs, 1916. http:/ /raforum.apinc.org. — Frank Karsten, Libertaristisch mani-
fest. http:/ / www.meervrijheid.nllibertaristischmanifesthtm. — Gruppe Krisis, Manifest gegen die
Arbeit. 1999. www.giga.or.at/ others/krisis/ diverse_manifest_gegen_die_arbeit_1999.html — Hans
Labohm, ‘Het milieumanifest’. Trouw, 14 februari 2004. — Lover, Themanummer Van feministen en
manifesten. 28e jaargang, nummer 1, maart 2001. — Eben Moglen, Het dotCommunistisch Manifest.
2003. http:/ / globalinfo.nl. — Nieuw Elitair Elan, Elitair Manifest. 2005 http:/ / www.nieuwelitaire-
lan.nl. - Nieuw Republikeins Genootschap, Manifest van het Nieuw Republikeins Genootschap (28
januari 2002). — Riccardo Petrella, "Het manifest van het water". In Water als bron van macht, een
manifest. Leuven: Van Halewyck, pp. 139-142. — Volker Elis Pilgrim, Manifest fiir den freien Mann.
3. Auflage. Miinchen: Trikont (1977). — Anarchistische pogo partij Nederland in oprichting (2002),
Pogo-anarchistisch manifest. http:/ /www.indymedia.nl/nl/2002/02/2280.shtml. — Roger Scruton,
A Dictionary of Political Thought. London: Macmillam, 1996. — Bart Jan Spruyt, Michiel Visser, De
crisis in Nederland — en het conservatieve antwoord. Tweede, verbeterde druk. Den Haag: Edmund
Burke Stichting, januari 2004. — Antoine Verbij, ‘De Bijbel der werkende klasse.” Vrij Nederland, 15
mei 2004, p. 45. — Antoine Verbij en Jos van der Lans, Manifest voor de jaren zeventig, www.jarenze-
ventig.nl/ manifest.html

De AS 155 — Manifesten 11



MANIFESTEN VOOR DE DIEREN
Rymke Wiersma

Hoewel er ook in het verleden veel pamfletten en verdedigingsredes voor de dieren zijn
geweest beperk ik me voor dit schrijven tot een kleine greep uit de vele folders, pamfletten en
boeken die de laatste jaren in het Nederlands zijn verschenen. Dat bij lang niet al deze
geschriften het woord ‘manifest’ gebruikt wordt lijkt me niet het meest belangrijk.

Talloze groepen en individuen komen
op voor de dieren. Bij elkaar zijn het er
nu meer dan ooit. Hoe ver ze daarin
gaan qua doelstellingen en methoden is
nogal wisselend per groep of individu.
Vanouds zijn er natuurlijk organisaties
zoals de Dierenbescherming. De Dieren-
bescherming werkt volgens eigen zeg-
gen hard aan verbetering van de (Euro-
pese) wetgeving en probeert diervrien-
delijk (koop)gedrag te stimuleren. Hun
directe achterban bestaat uit zo'n 200.000
mensen, en er zijn twee grondbeginse-
len: 1. erkenning van de eigenwaarde
van dieren, waarmee wordt bedoeld:
dieren niet als middel zien maar als zelf-
standige wezens met gevoelens, bewust-
zijn en integriteit, en 2. zorgplicht, waar-
onder wordt verstaan het respecteren
van vrijheid en eigen levenssfeer en het
sparen van de levens van dieren ‘zoveel
dat mogelijk is’.1 Strikt zou “dieren niet
als middel zien” moeten leiden tot een
radicale afwijzing van elk diergebruik.
En bij het “zoveel mogelijk’ sparen van
levens van dieren zou je strikt gezien
kunnen of moeten uitkomen bij (bijna)
al die levens. Dat de Dierenbescherming
zover niet gaat is bekend, alleen al voor
het honden- en kattenvoer ter bevoor-
rading van al hun dierenasielen worden
heel wat levens van andere dieren opge-
offerd.

Een organisatie als Wakker Dier gaat
een stuk verder, maar haar doelstelling

12 De AS 155 -

klinkt juist tamelijk bescheiden: ‘het
verbeteren van het welzijn van dieren in
de bio-industrie en het onder de aan-
dacht brengen van misstanden’.2 Dit is
in een wereld waarin vleeseters nog
steeds ruim in de meerderheid zijn
natuurlijk al een hele klus, en misstan-
den zijn er volop — zo je al niet vindt dat
alle soorten diergebruik een misstand
genoemd dienen te worden.

Een echt manifest is het “Manifest koe
zoekt wei’ gezamenlijk uitgebracht door
vier organisaties: Dierenbescherming,
Natuurmonumenten, Natuur en Milieu
en Milieudefensie. Is dit een manifest
voor de dieren? Het is maar hoe je het
bekijkt. Een koe is, dat kan je rustig stel-
len, in een wei gelukkiger dan in een
stal. Liefst nog wat bomen er bij (ook
daar wordt voor geijverd). In het mani-
fest wordt gesteld dat in 2004 17 procent
van de koeien geen weidegang meer
kreeg, in 2002 was dat nog 10 procent.
Bij ongewijzigd beleid zal het in 2012 40
procent zijn. Opmerkelijk is dat het
onder andere door aanscherping van de
milieu-eisen is dat boeren overgaan tot
beperken of beéindigen van weide-
gang.

Toch staat in het manifest niet alleen het
belang van het dier (de koe) centraal:
‘een weide met koeien behoort tot de
meest karakteristieke landschapsken-
merken van Nederland en is van belang

Manifesten

voor landschapsbeleving en recreatie’;
‘als de koe geen weidegang meer krijgt
(...) zal dit het imago van de zuivelsec-
tor en haar draagvlak onder de bevol-
king ernstig schaden’(!); de melk van
weidekoeien zou lekkerder zijn (voor
het kalf, maar bedoeld wordt voor men-
sen), en zo nog wat voor koeien niet erg
relevante zaken.

Een ander manifest, dat echter slechts
op één van de punten over dierenwel-
zijn gaat, is het ‘Manifest voor een betere
wereld’, van Dwars, de jongerenorgani-
satie van GroenLinks, een manifest dat
overigens enigszins anarchistisch van
toon is. Onder de noemer ‘ecologische
beginselen” valt na een opsomming van
onwenselijke ontwikkelingen te lezen:
‘Vanuit het uitgangspunt van solidari-
teit met toekomstige generaties wijst
Dwars deze ontwikkeling af en pleit
voor het radicaal terugbrengen van het
westerse consumptieniveau. Daarnaast
vindt Dwars dat de mens een verant-
woordelijkheid heeft ten opzichte van
alle diersoorten bij het in stand houden
van het milieu. De meeste dieren zijn
vaak nog afhankelijker van de natuur
dan de mens en zijn de eerste slachtof-
fers van een onverantwoord milieube-
leid. Net als mensen hebben de overige
dieren een intrinsieke waarde en verdie-
nen om die reden een waardige behan-
deling. Exploitatie van dieren wordt
door Dwars dan ook afgewezen.’

Als we het toch over een politieke partij
hebben mag hier de Partij voor de Dieren
ook wel genoemd worden. Zeker omdat
zij zich als enige partij houdt aan een
door 11 dierenorganisaties eind 2002
opgesteld manifest. De PvdD heeft dit
manifest integraal overgenomen in haar
partijprogramma. Het bevat 20 punten,
waarvan ik er enkele noem: ‘Bij besmet-

De AS 155 -

telijke dierziektes zoals MKZ geen ver-
nietiging van gezonde dieren, maar vac-
cinatie toepassen’, “Verbod op legbatte-
rijen, ook voor verrijkte legbatterijen en
andere kooihuisvesting voor kippen’,
‘Meer geld naar het onderzoek naar
alternatieven voor dierproeven’, “Verbod
op het fokken van nertsen’, ‘Stimulering
van de biologische landbouw via
omschakelsubsidie, risicodekking en
stimulering van de consumptie’, ‘Geen
toestemming voor intensieve visteelt,
tenzij de sector kan aantonen de vissen
een acceptabel welzijnsniveau te bie-
den’, “Verbod op dierproeven op apen’,
‘Striktere handhaving van de bestaande
wetten voor dierenwelzijn en strengere
straffen bij overtreding.” Het zal duide-
lijk zijn dat deze partij vooral mikt op
wetgeving en het “strikt’ toepassen daar-
van.

In Belgié is sinds 1992 de dierenrechten-
organisatie Gaia aktief. Van initiatiefne-
mer (en publiciteitszoeker) Michel
Vandebosch kwam in 1996 het boek
Recht voor de beesten uit. Je zou het boek
als één groot manifest kunnen zien. Een
citaat: “Was vroeger alles niet veel een-
voudiger? Blank boven zwart, blank
tegen zwart, zwart dient blank, man
boven vrouw, man tegen vrouw, vrouw
dient man, mens boven dier, mens tegen
dier, dier dient mens. Eenvoudiger mis-
schien, rechtvaardiger niet. Na verloop
van tijd werd de morele horizon als-
maar breder, totdat alle mensen, onge-
acht hun huidskleur of geslacht, rechten
kregen. Die rechten werden hun niet
zomaar op een schoteltje aangeboden.
Ze moesten in de praktijk dikwijls nog
steeds afgedwongen worden door de
onderdrukte groep mensen. De groep
van bevoorrechte machthebbers wilde
en wil zijn vermeende voorrechten niet

Manifesten 13



zomaar zonder slag of stoot laten vallen.
Dat alles maakte en maakt de wereld er
misschien niet simpeler op. Wel voor
een stuk rechtvaardiger.”

Iets heel anders is het ‘Porcratisch
Manifest’ uit het boek Filosofie voor de
zwijnen van Klaas Rozemond.”® Hier
staat eigenlijk niet het dier centraal maar
de mens. In het boek draait het om de
vraag of het, zoals ook John Stuart Mill
zich afvroeg, beter is een ontevreden
Socrates te zijn dan een tevreden var-
ken. In het boek worden 20 filosofen
behandeld. Na de constatering dat “het
overgrote deel van de menselijke activi-
teiten bestaat uit overbodig gedraaf om
nutteloze behoeften te bevredigen’ ein-
digt het met de raad: ‘verwerp de kete-
nen van welvaart en wees tevreden met
het weinige van de wijsbegeerte’. Doen
varkens dat ook?

Over varkens gesproken, de club
‘Varkens in nood’ heeft vast iets mani-
festachtigs op papier gezet, evenals
andere dierensolidariteitsgroepen, zoals
EDEV (een dier een vriend), Kritisch
Faunabeheer, Bont voor Dieren, Das en
Boom, Proefdiervrij, Greenpeace, WNE,
Animal Freedom, Bite Back, the Great
Ape Project, Vissenbescherming, het
Comité Anti Stierenvechten, Stichting
Dierenrecht Nederland, People for the
Ethical Threatment of Animals (PETA),
de Vogelbescherming, de Anti-Vivi-
sectie-Stichting, de Stichting voor de
Afschaffing van Dierproeven (SAD),
International Fund for Animal Welfare,
World Society for the Protection of
Animals, de Dierenbevrijdingsorga-
nisatie, de Actiegroep Dierenbevrijding,
het Dierenbevrijdingsfront, de Neder-
landse Vegetariérs Bond, de Neder-
landse Veganisten Vereniging, het Bel-
gische Ethisch Vegetarisch Alternatief

14 De AS 155 -

EVA en waarschijnlijk nog vele andere.
In een weblog op de website van
‘Artiesten voor Dieren’ schrijft iemand
op 14 april 2006 “Wij hopen dat er ooit in
de toekomst een groot manifest komt
voor het welzijn van de dieren. (...) Zij
kunnen het zelf niet en daarom is het nu
tijd dat wij het doen.’

Een soort manifest, maar dan in de
vorm van een boek van meer dan 200
pagina’s kan je ook Veganisme, een manier
van leven noemen, geschreven door
Mirjam Vaes. Een boek boordevol infor-
matie over veganisme, maar ook vol
met duidelijke meningen. In een van de
hoofdstukken geeft de schrijfster wat
hints over hoe te reageren op ‘vervelen-
de vragen en opmerkingen’. Als iemand
zegt dat veganisme elitair is zeg je bij-
voorbeeld: ‘in een groot deel van de
wereld is vlees eten juist elitair’. En op
de verwijtende vraag ‘zou je niet eerst
eens alle mensen gaan helpen?’ kan je
antwoorden: ‘er worden veel mensen
geholpen als er minder dierlijke produc-
ten gegeten worden’, bovendien ‘ik doe
tenminste iets, wat doe jij?” Als diegene
dan aanhoudt en zegt: ‘mensen zijn
belangrijker dan dieren’, dan kan je van
je afbijten met : “ik eet ook geen mensen
(meer).” Maar als er gezegd wordt dat
de natuur zelf ook niet vreedzaam is,
antwoord je rustig met ‘dat is waar’.0

Een echt manifest, kort maar krachtig, is
de ‘Brief aan de mensen’ rond 1985
geschreven door Tieneke de Groot, en in
gekalligrafeerde vorm als illustratie
geplaatst in De AS 145 (p. 41): ‘Er is één
ding dat jullie bijna allemaal zijn verge-
ten: waar is de vrijheid van de andere
dieren gebleven? Jullie zijn tegen opslui-
ting van mensen, maar hoeveel dieren
houden jullie gevangen in dierentuinen,
in weilanden, achter prikkeldraad -

Manifesten

alleen maar voor jullie genot. Jullie zijn
tegen uitbuiting, maar hoeveel koeien
en geiten worden dagelijks gemolken,
hoeveel bijen bestolen, kippen haar eie-
ren geroofd — alleen maar voor jullie
genot. (...) Jullie zijn tegen fascisme,
sexisme, rassisme, militarisme, imperia-
lisme, maar je bent iets vergeten: je
superioriteitsdenken ten opzichte van
de overige dieren.” Dit manifest voor de
dieren dat het al vele jaren als affiche en
als ansichtkaart (ook in het Engels) goed
doet, heeft tevens gestaan in het boek
Alle Dieren Vrij.7

Alle Dieren Vrij! is of was ook de naam
van een van de weinige uitgesproken
anarchistische dierenorganisaties in
Nederland. Zij hebben zelf niet een echt
manifest, maar ik heb nog wel een fol-
der waarin duidelijk wordt uitgelegd
waar de groep voor staat. Vanzelf-
sprekend wil de groep opkomen voor
de vrijheid van alle dieren, en: ‘bij Alle
Dieren Vrij! werken we vanuit een anar-
chistische filosofie, wat tegelijkertijd
betekent dat het een groep is, waar
iedereen zijn of haar eigen verantwoor-
delijkheid neemt en waar niemens de
baas is.” Voorop de folder staat (‘zeer vrij
naar Michael Bakoenin’) ‘Ik ben pas
werkelijk vrij als alle dieren vrij zijn.’

Alle Dieren Vrij! is helaas niet meer
actief. Wel actief is de al eerder genoem-
de NVV (veganistenvereniging), waar
de Alle Dieren Vrijl-anarchisten kritisch
tegenover stonden en staan doordat
deze organisatie zich beperkt tot vega-
nisme en zich niet wil uitspreken over
andere (politieke) onderwerpen. Zij
hebben in de loop der jaren al heel wat
brochures en pamfletten uitgegeven, en
hun wervingsfolder leest ook min of
meer als een manifest.

Ik heb hier voor me een folder van

De AS 155 -

enkele jaren geleden, waar de beginlet-
ters van elke zin samen het woord
‘veganisme’ vormen. Bij de eerste E
staat: ‘Exploitatie van dieren maakt
inbreuk op hun geestelijke en lichame-
lijke integriteit en gaat vrijwel altijd
gepaard met vrijheidsberoving, mishan-
deling en gewelddadige dood van het
dier. De doeltreffendste manier om ze
hiertegen te beschermen is stoppen met
het exploiteren van dieren.” Bij de twee-
de E: ‘Economische motieven of een
aangename smaaksensatie mogen nim-
mer menselijk en dierlijk lijden, milieu-
vervuiling, honger (...) tot gevolg heb-
ben.” In deze folder (van enkele jaren
geleden) staat: ‘Er zijn nu ongeveer
20.000 veganisten, bijna 1 miljoen vege-
tariérs en alles bij elkaar zelfs circa 3
miljoen ‘vleesverlaters’ in Nederland.’
Nog een ‘leuk’ weetje: de productie van
één broodje kaas brengt 600 gram mest
met zich mee. ‘Per Nederlander nu 800
kilogram ernstig vervuilde mest per
jaar, terwijl ‘groenbemesting’ alle
(kunst)mest zou kunnen vervangen,
zénder zure regen en stank.’8
Nederland telt behalve veel organisaties
en aktiegroepen die zich inzetten voor
dieren ook een aantal intellectuelen,
schrijvers en schrijfsters die regelmatig
hun stem laten horen en meer of minder
‘op de hand van de dieren’ zijn. Ik denk
daarbij onder andere aan Rudy
Kousbroek, Yvonne Keuls,9 Midas
Dekkers, Mensje van Keulen, en Hugo
Brandt Corstius. Van die laatste is
onlangs het boekje Eet geen vlees ver-
schenen.10 Ook hier zou de term ‘mani-
fest’ niet misstaan.

Maar het meest echte manifest (zowel
qua vorm als qua inhoud) dat ik, zoe-
kend op ‘dieren’ en ‘manifest’ via inter-
net tegen kwam was dat van de "Veggie
Pride, feest van de vegetarische en vega-

Manifesten 15



nistische fierheid’. Een paar sterke pun-
ten: het recht om in kantines, ziekenhui-
zen, gevangenissen en waar dan ook
vegetarisch en veganistisch te kunnen
eten, en het recht om werk te weigeren
dat in strijd is met je ethische overtui-
gingen. Naar voorbeeld van de Gay
Pride organiseren Franse ‘veggies’ sinds
2001 elk jaar een demonstratie in Parijs.
Dit jaar was dat op 20 mei, om 2 uur ’s
middags, en er deden volgens de web-
site ‘honderden” mensen mee. Honder-
den? Dat mogen er wel wat meer wor-
den. En niet alleen in Frankrijk, maar
overal! Al verbaast het me niet dat men-

sen in het land waar ik al in 1981 een
biologische bakkerij aantrof waar heel
vanzelfsprekend gedaan werd over de
heerlijke veganistische croissantjes zon-
der roomboter hierin het voortouw heeft
genomen. Het manifest, dat in een
mooie Vlaams-Nederlandse vertaling
hieronder in zijln geheel te lezen is, kan
via de websitell ondertekend worden.
Veggie Pride wordt ondersteund door
zo'n 25 Franse en 60 verschillende inter-
nationale pro-dieren-organisaties, maar
ieder tekent en doet mee op persoonlijke
titel. (De volgende demonstratie is zater-
dag 19 mei 2007 in Parijs!)

“WIJ WILLEN:
Onze fierheid bevestigen over het feit dat wij weigeren dieren te doden om ons te voeden.

Wij weigeren gevoelige wezens het enige goed dat ze bezitten, hun eigen vlees, hun eigen leven,
te ontnemen. Wij weigeren deel te nemen aan een concentratiesysteem dat van het dierenleven,
zolang het duurt, een voortdurende hel maakt.

Wij weigeren deze dingen te doen, enkel voor het plezier van een smaak, uit gewoonte, uit
traditie: deze weigering zou vanzelfsprekend moeten zijn. De geschiedenis toont echter hoe
moeilijk het is om ‘neen’ te zeggen wanneer wreedheid de sociale norm is. Wij willen bevestigen
dat wij fier zijn deze ‘neen’ te zeggen.

De vegefobie aanklagen.

Men zou nochtans willen dat wij ons hiervoor zouden schamen. Het vegetarisme wordt
genegeerd, miskend, belachelijk gemaakt, bespot. Het vegetarisme stelt de rechtvaardigheid van
de opsluiting en van de slachting van miljarden dieren in vraag.

Gewoon door te bestaan doorbreekt het vegetarisme de wet van de stilte.

Dit is de oorzaak van de spot en de haat van de vegofoben.

Natuurlijk wordt het onschuldige vegetarisme geduld, wanneer men zegt dat het slechts een
persoonlijke keuze is, en ter verdediging oproept vegetariér te zijn omwille van een
onbeduidende afkeur, van gezondheid, van milieu of van edel ascetisme.

Maar wij worden verwenst als we openlijk de barbaarse orde betwisten.

Men begint door er mee te lachen. Zich zorgen maken om de kippen en de koeien is blijkbaar
belachelijk. Door ons belachelijk te maken onderdrukt men onze storende ideeén,
zonder te argumenteren.

Als we niet buigen begint men groen te lachen. Wij waren clowns, nu zijn we monsters.
Verraders van onze soortgenoten omdat wij deze niet alle rechten geven. Onwaardige ouders
omdat wij onze kinderen niet inwijden in het vleesetende genot. Volgelingen van de nazi’s
omdat Hitler van honden hield.

Een onverdraagzame sekte vermits wij niet denken zoals iedereen.

Men beschuldigt ons van terrorisme of van satanisme. Men beticht er ons van de natuur te
verafgoden, of haar wetten te weigeren. Alles wordt gebruikt om onze woorden te vervormen,
om ons te belasteren, om ons symbolisch uit de samenleving te plaatsen.

Wij weigeren ons te schamen voor ons medelijden. Wij willen niet meer in het duister blijven.
Wij willen ons niet meer verontschuldigen omdat we niet willen doden. Wjj zijn hier, wij leven,
wij denken en wij komen uit voor onze mening.

Ons bestaan bevestigen
Enkel in Frankrijk zijn wij met honderdduizenden om neen te zeggen tegen de slachtpartijen,
de bloedbaden. De meeste beschavingen hebben de gegrondheid van het vlees eten in vraag

16 De AS 155 — Manifesten

gesteld. Wie hoort daar nog wat over? Het vegetarisme is uit de leerboeken en de biografieén
verbannen. Wanneer Théodore Monod overleden is hebben de media alles over hem gezegd,
behalve dat hij vegetariér was.
‘Vanaf zeer jonge leeftijd heb ik verzaakt vlees te eten, en er zal een dag komen waarop
de mensen, net als ik, het vermoorden van een dier zullen zien zoals ze vandaag
het vermoorden van een mens zien’, schreef Leonardo da Vinci.
Ons bestaan bevestigen, zeggen dat wij zonder vlees leven, dat is ook tonen dat het mogelijk is.

Wij eten geen koeien, geen varkens, geen kippen, geen vissen, geen garnalen. En wij leven even
goed als om het even wie, ook al is dit tegen de zin van de gemediatiseerde ‘specialisten’ bij wie
de wetenschap erin bestaat de werkelijkheid te ontkennen. Noch het vegetarisme, noch het
veganisme (dat alle dierlijke producten uitsluit, melk en eieren inbegrepen) hebben een specifiek
negatief effect op de gezondheid — de studies waarover men beschikt tonen zelfs eerder het
tegendeel aan! Doden om te leven is dus geen onontkoombare noodzaak. Het is nergens voor
nodig, niet individueel en niet collectief. De dieren in de kwekerijen verbruiken veel meer
voedsel dan dat hun dood vlees oplevert. Het openbaar geld wordt nochtans rijkelijk uitgegeven
om de veeteelt en de visvangst te steunen.

Onze rechten verdedigen.

Aan de dieren die gekweekt en gedood worden kent men geen enkel recht toe, maar aan ons, wij
die solidair zijn met deze dieren, kent men in principe wel rechten toe. Deze rechten willen wij
volledig toepassen, omdat het de onze zijn, en omdat het de enige rechten zijn,
die deze dieren vandaag, onrechtstreeks, bezitten.

Wij hebben het recht een correcte maaltijd te eten in de refters, op het werk evenals in de
scholen, evenals in alle andere gemeenschappelijke voorzieningen. Wij hebben het recht onze
kinderen op te voeden zonder hen de producten van het slachthuis op te dringen, zonder af te
wijken van onze eigen overtuiging en zonder dat men ons in de ogen van onze kinderen
bestempelt als marginalen. Wij hebben, net als iedereen, recht op onpartijdige en aangepaste
medische informatie. Wij willen niet langer verplicht worden deel te nemen aan gelijk welke
vorm van dierlijke uitbuiting door onze belastingen, door de torenhoge subsidies die toegekend
worden om dieren te kweken en te doden. Wij willen elke vorm van werk kunnen weigeren,
die bijdraagt tot dierlijke uitbuiting. Wij willen dat men ophoudt systematisch onze acties en
onze ideeén te verzwijgen. Wij willen dat men ons dezelfde spreektijd geeft als aan de personen
die ons aanvallen, dat men het debat aanvaardt.

‘Wij zijn de spiegel van uw slecht geweten en deze spiegel zal zich niet meer verbergen.’

Bij het aanzien van de beelden van de stapels dierenlijken ‘opgeruimd’ voor BSE of voor mond-
en klauwzeer, waren wij de enigen die geen schaamte voelden. Voor ons zelf. Wij waren
beschaamd voor de anderen. Wij waren vooral bedroefd. Wij staan er op onze fierheid
te bevestigen over onze weigering van de barbaarsheid, maar wij ervaren geen tevredenheid.
De dieren worden met miljarden geslacht. Men houdt ze stom, hun kreten tellen niet.

Wij zullen voor hen spreken tot het bloedbad stopt.

Wij zijn dieren, solidair met alle dieren !’

NOTEN

1) www.dierenbescherming.nl - (2) www.wakkerdier.nl (3) www.dwars.org — (4) Michel
Vandenbosch, Recht voor de beesten (1992), geheel te lezen via de website www.gaia.be — (5) Klaas
Rozemond, Filosofie voor de zwijnen (Veen Magazines 2004) — (6) Mirjam Vaes, Veganisme, een manier
van leven, uitgeverij De Zeepkist, Utrecht 2005 (www.de-zeepkist.nl) — (7) Dit boek is al enige tijd
uitverkocht, er is nu een soort vervolg: Portretten van Veganisten, interviews met 11 aktieve vega-
nisten, door Peter (P’tje) Lanser, Atalanta Utrecht 2006. Een kort maar krachtig betoog over vega-
nisme is te lezen in het miniboekje Veganisme, tisdat, ook te lezen via www.antenna.nl/atalanta —
(8) Meer over de NVV: www.veganisme.org — (9) Vraag aan Yvonne Keuls: ‘Mogen actiegroepen
als het Dierenbevrijdingsfront de wet overtreden?” Haar antwoord: ‘Van mij mogen ze.” Uit:
Dierenactieboek, Peter Singer (red.), Nederlandse bewerking: Jan Bonjer, Baarn 1986 — (10) Hugo
Brandt Corstius, Eet geen vlees, zie bij boekbesprekingen in dit nummer - (11) www.veggiepride.
org/nl/

De AS 155 — Manifesten 17



WAT WILDEN ‘MUJERES LIBRES’?
Spaanse libertaire vrouwen in de jaren 30

Hanneke Willemse

Waarom bestaat er geen manifest van Mujeres Libres, de fameuze Spaanse Vrije Vrouwen?
Een poging tot een antwoord: Mujeres Libres was/waren een conglomeraat, een confederatie,
een los-vast verbond van anarchistische vrouwengroeperingen die Mujeres Libres heten;
hecht aan de basis, in de wijken en dorpen, op het werk en in avondscholen of culturele clubs;
los want niemand die ze dicteerde, en dus hadden ze ook geen manifest voor anderen.

Mujeres Libres groepeerden zich om het gelijknamige tijdschrift, en groeiden uit tot een
samenwerkingsverband van Vrije Vrouwen-groepen, hadden een beginselverklaring en sta-
tuten, geschreven bij het oprichtingscongres van een Nationale Federatie van Mujeres
Libres in augustus 1937, maar ze hadden geen eenheidsmanifest. Ook in het tijdschrift
Mujeres Libres is een veelheid van meningen te lezen. Een aantal overeenkomstige stand-
punten valt hierin wel te onderscheiden en deze komen vaak redelijk overeen met de begin-

selverklaring.1 Hierop zal ik nader ingaan.

De revolutionaire activiteiten in Spanje
in de jaren dertig beperken zich niet tot
de sociale revolutie tijdens de Spaanse
Burgeroorlog, en ook niet tot de anar-
chisten en anarcho-syndicalisten van de
CNT/FAI en de Juventudes Libertarias,
de Libertaire Jongerenorganisatie. Ook
de anarchistische vrouwen timmeren in
deze jaren stevig aan de weg.

Al jarenlang strijden zij binnen de syn-
dicaten van de CNT tegen de wijze
waarop (niet) naar vrouwen geluisterd
wordt en over de ontkenning dat er
zoiets als vrouwenproblemen bestaan.
In bijvoorbeeld de textielindustrie waar
voornamelijk vrouwen werken, zijn het
de mannen die het hoogste woord voe-
ren in de discussies over de arbeidsom-
standigheden. Elders is dit niet anders.
Dit ‘macho’ gedrag wordt op bijeen-
komsten van de anarchisten al vanaf het
einde van de negentiende eeuw door
met name vrouwen aan de kaak gesteld,
maar door lang niet iedereen als kritiek
ervaren. Een vrouw hoort nu eenmaal in

18 De AS 155 -

het huishouden en heeft het daar voor
het zeggen en daar mee uit.

Dit is nog steeds de mening van veel
mannen als tijdens de Republiek in
1933 /34 de eerste vrouwengroepen ont-
staan in met name grote steden als
Madrid en Barcelona, die zullen uit-
groeien tot een landelijke organisatie.
De vrouwen die hiertoe de initiatieven
nemen dragen het anarchisme een warm
hart toe en zijn van mening dat vrou-
wen hun eigen strijd moeten leveren om
tot volwaardige anarchistische indivi-
duen te worden. De vrouwengroepen,
die zich vooral op arbeidersvrouwen
richten, noemen zich Mujeres Libres. Ze
hebben aanvankelijk nauwelijks onder-
ling contact en ze ventileren hun mening
in de vele anarchistische kranten en tijd-
schriften. Zoals in Tierra y Libertad, waar
ze over een aparte vrouwenpagina
beschikken. In november 1935 oppert
Lucia Sénchez Saornil in dit blad het
voorste] om een eigen vrouwentijd-
schrift op te richten. Vrouwen moeten

Manifesten

een eigen stem en “persoonlijkheid” krij-
gen.

Dit voorstel krijgt in april 1936 — nu
zeventig jaar geleden — gestalte in de
eerste uitgave van het tijdschrift — aan-
vankelijk een maandblad - Mujeres
Libres, gelijknamig aan de vrouwen-
groepen. De initiatiefneemsters, onder
wie behalve Sdanchez Saornil, Mercedes
Comaposada en Amparo Poch y Gascon
(een arbeidster, een academica en een
arts) schrijven in een aantal brieven aan
bekende en minder bekende nationale
en internationale anarchisten hun
beweegredenen voor de oprichting van
een apart vrouwenblad.2

Het belangrijkste doel dat zij zich stel-
len, schrijven ze, is om arbeidersvrou-
wen te emanciperen, om ze te interes-
seren voor sociale thema’s en ze even-
eens voor anarchistische ideeén te win-
nen. Dit laatste willen ze voorzichtig
doen, lezen we in hun brieven, om vrou-
wen niet af te stoten. Ze zullen echter
niet onder stoelen of banken steken dat
het blad voor en met vrouwen zal zijn.
In de maanden van april tot juli 1936
voorafgaande aan burgeroorlog en revo-
lutie formuleren zij een aantal doelen
dat hen voor ogen staat, zowel wat
betreft het tijdschrift als voor de organi-
saties. In de statuten die een jaar later bij
het oprichtingscongres van de landelijke
organisatie van de Vrije Vrouwen-
groepen worden opgesteld vinden we
deze doelen terug.

Mujeres Libres richten zich op de vol-
gende doelen:

I. De vrouw te emanciperen uit haar
driedubbele esclavitud, slavernij, waar-
aan zij in het algemeen onderworpen
was en nog steeds is: slavernij der onwe-
tendheid, slavernij als vrouw en slaver-
nij als producente.3

II. Van onze Organisatie een bewuste en

De AS 155 -

verantwoordelijke kracht te maken, die
als voorhoede op kan treden in de revo-
lutionaire beweging.

III. De onwetendheid bestrijden door
onze comparfieras cultureel en sociaal te
bekwamen, door middel van onderwijs,
conferenties, voordrachten, lezingen
met discussies, filmprojecties, enzo-
voort.

IV. Een onderlinge uitwisseling tot stand
brengen met Syndicaten, Ateneos, en
Juventudes Libertarias, om het raderwerk
uit te breiden zodat het onze revolutio-
naire beweging sterker maakt.
Bijvoorbeeld: een Syndicaat stuurt een
vrouw naar de Groep (van Mujeres
Libres), waar zij elementair onderricht
krijgt en een sociaal gevoel ontwikkelt
door haar contact met compaiieras die
ouder zijn en bekwamer; eenmaal voor-
bereid kan deze compariera zich aanmel-
den bij een Ateneo (anarchistische cultu-
rele club) of bij de Juventudes Libertarias
en is ze geschikt om een positieve bij-
drage te leveren.

V. Te komen tot een waarachtige over-
eenstemming tussen comparieros en com-
pafieras: samen leven, samen werken en
zonder uitsluiting; de krachten bunde-
len in een gemeenschappelijke arbeid.
VI. Een machtige vrouwelijke bijdrage
voorbereiden voor de constructieve taak
van de revolutie, waar zij zich aan kun-
nen bieden als verpleegsters, onderwij-
zeressen, artsen, artiestes, kinderartsen,
chemica’s, intelligente arbeidsters: wat
effectiever is dan alleen een goede wil,
vol van onwetendheid.4

Als in juli 1936 de burgeroorlog en de
revolutie uitbreken verzetten de vrou-
wen-groepen en het blad Mujeres Libres
hun bakens: vrouwen in Spanje worden
plotseling geconfronteerd met verande-
rende sociale en economische verhou-

Manifesten 19



dingen: ze worden in het productiepro-
ces gedrongen en een deel van de huise-
lijke activiteiten verplaatsen zich naar
openbaar terreinen, zoals naar bijvoor-
beeld openbare gaarkeukens, wasse-
rijen, kinder-bejaarden-wezenopvang,
enzovoort. Vanaf nu richten het tijd-
schrift en de anarchistische vrouwen-
groepen zich vooral op het in banen lei-
den van de spontane acties die vrouwen
in deze revolutionaire tijden onderne-
men. Ze proberen deze vrouwen zowel
actief te betrekken bij het productiepro-
ces als te werven — maar nu openlijk —
voor de anarchistische ideeén en de
praktijk van de revolutie.

Nadat Mujeres Libres aanvankelijk de
vrouwen heeft opgeroepen om de fron-
ten te gaan versterken, wijzigt ze deze
stellingname. Vanaf september 1936
geldt de leuze: ‘mannen aan het front,
vrouwen in het achterland’, waarmee ze
willen zeggen dat de vrouwen de revo-
lutie achter het front moeten verdedigen
(en uitvoeren). Net als de andere anar-

20 De AS 155 -

chistische organisaties ziet Mujeres Libres
de burgeroorlog niet als een strijd ter
verdediging van de democratische par-
lementaire staat, maar als een sociale
oorlog tussen rijk en arm. En ‘arm” ver-
dedigt zich het beste met het doorvoe-
ren van een sociale revolutie om het
libertaire communisme te bereiken met
gelijkheid en solidariteit.

Mugjeres Libres beschouwt zich vanaf de
oprichting van haar landelijke organisa-
tie in 1937 als een autonome tak van de
grote anarchistische familie, de
Movimiento Libertario, de Libertaire
Beweging, waar de CNT, FAL AIT en de
Juventudes Libertarias deel van uit maken.
En als zodanig wil zij ook erkend wor-
den. Op een Nationale vergadering van
de Libertaire Beweging in oktober 1938
vraagt zij officieel om deze erkenning.
De aanvraag wordt afgewezen met het
argument dat dit tot verdeeldheid bin-
nen de anarchistische gelederen zou
kunnen leiden, en dus tot verzwakking
van de beweging.5

Ook zonder deze erkenning — die ook

Manifesten

een financieel steuntje in de rug zou
kunnen betekenen — zet Mujeres Libres
de strijd voort en blijft zij in de praktijk
en vooral ook door middel van scholing,
vorming en voorlichting ijveren voor
een gelijkwaardig bestaan voor vrou-
wen. Hierbij staan economische onaf-
hankelijkheid en in de privé-sfeer de
seksualiteit en de vrije keuze van een
levenspartner — Amor Libre — hoog in het
vaandel.® In de jaren van de burger-
oorlog werken ze ook buiten het pro-
ductieproces hard mee in de openbare
sfeer aan de opvang van weduwen,
wezen en bejaarden, aan opleidingscen-
tra voor ex-prostituees, aan het opzetten
van openbare gaarkeukens, wasserijen,
de totstandkoming van laboratoria voor

besmettelijke ziekten enzovoorts. In de
ruim achttien maanden van haar bestaan
als nationale organisatie is Mujeres
Libres in staat om meer dan twintigdui-
zend vrouwen te mobiliseren in ruim
150 plaatselijke afdelingen en groepen.7
Met de overwinning van Franco en zijn
onderdrukking is Mujeres Libres aller-
minst verslagen. Het tijdschrift gaat met
haar schrijfsters in ballingschap en de
ideeén van Mujeres Libres leven voort tot
op de dag van vandaag. Bijgeschaafd en
aangepast aan de tijd en de plaats waar
zij actief zijn, zullen veel anarka-groe-
pen zich kunnen vinden in de doelen
die de Vrije Vrouwen zich in de jaren
dertig stelden. Manifest of niet, de bood-
schap is overgekomen.8

NOTEN

(1) Mugjeres Libres. Op het Internationaal Instituut voor Sociale Geschiedenis is een aantal nummers
van het tijdschrift op microfiches aanwezig. Het eerste nummer, maar geen beginselverklaring.
Aanwezignrs. 1, 8,9 (1936),10 (1937) 12, en 13 (1938). Madrid en Barcelona. Om duidelijker onder-
scheid te maken tussen het tijdschrift en de organisatie heb ik alleen het blad cursief geschreven.
- (2) Onder hen Emma Goldman, Diego Abad de Santillén, Morales Guzmdn, Lola Iturbe, Federica
Montseny. Zie: Jestis Maria. Montero Barrado (2003), Anarcofeminismo en Espafia. La revista ‘Mujeres
Libres” antes de la Guerra Civil. Madrid, Fund. De Estudios Libertarios Anselmo Lorenzo, pp. 133-
185.) (3) Slavernij, dus nog erger dan onderworpenheid of juk, zoals vaak wordt vertaald. — (4.)
Mary Nash (1976), ‘Mujeres Libres”: Espana 1836-1939. Barcelona, Tusquets Editor, p. 73. Een antho-
logie van eigen teksten van Mujeres Libres, samengesteld en ingeleid door Mary Nash. - (5) Zie
ook: Juul Roijackers (1988),"Vrouwen in de Spaanse Burgeroorlog. Mujeres Libres’. Scriptie bijvak
Spaans, RUU. Middelburg, pp. 7-9. — (6) Wie het tijdschrift leest zal teleurgesteld moeten consta-
teren dat vrije liefde, de vrije keuze van liefdespartner, slechts is weggelegd voor hoeren en
andere niet nadenkenden. Homofilie is een ziekte en veelvuldig vrij vrijen kan genezen worden.
Ook over praktische voorlichting van bijvoorbeeld lekker vrijen zonder zorgen of over anti-con-
ceptie vind je weinig in de lieflijk geillustreerde tijdschriften. De jaren dertig in Spanje werden nog
zeer bepaald door de katholieke kerk, en vrije liefde werd vooral opgevat als een vrije keuze van
een levenspartner, niet gezegend door kerk of staat. — (7) Hanneke Willemse(1996), Gedeeld verle-
den. Herinneringen van anarchos-syndicalisten aan Albalate de Cinca, 1928-1938. Amsterdam. pp. 206-
211. — (8) Voor wie verder door wil lezen: Mary Nash (1981), Mujer y movimiento obrero en Esparia,
1931-1939, Ed. Fontamara, Barcelona, Nary (1995), Nash, Defying male civilization: Women in the
Spanish Civil War. Denver, Colorado, Arden Press, Inc., Nash(1976), ‘Mujeres Libres’: Espana 1936-
1939. Barcelona, Tusquets Editor. Lucia Sanchez Saornil, Horas de Revolucién. Publicaciones
Mujeres Libres. Martha Ackelsberg, Mujeres Libres. El anarquismo y la lucha por la emancipacién de las
mujeres. Barcelona, Ed.Virus, en Ackelsberg, ‘Mujeres Libres: individuality and community.
Organizing women during the Spanish Civil War’ en “"Separate and equal"? Mujeres Libres and
anarchist strategy for women'’s emancipation.” Jestiis Ma. Montero Barrado (2003), Anarcofeminismo
en Esparia. La revista ‘Mujeres Libres” antes de la Guerra Civil. Madrid, Fund. De Estudios Libertarios
Anselmo Lorenzo.

De AS 155 — Manifesten 21



NIET DE KUNST MAAR HET LEVEN VERANDEREN

Manifesten van de culturele avant-garde
in de eerste helft van de 20ste eeuw

Jan Bervoets

De geschiedenis van de kunsten in de twintigste eeuw wordt overspoeld door manifesten,
die de kaders van deze geschiedenisrichting ver overstijgen. Doel is aanvankelijk door ver-
andering in de kunst een verandering in het zien te bewerkstelligen en zo de samenleving
zelf te veranderen. In ieder geval willen de schrijvers door deze verandering een eind maken
aan de geschiedenis van de kunst. Maar omdat deze eeuw intussen verstreken is, lijken deze

manifesten zelf geschiedenis te zijn geworden.

Toch is de strijd om hun actualiteit slechts ten dele uitgewoed. Nog steeds maakt hun inhoud
deel uit van het leven voorzover dat naar verandering streeft en deze aspiraties herkent. En
juist doordat de inhoud vaak gemeengoed is geworden, is dit streven naar verandering latent
geworden. Aan dit artikel zijn jaartallen verbonden, maar die zijn alleen maar bedoeld om
met dit stuk een beschrijving te geven van de ontwikkeling van de avant-garde in de eerste
helft van de vorige eeuw. Sedertdien is er niet meer gezwegen.

1

De manifesten van de avant-garde in
deze beginperiode hebben de volgende
kenmerken gemeen:

— zij passen een vorm van taalgebruik en
beeldende kunst toe, die zich meestal
uit in collectief geschreven documenten
of in samenhangende groepen, die

— de afbraak voorstaan van alle bestaan-
de esthetica, in de zekerheid dat

— deze cultuur slechts onderdrukking
dient of inhoudt.

Doel van de manifesten is het vertoon
van de vernietigende kracht die de
macht van de creativiteit vrijmaakt.
Daarmee verandert ook de samenle-
ving, al dan niet dank zij de persoonlijke
creativiteit van de opstellers. Want de
mogelijkheid tot creatie suggereert een
andere waarheid en roept op tot een
andere werkelijkheid. Wordt deze wer-
kelijkheid aanvaard, dan is ook de
samenleving anders geworden. De
auteurs zijn zich bewust een revolutio-

22 De AS 155 -

naire voorhoede te zijn die door middel
van propaganda van creativiteit deze
verandering willen bewerkstelligen.
Waartoe deze verandering leidt? Soms
wordt er opgeroepen tot een politieke of
sociale keuze, dan weer wordt ze bewust
uitgesloten. Maar allen hebben de inspi-
raties van de twee leuzen gemeen, die
de sociale strijd van de negentiende
eeuw hebben aangevoerd: ‘de vernieti-
gende kracht is een scheppende kracht’
(Bakoenin), ‘Gij hebt niets te verliezen
dan uw ketenen, gij hebt een wereld te
winnen’ (Marx).

Een en ander heeft tot die prachtige en
bewonderenswaardige producten geleid
die in dit stuk maar even worden aange-
haald, maar die hun eigen uitwerking
hebben gehad en nog steeds hebben. De
uitvoering van deze oproepen hebben
er vaak toe geleid dat de musea ervan
zijn vervuld. Dan zijn zij tot kunst ver-
heven, behoren ze tot de ikonen van het
establishment en vallen ze onder de

Manifesten

monumentenzorg: ik noem het bureau
van André Breton in het Centre
Pompidou en de MERZbau van Kurt
Schwitters in Hannover. Maar dat komt
door de context van de tijd waarin ze
zijn ontstaan en waardoor ze zijn geda-
teerd. Voor hetzelfde geld kunnen nieu-
we scheppingen ontstaan die opnieuw
het verlangen naar de totale verande-
ring kunnen weergeven en de regels
definitief overschrijden.

De culturele avant-garde is geen een-
heid. Uit de grote hoeveelheid teksten
kunnen we in het begin van de vorige
eeuw drie hoofdstromingen onderschei-
den: het futurisme, dada en het surrea-
lisme. De stromingen lopen in elkaar
over en de deelnemers komen op elkaars
terreinen. Maar zij hebben gemeen dat
hun belangrijkste ‘verenigingsorgaan’
het manifest is, waarin hun uitgespro-
ken revolutionaire aspiraties kenbaar
worden gemaakt. Vaak gaat het om stijl-
opvattingen met een absoluut karakter,
zoals de eerste kubisten, de vormgevers
van De Stijl en de Russische formalisten.
Het gaat hierbij om de verandering van
de uiterlijke omgeving en de schepping
van een nieuwe harmonie die door de
omgeving wordt opgeroepen.

Maar de meeste benaderingen hebben
ongeveer dezelfde betekenis als de kleu-
renleer van Goethe, zoals die door
Rudolf Steiner wordt benaderd, name-
lik dat de omgeving als zodanig het
karakter kan vormen. Dit kan zeker
samengaan met denkbeelden over soci-
ale revolutie, zoals ook later in het
Bauhaus gebeurde, of met functionele
opvattingen die de vooruitgang dienen.
En daarvoor dienen de manifesten die
ook zij soms hebben geschreven (met
name het debat tussen Van Doesburg en
Mondriaan). Maar hun stukken blijven
binnen het kader van het esthetische

De AS 155 -

discours en vallen dit discours niet
rechtstreeks aan, en daarom blijven ze
in dit korte en wellicht erg encyclopedi-
sche overzicht buiten beschouwing.

2

De oudste stroming, het Italiaanse futu-
risme, wil de esthetica van het kunst-
werk/gedicht vervangen door de actu-
ele werkelijkheid: de machine, de oor-
log, het vernietigende handelen als
schoonheid te beleven. Het futurisme
gaat een rechtstreekse (dialectische)
confrontatie met de esthetica aan. De
vervoering en het enthousiasme moeten
alle bestaande vormen in taal en expres-
sie opheffen. Alle futuristen willen een
vervanging van de politieke en zedelijke
normen en waarden door de schoon-
heid van de actie en het geweld. Geen
manifest waarin niet wordt gemar-
cheerd, tenzij er wordt opgeroepen tot
taalhervorming waarin de vertraging
van elk abstraherend denken door de
dynamiek van de beweging wordt opge-
heven. Maar waarheen? Er zijn futuris-
ten die zich opzettelijk keren tegen nor-
men en waarden van het drama; in een
manifest Het tegenleed propageert Aldo
Pallazeschi de lach en de humor voor de
verwerking van rampen als pest en oor-
log. Ook wil hij ‘de krankzinnigenge-
stichten omvormen tot opleidingsinsti-
tuten van nieuwe generaties’.

Het futurisme predikt dus een revoluti-
onaire esthetica. In Rusland zijn dichters
als Chlebnikov, Majakovski en de deel-
nemers van de LEF-groep onsterfelijk
geworden door hun opstand tegen de
taal en nog steeds zijn zij een uitdager
voor de lezer. Maar de vraag is: tot
welke politiek moet dit leiden? Het
Italiaanse futurisme vindt het prachtig
dat politiek ook esthetica is: het optre-
den van massa’s en het vertoon van

Manifesten 23



vlaggen als symbool van een natie of
een eenheidssamenleving is een vorm
van absolute schoonheid. Ook wordt
een eugenetica voorgestaan waarin
mensen blindelings als robots handelen.
Wanneer Trotski in 1923 probeert tot een
revolutionaire esthetica te komen en het
Russisch futurisme bespreekt, is het in
zijn ogen besmet doordat Italiaans voor-
mannen als Marinetti en Severini zich
achter de vaandels van Mussolini heb-
ben geschaard: in zijn ogen zijn de
Russische futuristen geen ware revoluti-
onairen; zij kunnen volgens hem niet
anders dan meelopers zijn achter het
rode vaandel en kunnen in een
Sovjetmaatschappij hun pretentie van
voorhoede niet waarmaken.

3

Maar de schoonheid van het geweld,
zoals door de futuristen bezongen, kon
reeds rond 1914 niet aan staatsleiders en
elkaar bestrijdende naties worden over-
gelaten. Het slagveld van de Eerste
Wereldoorlog was al ontregelend
genoeg. De ontregeling moest van de
artistieke actie zelf komen, en zo ont-
stond Dada. Het begin kent als jaartal
1917, wanneer het cabaret Voltaire
optreedt in Ziirich. Vandaar treden er
groepen op die zich als zodanig profile-
ren in Berlijn, Parijs en verder. Maar de
manifesten zijn vooral uitspraken van
individuen, die binnen het kader van de
groepen optreden: Tzara, Huelsenbeck,
Hausmann, Picabia, Van Doesburg.

Het opvallendste van de Dada-
manifesten is hun weigering ook maar
iets te propageren: elke propaganda van
waarden wijzen ze af. In een van de
weinige collectief gesigneerde Dada-
manifesten, dat van 1918 door een club
Dada, keren de auteurs zich tegen het
expressionisme, tegen elke opvatting

24 De AS 155 -

van esthetica en uiteindelijk tegen het
eigen manifest: ‘tegen dit manifest zijn
betekent dadaist zijn’. Alle manifestan-
ten stellen dat Dada niets is of niet is
wat het is. Doel van elk manifest is niet
het propageren van een alternatief,
strijdt tegen de passiviteit van de lezer,
die aan zijn eigen vrijheid wordt over-
gelaten en opgeroepen wordt te partici-
peren met eigen creatieve initiatieven.
De oorlog geldt de logica, de orde en de
goedgelovige luisteraar van de manifes-
ten.

De theoretische verklaring van Dada
staat gelijk aan het lautgedicht en de hap-
pening, is daarvoor inwisselbaar en
daarvan meteen onderdeel. Wie leest
neemt geen kennis van de situatie, maar
wordt daarin zelf betrokken omdat de
betekenissen die hij zoekt, zijn opgehe-
ven. Wat blijft is het spontane, het denk-
beeld van het moment, wat Huelsen-
beck de geboorte van de nieuwe mens
noemt. Zeker, een enkele maal is er een
collectieve verklaring die zich tegen
andere esthetische stromingen keert en
alle esthetica verwerpt, maar dat zijn
achterhoedegevechten. De voorhoede is
de lezer/toehoorder/participant zelf
die zijn eigen bevrijding zoekt. Wat
Dada laat zich niet blindelings beamen.
Zelfs de cirkelredeneringen waarin de
dadaist Dada soms verklaart worden
vierkant geproclameerd. Er worden
pistolen afgeschoten, soms als muziek-
instrument gebruikt (Antheil), maar die
kleuren slechts de toekomstige horizon
omdat ze de wet overtreden.

Een en ander heeft tot gevolg dat er een
grote diversiteit aan teksten en argu-
menten is: van rituele bezwering tot
antireligieuze verklaring, van polemiek
tegen de esthetica tot diverse concepten
van maatschappelijke revolutie. Dat het
gemakkelijk herkenbaar is voor de strijd

Manifesten

tegen gezag en staat, omdat het de strijd
tegen alle regels aangaat, zijn er binnen
Dada bewust revolutionaire bewegin-
gen ontstaan, die de ervaringen van
Dada wilden kristalliseren tot een maat-
schappelijke beweging. Raoul Haus-
mann trekt daadwerkelijk consequen-
ties uit Dada en propageert in de jaren
’30 bewust een revolutie zonder staats-
gezag en ontwikkelt zich tot een opstan-
deling tegen de technokratie als werk-
tuig van de staten om het proletariaat
blijvend te verslaven.2

4

Totaal tegengesteld qua vorm zijn de
twee surrealistische manifesten van
André Breton, die de kern vormen van
de surrealistische beweging, de ene van
1924, de andere vijf jaar later.

Zij verschillen van alle vorige avant-
gardemanifesten door zijn relatieve
lengte van 48 bladzijden, zijn verwijzin-
gen naar een historische context en een
schijnbaar beroep op continuiteit met
een poétisch verleden. In opzet en vorm
laten zij zich vergelijken met het
Communistisch Manifest van Karl Marx,
en die historische betekenis hebben zij
ook.

Het gaat hierbij om het revolutionaire
karakter van de verbeelding als zoda-
nig, die zich bevindt met de revolutie
van het proletariaat. De volledige vrij-
heid van de verbeelding verbindt de
sociale revolutie zoals Marx die predikt
met de verandering van het leven. Ware
creativiteit kan niet met het kapitalisme
samengaan en kan alleen maar samen-
vallen met de klassenstrijd, de strijd van
de revolutionaire massa’s. Hefboom is
een reeks associatieve technieken die de
verbeelding en het onderbewuste de
volledige vrijheid geven, zoals écriture
automatique, de weergave van de

De AS 155 -

droom en de trance — en het collectieve
product van de gezamenlijke creativi-
teit, een verworvenheid van Dada. Het
verzet tegen het establishment wordt
geformuleerd als een politiek en psy-
chisch verzet met duidelijke verklarin-
gen tegen de instellingen en de moraal
van het heersende establishment. De
groep kent bewust zijn helden zoals De
Sade en Lautréamont, predikt absolute
bevrijding van het lustbeginsel en een
leven dat door de verbeelding kan wor-
den gerealiseerd.

Het Eerste Manifest wordt meteen
gevolgd door een tijdschrift La Révolution
Surréaliste, waarin open brieven ver-
schijnen aan de Paus en de Dalai-lama
en voorbeelden van surrealistische tech-
nieken worden gepropageerd. De soli-
dariteit geldt voor wie afwijkt van de
norm. Heldinnen van het blad zijn de
anarchiste Germaine Berton, die een
aanslag pleegt op een functionaris van
de ultrarechtse Action Frangaise, en het
tienermeisje Rose Selavy die haar vader
doodsteekt als die zich aan haar wil
vergrijpen. Het buiten de normale wet
gestelde psychische conflict is een maat-
schappelijk conflict en de verbeelding
van de psychose behoort tot de geoor-
loofde menselijke verworven-heden.
Breton, die van beroep psychiater is,
keert zich tegen de opsluiting van waan-
zinnigen.

In de loop van de vijf jaren waarin de
beweging actief is, valt het kamp uiteen.
Dat blijkt uit het Tweede Manifest van
1929, waarin Breton mededeling doet
van uitsluiting van deelnemers aan de
groep en zich polemisch opstelt tegen-
over tal van geestverwanten. De belang-
rijkste slachtoffers van dit autodafé zijn
Antonin Artaud, schepper van Het thea-
ter van de wreedheid, Robert Desnos en
George Bataille. De meningsverschillen

Manifesten 25



liggen voor een deel in Bretons engage-
ment met de dictatuur van het proletari-
aat, dat indertijd belichaamd werd door
de Sovjetunie, maar ook — schijnt het —
over verschillen in seksuele opvattingen
en geaardheden. Het leidt tot tegenma-
nifesten, onder andere van Desnos, die
Breton sarcastisch tot ‘paus van het sur-
realisme’ proclameert.

Na het Tweede Manifest redigeert
Breton een tijdschrift Het surrealisme in
dienst van de revolutie, waarin de bewe-
ging zich identificeert met de Derde
Internationale. Dit engagement mislukt
faliekant omdat de verbeelding nu een-
maal onverenigbaar is met Stalins cul-
tuur-politiek. Het einde van het tijd-
schrift, volgend op de zelfmoord van
René Crevel in 1935, wordt niet door
een derde manifest gevolgd. Wel volgen
er nieuwe uitsluitingen, die beter te ver-
dedigen zijn: van Dali en van degenen
die communist gebleven zijn. De bewe-

ging wordt diffuus, al blijft Breton zich
als leider profileren. In 1937 stelt hij
samen met Trotski een manifest op Voor
een vrije en onafhankelijke kunst, waarin
afstand wordt genomen tegen ieder
staatsdictaat op het gebied van kunst.
De consequenties hieruit worden
getrokken door de beroepsrevolutionair
en verklaarde antimilitarist Benjamin
Péret. In zijn pamflet Oneer aan de dich-
ters rekent hij na de Tweede Wereld-
oorlog af met Aragon en Eluard als
‘verzetsdichters’, door ze te ontmaske-
ren als stilisten in dezelfde autoritaire
richting als het socialistisch realisme en
hun clichématige verheerlijking van
oorlogs-helden. Uiteindelijk treffen de
surrealisten die niet (zoals Dali, Aragon,
Eluard) in een of ander links of rechts
establishment zijn beland elkaar in het
anarchistische blad Le monde libertaire, er
nu van overtuigd dat de vrijheid van de
verbeelding en staatsdictaat niet meer
met elkaar samengaan.

AFSCHEID VAN HET PROLETARIAAT
Piet Kooijman* en de Alarm-Stellingen van 1934
Hans Ramaer

Vanouds verschilden anarchisten en marxisten sterk in hun visie op de staat. Marx en
Engels, en later ook Lenin, bepleitten het veroveren van de politieke macht door de arbeiders.
Weliswaar zou de staat ooit afsterven maar voor de kortere termijn waren de inspanningen
van de marxisten gericht op het vestigen van de proletarische staat. Die zou overigens langs
parlementaire weg bereikt kunnen worden.

Een ander karakteristiek verschil — waar bijvoorbeeld Henriétte Roland Holst op heeft gewe-
zen —was de eenzijdige nadruk van de marxisten op de sociaal-economische ontwikkelingen
die een overwinning van het proletariaat op de heersende klasse van kapitalisten onvermij-
delijk maakte. Juist de door Lenin als “wildgeworden kleinburgers’ bestempelde anarchisten
hadden een veel bredere kijk op de toekomst. In hun visie viel de op een sociale omwenteling
uitlopende klassenstrijd samen met een geestelijke ontwikkeling die morele consequenties en
individuele verantwoordelijkheden impliceerde.

NOTEN

(1) In hetzelfde boek Literatuur en revolutie belijdt Trotski ook zijn ongeloof in socialistisch realisme
en pleit hij voor afzijdigheid van de partij bij discussies over revolutionaire esthetica. Als
Majakovski als protest tegen Stalins cultuurpolitiek zelfmoord pleegt, neemt Trotski het voor hem
op. — (2) Jenseits der Gesellschaft, in: Sieg Triumph Tabak mit Bohnen, Tekste bis 1933, Band 2, p.
102-166.

LITERATUUR

F. Drijkoningen en ]. Fontijn red. Historische avantgarde, programmatische teksten van het Italiaanse
futurisme, het Russische futurisme, Dada, het constructivisme, het surrealisme en het Tsjechisch poétisme.
Amsterdam, Huis aan de drie grachten, 1991.

Raoul Hausmann, Tekste bis 1933, Miinchen, edition Text und Kritik 1982 (2 dIn).

Mark Pollizzotti, Revolution on the mind, the life of André Breton, London 1995, is een wellicht voor
herschrijving vatbare biografie, maar hoofdstuk 15 geeft belangrijke gegevens over zijn confronta-
tie met Trotski over de rol van de dichter in de socialistische maatschappij.

Benjamin Péret, Le deshonneur des poetes, Parijs Pauvert.

Jan van Spaendonck, Belle époque en anti-kunst [...], Meppel, Boom 1977.

Bij de uitgeverij Vantilt Nijmegen is een serie verschenen met teksten van Dada-manifesten: tek-
sten van het Kabaret Voltaire, Hugo Ball, Raoul Hausmann, Richard Huelsenbeck, Clemens
Pansaers, Francis Picabia, Tristan Tzara, eerder besproken in De AS.

26 De AS 155 — Manifesten

Toch bleef de vooroorlogse anarchis-
tische beweging — overigens niet alleen
in Nederland - in een belangrijk opzicht
‘marxistisch’ denken. Daarmee wordt
bedoeld dat het analyseren van gebeur-
tenissen in termen van klassen en klas-
senstrijd niet of nauwelijks ter discussie
stond en evenmin getwijfeld werd aan
de historische missie van het prole-
tariaat. Vroeg of laat zouden de arbei-
ders de socialistische samenleving ves-
tigen, of zoals de Duitse marxist Kautsky
het had geformuleerd: ‘Het kapitalisme
leidt met ijzeren noodzakelijkheid naar
het socialisme.’

Tijdens de periode van economische
depressie in de jaren dertig bracht de
crisis van het kapitalisme echter die
socialistische maatschappij helemaal
niet dichterbij. Integendeel, de arbeiders
raakten hun baan kwijt en waren wan-
hopig. Dwars tegen de prognose van
Marx in bleek de revolutie van rechts te
komen, zegevierde in Italié, Duitsland
en andere landen het fascisme. Een
anarchist als Anton Constandse consta-
teerde in 1934 in zijn brochure Verloren
illusies en blijvende idealen dat de crisis de
mensen niet opstandig, niet klassebe-
wust had gemaakt. ‘Een geest van diepe

*Piet Kooijman (1891-1975) was een van de kleurrijkste revolutionairen die de anarchistische
beweging in Nederland heeft gekend. In de jaren twintig werd hij zwaar gestraft voor een bom-
aanslag op de woning van een lid van de Krijgsraad in Den Haag. In de jaren dertig was hij de
belangrijkste theoreticus en activist van de Alarmgroepen. Eerder schreef ik over Kooijman in het
Eerste, Achtste en Negende Jaarboek Anarchisme, en de afleveringen 142 en 151 van De AS. De
Alarm-Stellingen van 1934 zijn ontleend aan de nog steeds leverbare reprint van de in 1935 ver-
schenen brochure Heden, Verleden en Toekomst in Zakformaat. Over soort en soortgenoten die De AS in
1992 uitbracht. Tevens bevat deze brochure het artikel ‘De vooruitzichten der arbeidersbeweging’
dat oorspronkelijk in twee delen verscheen in het maandblad Bevrijding (september en oktober
1935).

De AS 155 — Manifesten 27



neerslachtigheid heeft zich meester
gemaakt van de talloos velen die ver-
vuld waren van de grootste hoop...’
Het was in datzelfde jaar 1934 dat Piet
Kooijman een volstrekt andere weg
insloeg. Hij presenteerde met zijn elf
Alarm-Stellingen (zie bijlage) een
opmerkelijke analyse van de samenle-
ving en gaf daarmee werklozen en
andere wanhopigen hun zelfrespect
weer terug. Terecht is opgemerkt dat
juist op dit emancipatorische vlak zijn
grootste verdienste ligt.

Deze stellingen betekenden een radicale
omslag in het anarchistische denken
over de toekomst van de mensheid.
Kooijman nam definitief afscheid van
het proletariaat als de klasse die de
socialistische maatschappij zou vesti-
gen. Hij riep werkenden en werklozen
op om zich te bevrijden van nationaal,
klasse- of ander groepsdenken. Het
bestaan van klassen en naties heette bij
hem overleefd, elk streven om ten
behoeve van een exclusieve maatschap-
pelijke groep de macht te veroveren
over het productie-apparaat was daar-
om verwerpelijk. Als consequentie daar-
van zouden ook bestaande rechtsopvat-
tingen, religies en politieke ideologieén
verdwijnen.

In Kooijmans visie had de ontwikkeling
van de techniek oude zekerheden ach-
terhaald. Waar nog schaarste aan goede-
ren bestond werd dit kunstmatig in
stand gehouden. Het relatieve tekort
aan goederen moest worden opgeheven
en alle productiemogelijkheden moes-
ten worden benut, waardoor ieder in
zijn of haar behoeften kon voorzien. Het
zou het einde betekenen van het bevoor-
delen van bepaalde groepen. Voortaan
ging het uitsluitend om de belangen van
de mensheid als geheel of zoals hij het

28 De AS 155 -

formuleerde ‘de belangen van de soort’.
De krach van Wallstreet in 1929 luidde
een periode van grote werkloosheid en
armoede in. Kooijman constateerde dat
vele arbeiders gebrek leden terwijl tege-
lijkertijd voedsel werd doorgedraaid en
locomotieven op graan liepen. In Berlijn
zong Ernst Busch het lied van de
Saeckenschmeisser die de koffie-oogst
in zee stortte om de prijs hoog te kun-
nen houden. Kooijman vroeg zich af of
er eigenlijk wel sprake was van schaars-
te als er van alle levensmiddelen en
verbruiksartikelen zoveel in voorraad
was dat niemand gebrek behoefde te
lijden.

Samen met andere Alarmisten als Bart
Haan, Joop Richter en Ferrie Roest ver-
spreidde hij in februari 1933 een door
hem opgesteld ‘Opruiend Manifest aan
alle Arbeiders’ met de boodschap dat er
helemaal geen crisis was. Er was immers
van alles voldoende. Verder werd opge-
roepen om uitzending naar de werkver-
schaffing te weigeren en de magazijnen
te bestormen om te nemen wat men
nodig had.

Een tweede Alarm-manifest van Kooij-
man was nog scherper van toon.
Opnieuw werden de arbeiders aange-
spoord om hun ‘normale behoeften’ te
bevredigen en het productie-apparaat in
bezit te nemen om dit ‘in het belang der
mensheid’ te exploiteren. En het mani-
fest eindigt met de conclusie: ‘Onteige-
ning der bezitters, dat en dat alleen is
het einde van de “crisis” en ons aller
ellende.’

Op 18 februari werd Kooijman in zijn
woonplaats Den Haag gearresteerd en
uiteindelijk veroordeeld tot een gevan-
genisstraf van zes maanden wegens het
aansporen tot opruiing.

Inclusief het voorarrest zat hij tien

Manifesten

maanden in de cel. En net als zeven jaar
eerder in Leeuwarden weigerde hij een
tijdlang voedsel.

De twee opruiende manifesten kunnen
nog als Kklassiek-anarchistisch be-
schouwd worden. De arbeiders worden
aangespoord om van de bestaande voor-
raden te nemen wat ze nodig hebben, de
bourgeoisie te onteigenen en de produc-
tiemiddelen vervolgens in dienst te stel-
len van de ‘proletarisch economische
revolutie’.

De oproep om zich producten toe te
eigenen past in een oude traditie die al
in de 19de eeuw bestond. Het ging dan
om politiek gemotiveerde diefstal van
levensmiddelen. Aangezien de bezitters
hun eigendommen door het uitbuiten
van loonslaven hadden verkregen had
ieder het recht om zich individueel
basisgoederen toe te eigenen om in
noodzakelijke behoeften te voorzien. Zo
hield Emma Goldman in 1893 een jaar
gevangenisstraf over aan haar aanspo-
ring tot de New Yorkse arbeiders om
brood te stelen als men ze geen werk
gaf. Dit neem-en-eetrecht kreeg bij
Kooijman een extra dimensie doordat
hij benadrukte dat er in werkelijkheid
geen crisis was, dat de armoede en het
gebrek onder de arbeiders kunstmatig
in stand werden gehouden.

De opmaat tot de Alarm-Stellingen die
gezien kunnen worden als een manifest
van het neem-en-eetrecht (maar dan
gebaseeerd op een geheel nieuwe maat-
schappijvisie) vinden we in de vijf pagi-
na’s tellende verdedigingsrede die
Kooijman op 18 mei 1933 hield en die
later werd afgedrukt in De vrije socialist.
Daarin staat niet meer de proletarische
revolutie centraal maar het onteigenen
van het productie-apparaat in het belang
van de soort of zoals hij schrijft: “Als

De AS 155 -

propagandist handel ik dus in deze tijd
in dienst van de gehele mensheid.’
Verder gaat Kooijman in op de “volsla-
gen krankzinnigheid’ dat levensmidde-
len vernietigd worden terwijl mensen
kreperen van de honger. ‘En dat alles
alleen ter handhaving van een privilege
(de macht over het productie-apparaat,
hr) waaraan de rechtsgrond door gewij-
zigde economische verhoudingen is
ontvallen." Kooijman wijst er de recht-
bank op dat deze gewijzigde economi-
sche verhoudingen het gevolg zijn van
de ontwikkeling van het productie-
apparaat die het mogelijk maakt dat er
voor ieder voldoende goederen zijn.

Op het Kerstcongres 1933 van de
Alarmgroepen in Amsterdam zette
Kooijman zijn nieuwe opvattingen uit-
een. Er werd besloten zijn verdedigings-
rede als pamflet onder de titel ‘Is nemen
misdaad?’ uit te brengen, maar het is er
waarschijnlijk door geldgebrek nooit
van gekomen. Hoewel er nogal wat kri-
tiek op Kooijmans betoog te beluisteren
viel waren de Alarmisten het er over
eens dat een nieuwe beginselverklaring
nodig was. Die wilde men op het eerst-
volgende congres vaststellen.

Op dit Paascongres 1934 weigerde een
deel van de Alarmisten om de stellingen
die Kooijman er presenteerde te aan-
vaarden als basis van een nieuw pro-
gramma en trad uit. Met de Alarm-
Stellingen als grondslag maakte het
merendeel van de Alarmisten een nieu-
we start. Binnen de anarchistische bewe-
ging werd overigens verbaasd gerea-
geerd op de theoretische koersverande-
ring en dan met name op de visie dat
“de strijd voor de belangen van de arbei-
dersklasse niet meer parallel loopt met
de belangen van de soort’, zoals Joop
Richter na het Paascongres in De vrije

Manifesten 29



socialist schreef.

Met zijn brochure Heden, Verleden en
Toekomst in Zakformaat die de Alarmisten
een jaar later uitbrachten maakte Kooij-
man een einde aan mogelijke twijfels.
De brochure was een toelichting op en
ook een uitwerking van de stellingen.
Duidelijk werd nu dat de technische
ontwikkeling arbeid en consumptie

arbeidersklasse was niet langer de stu-
wende kracht in de maatschappelijke
ontwikkeling.

De toekomst was voortaan aan de werk-
lozen en anderen die buiten het
productieproces stonden. En het parool
van deze zogeheten gedeklasseerden
zou volgens Kooijman ‘neem en eet’

definitief van elkaar gescheiden had. De  worden.
ALARM-STELLINGEN

De Alarmisten constateren en pogen ter discussie onder de aandacht te brengen, (1) dat de ontwik-
keling van de moderne industrie de mensheid heeft gebracht aan een kruispunt op de weg van
haar ontwikkeling; (2) dat dit kruispunt werd bereikt op het moment dat de technische ontwikke-
ling het mogelijk maakte om het relatieve tekort — aan die maatschappelijke goederen die de soort
voor haar bestaan en ontwikkeling behoeft — in overvloed te doen verkeren; (3) dat daardoor strijd
voor een nieuwe of andere maatschappijvorm waarin de productiemiddelen in handen van min-
derheden zijn — wier doel het is het productie-apparaat door gedwongen arbeid en uitbuiting uit
te bouwen (onverschillig of men een dergelijke maatschappijvorm ‘communistisch’, ‘socialistisch’
of “fascistisch” noemt) — thans onmaatschappelijk is; (4) dat daardoor elk streven en elke organisa-
tievorm waarvan het doel gericht is op de verovering van macht over het productie-apparaat en
voor verbruik bestemde goederen — hetzij ten dienste van een groep, een klasse of een natie — thans
verwerpelijk is, aangezien een dergelijk streven niet meer in overeenstemming met het soortbe-
lang is, of kan zijn; (5) dat daardoor de staten — dat zijn historisch gegroeide, thans onbruikbaar
geworden groepsformaties, binnen soortverband, ten dienste van de in een bepaald historisch
tijdperk noodzakelijke uitbuiting — thans geen reden van bestaan meer hebben; (6) dat daardoor
de conventionele rechtsopvattingen — die eveneens hun grondslag vinden in het tijdperk van het
relatieve tekort binnen soortverband en ten doel hebben de soortgenoten te belemmeren hun
drang en behoefte tot voortbestaan onbelemmerd te bevredigen — door gewijzigde economische
verhoudingen thans niet meer te handhaven zijn en nu praktisch in hun tegendeel verkeren, dus
tot onrechtmatige handelingen leiden; (7) dat daardoor alle bestaande vormen van eredienst (kerk,
staat, enz) eveneens door verlies van hun economische basis — het relatieve tekort aan maatschap-
pelijke goederen — welke eens hun bestaan wettigde, thans ten ondergang zijn gedoemd; (8) dat
dus de ontwikkeling van de moderne industrie de mensheid dwingt haar rechtsopvattingen en de
wijze van beheer over haar maatschappelijke goederen te wijzigen; (9) dat die ontwikkeling de
mensheid dwingt de maatschappelijke goederen in onderlinge economische onafhankelijkheid te
beheren, aangezien de voorwaarde waaronder onderlinge economische afhankelijkheid binnen
soortverband historisch noodwendig ontstond en gedijde (te weten het relatieve tekort aan maat-
schappelijke goederen die de soort voor haar bestaan en ontwikkeling behoefde) ophield een feit
te zijn, waardoor de onderlinge economische afhankelijkheid noodwendig in haar tegendeel
moest omslaan; (10) dat die dus thans noodwendige ontwikkeling naar onderlinge economische
onafhankelijkheid binnen soortverband omgekeerd met zich brengt dat geen individu en geen
groep individuen aan economische verhoudingen thans het recht ontlenen kan andere individuen
te weerhouden om hun normale behoeften — voor zover ze betrekking hebben op hun bestaan,
voortbestaan en ontwikkeling — te bevredigen, aangezien de geschapen economische basis voor
economische onafhankelijkheid automatisch de rechtsgrond, in onderlinge economische onafhan-
kelijkheid te leven, met zich brengt; (11) dat dus elk individu HET RECHT heeft zijn individuele
behoeften te bevredigen, en dat elke verhindering van de pogingen van individuen om hun nor-
male behoeften al of niet durend te bevredigen, thans onmaatschappelijk, dus misdadig is, onge-
acht hoe en door wie die verhindering heet plaats te hebben — hetzij men verhindert in het belang
van een kapitalistische groep, in het belang van een klasse of in het belang van een of andere
natie.

30 De AS 155 — Manifesten

‘...GROTE, ZEDELIUKE WAARDE...’
Het Dienstweigeringsmanifest van 1915

Andr de Raaij

Nog voordat de dienstplicht in Nederland werd ingevoerd riepen (christen-)anarchisten op
tot dienstweigering. De weigering om in een soort staatsslavernij opgeleid te worden tot
moordenaar werd als belangrijkste uiting van verzet tegen de geweldsheerschappij gezien.
Er was bijna per definitie geen grote dienstweigeringsbeweging, het accent lag op persoon-
lijke dienstweigering. Het was eenvoudigweg niet te voorzien dat er grootschalige weige-
ring zou komen: in Europa was Nederland sinds meer dan zeventig jaar niet betrokken
geweest bij oorlog. Ook de Grote Oorlog van 1914 ging voorbij aan het neutrale Nederland
— geen van beide partijen in de oorlog zag er blijkbaar iets in Nederland in het conflict te
betrekken.

Bijna alle individuele dienstweigeringen voor 1914 zijn spraakmakend geweest. Er woon-
den opvallend veel dienstweigeraars in Nieuwe-Niedorp, de gemeente van de anarchistische
dominee N.]J.C. Schermerhorn. Dienstweigeren werd nogal zwaar bestraft: met gevangenis-
straf zonder dat de dienstplicht daarmee kwam te vervallen — dus recidive viel te verwach-
ten. De vervolging werd in het algemeen na de herhaalde weigering gestaakt doordat de
weigeraar buitengewoon dienstplichtig werd verklaard. Hiermee was in ieder geval niet

toegegeven in de gewetenskwestie, maar was het leger wel van een lastig persoon af.

De Grote Oorlog bracht — mocht het
voordien nog voor iemand onduidelijk
zijn geweest — de scheiding der geesten
tussen de sociaal-democraten en de lin-
kerzijde tot uiting. De SDAP vond dat
de nationale gedachte moest prevaleren
en stelde zich achter de mobilisatie.
Deze partij was trouwens nooit voor-
stander van persoonlijke dienstweige-
ring geweest.

De Grote Oorlog wekte in ieder geval
het kleine groepje, allang niet meer
georganiseerde, Nederlandse christen-
anarchisten op tot actie. Merkwaar-
digerwijze meende Jac. van Rees dat de
oorlog kansen zou kunnen bieden voor
de propaganda tegen het alcoholisme.
Men zou hem achteraf kunnen toevoe-
gen: de geschiedenis leert dat het
gebruik van sterke drank nogal toe-

De AS 155 -

neemt bij oorlog. De Nederlandse jene-
verindustrie (waar Van Rees en zijn
Goede Tempelieren zich met name tegen
verzetten) is tot bloei gekomen in de tijd
van de Dertigjarige Oorlog. Van zijn
geheelonthoudersdroom kwam dan ook
niets terecht.

Wel gevolgen had het initatief van pre-
dikant-in-ruste en christen-anarchist
Louis A. Bahler, die in 1915 een groepje
gelijkgezinde antimilitaristische predi-
kanten bij elkaar bracht om een oproep
tot dienstweigering op grotere schaal te
doen uitgaan. Het oorspronkelijke idee
was te beklemtonen dat het persoonlijke
dienstweigeren als gewetensuiting de
belangrijkste verzetsdaad tegen de
moordmachinerie van staat en oorlog
zou zijn. Het tot ondertekenen oproe-
pen van mensen via organisaties ter

Manifesten 31



linkerzijde leidde tot het afzwakken van
de kwalificatie van de dienstweigering
als een uiting die grote zedelijke waarde
had.

Het manifest zoals dit in september
1915 gepubliceerd werd ter onderteke-
ning luidt alsvolgt:

‘Waarde Medeburgers!

Wij allen, wier namen staan onder deze
verklaring, richten ons tot het Nederlandsche
volk om te getuigen tegen den geest van
oorlog en militairisme, die al meer en meer
daarover vaardig wordt.

Wij verklaren hier openlijk dat wij ons met
onze gansche ziel keeren tegen alles wat tot
het militairisme behoort, ook in den vorm
van een dusgenaamd volksleger. Voor zoove-
len wij ooit tot gewapende landsverdediging
verplicht gerekend zullen worden, hopen wij
de kracht te bezitten om alle persoonlijke
rechtstreeksche deelname te weigeren, de
kracht om liever gevangenisstraf te onder-
gaan, ja zelfs gefusileerd te worden, dan
ontrouw te plegen aan ons geweten, onze
overtuiging, of wat wij de hoogste wetten
van algemeene menschelijkheid achten.
Voor zoovelen wij — hetzij mannen, hetzij
vrouwen — om onderscheidene redenen nim-
mer in de termen van militieplicht zouden
vallen, schenken wij toch door deze onder-
teekening onzen zedelijken steun aan hen,
die op bovengenoemden grond elke persoon-
lijke geweldsdaad in dienst van het militai-
risme weigeren, terwijl wij zouden wen-
schen, ten volle in hunne aansprakelijkheid
te mogen en te kunnen deelen. Immers wij
beschouwen dienstweigering als een der
middelen, welker samenwerking het militai-
risme zal vernietigen, waarbij de persoon-
lijke dienstweigering groote, zedelijke waar-
de heeft, mede om tot massale dienstweige-
ring te geraken.’

Het manifest werd in totaal door zo'n
1200 mensen ondertekend. Opvallend

32 De AS 155 -

was dat de rangen der ondertekenaren
vooral gevuld werden door wat men
kleine middenstanders zou kunnen noe-
men, al ontbraken de arbeiders (en ook
de landbouwers of veehouders) niet,
evenmin als de kringen waaruit het ini-
tatief was voortgekomen, notabelen als
predikanten, kunstenaars of schrijvers.
De Nederlandse justitie liet zich van
haar meest typerende kant zien: in som-
mige arrondissementen werden onder-
tekenaars per definitie vervolgd; elders
soms, en soms was een gesprek met de
rechter-commissaris voldoende. Rechts-
zekerheid was ver te zoeken — Felix Ortt,
die niet vervolgd, wel ondervraagd
werd, wijdde er een bewogen brochure
aan (Het peil van ons rechtswezen).

Het ondertekenen werd als (medeplich-
tigheid aan) opruiing tot muiterij gekwa-
lificeerd. Omdat Nederland niet zelf in
oorlog was werd dit laatste afgezwakt,
en werd men als het tot een veroorde-
ling kwam wegens opruiing veroordeeld.
Van de kant van de ondertekenaren
werd aangevoerd dat het oproepen tot
iets niet te doen (namelijk oorlog voeren
of zich daarop voorbereiden) niet als
opruiing gezien kon worden. Ook — iets
wat steeds ook ter sprake kwam bij ver-
volging van daadwerkelijke dienstwei-
geraars — stelden zij dat het beoordelen
van iemands geweten geen zaak voor
rechters was. Wie in het verkeerde
arrondissement woonde of vervolgd
werd (hier was soms ook geen verband)
werd niettemin veroordeeld. In het alge-
meen betekende het een maand gevan-
genisstraf.

Voor een patriciér als Lod. van Mierop,
die zich altijd zeer radicaal had uitgela-
ten, maar daarvoor nooit de wrekende
hand van de staat had gevoeld, bete-
kende het een kennismaking met het
gevangeniswezen, met de hel die cel

Manifesten

heet. Het gaf een nieuwe lading aan zijn
anarchistische afwijzing van het straf-
recht, die later — in samenwerking met
Kees Boeke en Clara Wichmann, leidde
tot het Comité van Actie tegen de de
Bestaande Opuvattingen omtrent Misdaad
en Straf. Men zou kunnen zeggen dat het
Nederlandse abolitionisme van het
strafrecht in verband met het Dienst-
weigeringsmanifest in de cel is ont-
staan.

De oproep leidde wel tot toeneming van
het aantal persoonlijke dienstweigerin-
gen. En de ondertekenaars van het
manifest zorgden weer voor ondersteu-
ning van de gevangen dienstweigeraars
— die meer hadden op te knappen dan
een maand. In totaal zijn overigens
200.000 manifesten, in vijf oplagen, ver-
spreid. Niettemin is de Nederlandse
mobilisatieinspanning door het Dienst-
weigeringsmanifest niet zichtbaar in
gevaar gebracht.

Pas daadwerkelijke muiterijen op het
einde van de oorlog die Nederland niet
gevoerd heeft brachten de heersende
orde enigszins aan het wankelen — en
toch eigenlijk ook weer niet. Tot een
echte beweging rond dienstweigering —
weer van de kant van de (in dit geval
niet-religieuze) anarchisten — kwam het
pas bij de weigering van Herman
Groenendaal in 1922 — en deze bewe-
ging leidde tot wetgeving die een beroep
op gewetensbezwaren ten aanzien van
de militaire dienst mogelijk (zij het nog
steeds zeer moeilijk) maakte.

Tien jaar na het Dienstweigerings-
manifest verschijnt er opnieuw een
oproep, een initiatief van Van Mierop,
ondersteund vanuit religieus-anarchis-
tische kring, ongelovig-anarchistische
kring (zoals ik het ter onderscheiding
maar zal uitdrukken) en de antimilita-
ristische organisatie Kerk en Vrede. De

De AS 155 -

tekst van dit manifest klinkt als een echo
van het manifest van 1915:

‘Mobiliseren!

Wij, mannen en vrouwen, anti-militairisten,
zien met vreugde dat onder de zoogenaamd
dienstplichtigen de neiging tot het vormen
van ‘Vredeslichtingen’ toeneemt, en dat het
aantal van hen, die weigeren soldaat te wor-
den, langzaam maar zeker groeit.

Wij gevoelen ons gedrongen, openlijk de
zijde der principieéle dienstweigeraars te
kiezen.

Wij verklaren, voor zoover wij ooit tot direct
of indirect militair werk gedwongen zouden
worden, vast besloten te zijn, zulk een
‘dienst’ te weigeren, niet alleen in kazernes,
loopgraven, oorlogsschepen, vliegmachines,
maar ook in munitiewerkplaatsen, fabrieken,
in het transportbedrijf, — kortom geen werk
te zullen verrichten, dat met oorlog en oor-
logsvoorbereiding samenhangt.

Wij bedoelen, mede door dit manifest een
mogelijke mobilisatie van oorlogskrachten te
voorkomen.

Wij wekken allen, die voor den vrede strij-
den willen, op, zich onmiddellijk met ons
tegen den oorlog te mobiliseeren, en wan-
neer oorlog dreigt uit te breken, dien door
daadwerkelijk optreden te verhinderen.’

Er is in 1925 in Nederland geen oorlogs-
dreiging, geen mobilisatie van staats-
wege waartegen men zich op de beschre-
ven wijze concreet kon verzetten. Verder
dan een mobilisatie ter ondersteuning
van de principi€le dienstweigeraars is
het niet gekomen - iets wat moeilijk
overschat kan worden overigens.

Het oorspronkelijke Dienstweigerings-
manifest van 1915 kan zonder meer als
het belangrijkste manifest in Nederland,
waartoe het initiatief uit anarchistische
kring kwam, uit de geschiedenis tot nu
toe gezien worden, met de grootste
weerklank in de samenleving — pro en
contra.

Manifesten 33



MET DE KRACHT VAN POEZIE
Over een manifest van de Situationisten

door Johny Lenaerts

De Situationistische Internationale was een kleine maar actieve groepering die veel bijgedra-
gen heeft aan de ideeén van Parijs 1968. Ontstaan in 1957 als een artistieke avant-garde die
de ‘opheffing van de kunst’ beoogdel, zou ze in de loop van haar ontwikkeling een radicale
kritiek op de ‘spektakelmaatschappij’ formuleren, om in 1972, na een aanslepende crisis,
zichzelf op te heffen. Gedurende gans haar bestaan was het project van een nieuwe commu-
nicatie één van haar centrale bekommernissen geweest. In 1963 had ze in haar orgaan
Internationale Situationniste, onder de titel All the king’s men — een knipoog naar de
gelijknamige roman van Robert Penn Warren, maar méér nog naar Alice in Wonderland
van Lewis Carroll -, een toonaangevende tekst over ‘het probleem van de taal’ gepubliceerd.2
Het was een manifest van anarchistische strekking waarin men de revolutie in dienst van de

poézie wilde plaatsen.

In de jaren zestig begon men zich heel
wat vragen te stellen over de toene-
mende automatisering. Men sprak over
de vermenselijking van de automaat en
over de robotisering van de mens. Waar
eindigde de automaat en waar begon de
mens? Was de mens op weg een machi-
ne-mens — een cyborg — te worden?

De cybernetica was een jonge weten-
schap die de relatie tussen machine,
menselijke hersenen en maatschappij
bestudeerde. Volgens de cybernetici was
het leerproces onontbeerlijk wilde de
mens, zowel het individu als de soort,
een volwassen stadium bereiken. De
essentie van het leren werd volgens de
cybernetici gereveleerd door de machi-
ne. Leren was een vorm van feedback,
een reactie waarin het gedrag gewijzigd
wordt onder invloed van de ervaring.
De mens zou functioneren als een
machine: hij reageert op informatie, en
stelt aldus zijn gedrag bij. De cybernetici
hoopten hun wetenschap tot het maat-
schappelijk leven uit te breiden en kon-
digden een evenwichtige en harmoni-

34 De AS 155 -

euze, kortom, een ‘menselijke’, wereld
aan. Efficiéntie en analoge redenering
zouden via de cybernetische denkme-
thode verbreid worden. Het bedrijfsle-
ven en de economie zouden gecyberne-
tiseerd worden. Door de vooruitgang
van de techniek zou op korte termijn de
schaarste uitgeschakeld worden en zou
men voldoende kunnen produceren om
elk menselijk wezen in zijn behoeften te
voorzien. De ware macht zou bij de
technocraten komen te liggen.

Dit riep het doembeeld op van een
maatschappij die door robots bestuurd
werd, hetgeen niet enkel een geliefd
thema van de sciencefiction was. Met de
stelling dat een complex zelfregulerend
systeem een nog complexer systeem
zou kunnen controleren en zelfs voort-
brengen, ging de cybernetica in tegen
een oude filosofische voorstelling vol-
gens welke het lagere nooit het hogere
kon scheppen. Zou de machine in staat
zijn om alles te doen wat de mens kan
—behalve de geproduceerde goederen te
kopen? Zou de mens zijn spontaniteit

Manifesten

weten te behouden?

Men vreesde, in dat prille begin van de
jaren zestig, een cybernetisering van de
maatschappelijke mens, die van binnen-
uit gedirigeerd en van buitenaf gecon-
troleerd zou worden door machines
(robots, computers), en d4t via een
waardevol goed: de taal. Volgens de
cybernetici had de machine ons geleerd
in welke mate de mens functioneert via
disjuncties en binaire indelingen, via
nullen en enen, via ‘ja’ en ‘nee’. De
machine zou de structuur van het
lichaam, van de hersenen, van het spre-
ken, van het handelen, van het bewust-
zijn, blootgelegd hebben. De informatica
stelde dat een ‘boodschap’ niet louter
betrekking had op de taal en het spre-
ken, maar op elke interactie tussen twee
— natuurlijke of maatschappelijke -
wezens.

In hun manifest vreesden de situationis-
ten een wereldwijde uniformisering van
informatie, waardoor de oude cultuur
zich zou kunnen bestendigen. Zij waar-
schuwden voor de overmacht van het
binaire denken, hetgeen te kort zou
doen aan het veelzijdige wezen dat de
mens toch is. “Woorden werken voor
rekening van de heersende organisatie
van het leven’, zo schreven zij. ‘En toch
zijn ze niet georganiseerd. Tot verdriet
van de theoretici van de informatica zijn
woorden zelfs niet “informatief”. In
woorden openbaren zich krachten die
een streep door hun rekening kunnen
zetten. (...) Tevergeefs probeert een ont-
kiemende cybernetische macht de taal
ondergeschikt te maken aan de door
haar gecontroleerde machines, en wel
op zo’n manier dat informatie voortaan
de enig mogelijke communicatie is. (...)
Automatiseringsdeskundigen streven
uitdrukkelijk naar het automatisch-the-
oretisch denken. Zij doen dat door het

De AS 155 -

veranderlijke karakter van zowel het
leven als de taal te fixeren en te elimine-
ren.

De situationisten reageerden dan ook
bijzonder fel tegen het idee als zou een
‘computerkunst’” mogelijk zijn. Abra-
ham Moles, een hoogleraar psycho-soci-
ologie, die zichzelf tot profeet van deze
‘Nieuwe Wereld” opwierp, werd uitge-
scholden, en zijn lessen werden ver-
stoord.3 Max Bense, een Duitse hoogle-
raar filosofie waar Abraham Moles een
geestverwant in zag, en die pleitte voor
een ‘concrete poézie die op mathemati-
sche principes en modellen gebaseerd
was en door de computer geprogram-
meerd werd’, moest het eveneens ont-
gelden.4

Indien het technologische denken het
plurale denken verdringt, indien het
levendige, veelzijdige denken van de
mens gereduceerd wordt tot een techno-
logische rationaliteit, dan hoeft dit niet
onvermijdelijk tot pessimistische con-
clusies te leiden. De totale overheersing
is een mythe. ‘Elk systeem laat een resi-
du achter, dat haar ontsnapt, dat haar
tegenwerkt, en van waaruit een effectief
(praktisch) verzet kan ontstaan’, zo stel-
de de Franse filosoof Henri Lefebvre,
een_geestverwant van de situationis-
ten.5 Hij had het begrip ontleend aan de
wetenschap. In de scheikunde betekent
het bijvoorbeeld het bezinksel dat over-
blijft na afloop van bepaalde chemische
processen, bijvoorbeeld na destillatie of
filtratie. In figuurlijke zin verwijst het
naar dat wat als minderwaardig of
onbruikbaar overblijft. Het is een over-
schot, een overblijfsel, net als afval.

Wat “overblijft’ als de mens in het stra-
mien van een gerationaliseerde cyberne-
tische staat gemanoeuvreerd wordt, is
poézie. Het lijkt een overschot, een
bezinksel, en is op zichzelf waardeloos.

Manifesten 35



En toch is het van essentieel belang. Het
residu tast het systeem aan, ondermijnt
het van binnenuit, en doet het uit elkaar
spatten. We moeten vertrekken vanuit
de Niet-Waarde, vanuit hetgeen geen
waarde of niet langer meer een waarde
heeft: het dagelijkse leven, het stotte-
rende woord — de poézie. De situationis-
ten stelden het als volgt: ‘De informatie
is de poézie van de macht (de contra-
poézie van het handhaven van de orde),
zij is de bemiddelde vervalsing van wat
is. Omgekeerd moet de poézie opgevat
worden als directe communicatie bin-
nen de werkelijkheid en als daadwerke-
lijke verandering van deze realiteit. Zij
is niets anders dan bevrijde taal, taal die
haar rijkdom herwint. Zij is taal die
door tekens te verbrijzelen tegelijkertijd
daarmee woorden, muziek, kreten, han-
delingen, schilderkunst, wiskunde en
feiten omvat.”

De situationisten gebruikten het begrip
poézie in een brede betekenis. Het sloeg
niet zonder meer op gedichten of vers-
jes. Ze zeiden te pleiten voor ‘een poézie
die noodzakelijkerwijs zonder gedichten
werkt’. Daarmee bevonden ze zich in de
traditie van het surrealisme, waarin
iemand als Tristan Tzara gesteld had:
‘Laten we zo gauw mogelijk het misver-
stand uit de wereld helpen dat de poé-
zie onder de rubriek expressiemiddelen
valt. De poézie die zich enkel door haar
uitwendige vorm van de roman onder-
scheidt, de poézie die ideeén of gevoe-
lens vertolkt, daar heeft niemand nog
interesse voor. Ik stel daartegenover de
poézie als geestesactiviteit... Het is tegen-
woordig volkomen normaal dat men
een dichter kan zijn zonder ooit een vers
geschreven te hebben, dat er een poé-
tisch element aanwezig is in de straat, in
een commercieel schouwspel, om het
even waar, de verwarring is groot, zij is

36 De AS 155 -

poétisch...’6

Maar zelfs deze uitspraak zou voor de
situationisten te min zijn. Poézie was
voor hen niet louter een geestesactivi-
teit. De ware poétische taal was voor
hen de taal die uitmondt in actie. ‘De
poézie is zelden gedicht geworder’,
schreef Raoul Vaneigem in Handboek
voor de jonge genemtie.7 ‘De poézie is
elders, in de feiten, in de gebeurtenissen
die men zelf creéert.” In elk mens schuilt
een creatief vermogen, zo meende hij,
en de geschiedenis had aangetoond wat
er in de mens onoverwinnelijk was en
is: de creatieve spontaniteit. Henri
Lefebvre gebruikte de term poiesis: de
scheppende daad. Zij is méér dan
expressie: zij is creatie. In Handboek had
Vaneigem geschreven: ‘De schepping is
van geringer belang dan het schep-
pingsproces, de scheppingsdaad.” En in
het manifest schreven de situationisten:
‘Het herontdekken van de poézie kan
samengaan met het opnieuw ontdekken
van de revolutie” Maar in tegenstelling
tot de surrealisten, die de kunst in dienst
van de revolutie wilden stellen, poneer-
den de situationisten: ‘Het gaat er niet
om de poézie in dienst van de revolutie,
maar omgekeerd de revolutie in dienst
van de poézie te stellen. Alleen dan
pleegt de revolutie geen verraad aan
haar eigen project.”

‘Een revolutie in dienst van de poézie’,
maar ‘een poézie die noodzakelijkerwijs
zonder gedichten werkt: schuilt daar
geen tegenstelling in? Als de kunst moet
‘opgeheven’ worden, en men de kunst
aanklaagt als gescheiden sfeer die de
heersende orde bestendigt, heeft de
kunst dan nog een functie te vervullen
in de bestaande maatschappij? In het
manifest zijn de situationisten daar dui-
delijk over: “Tussen de revolutionaire
perioden waarin de massa door hande-

Manifesten

lend op te treden tot poézie komt, kan
het milieu dat zich overgeeft aan poé-
tisch avontuur gezien worden als de
enige plek waar de totaliteit van de
revolutie als een niet vervulde, maar
nabije mogelijkheid, als een schaduw
van een afwezig personage, voortbe-
staat.

De situationisten stelden in dat prille
begin van de zestiger jaren hun hoop in
‘onaanzienlijke, en veelal geisoleerde
bendes’ die zich aan het genoemde ‘poé-
tisch avontuur’ overgaven. En zij voeg-
den eraan toe: ‘De evenementen die zij
wellicht hebben georganiseerd en de
feesten die zij zichzelf gaven, dienden
binnen strak omschreven kaders te blij-
ven. Eén van de problemen van de revo-
lutie ligt in het bijeenbrengen van dit
soort sovjets of communicatieraden om
overal een directe communicatie in te
voeren, die zich niet meer hoeft te behel-
pen met het communicatienetwerk van
de tegenstander (dat wil zeggen met de
taal van de macht) en zo in staat is de
wereld overeenkomstig haar eigen wen-
sen en verlangens te veranderen.” De
situationisten riepen op tot een commu-
nicatie die elke vorm van afzonderlijke
macht zou vernietigen. ‘Waar communi-
catie is, is geen staat.”

Betekende dit dat de oppositionelen
zich op kleine eilandjes moesten terug-
trekken? Niet helemaal. Maar het kon
wel helpen. Reeds in 1960 had Attila
Kotanyi ervoor gepleit om ontmoetings-

ruimtes te creéren. Vertrekkende vanuit
de vaststelling dat, ondanks alle “voor-
uitgang’ op bijvoorbeeld het vlak van de
communicatiemiddelen, er geen ont-
moetingen meer bestaan, stelde hij voor
‘basissen’ te creéren (hij noemde het
situationistische ‘kastelen’), waar zowel
ontmoetingen als dérives (dooltochten)
konden plaatsvinden. De ‘basissen’ zou-
den - al dan niet permanent - met elkaar
in verbinding moeten treden. Volgens
hem was dit een minimumvereiste om
te komen tot het construeren van situa-
ties.8

Een echo van dit voorstel vinden we
terug in het Handboek van Raoul
Vaneigem, waarin deze pleit voor ‘een
coalitie van micro-samenlevingen’: ‘De
langdurige revolutie voert ons naar de
opbouw van een parallelle samenleving
die aan de heersende maatschappij
tegengesteld is en deze geleidelijk zal
vervangen, of beter nog naar de vor-
ming van een coalitie van micro-samen-
levingen, ware guerillahaarden strij-
dend voor de algemene verbreiding van
zel]‘bestuur.’9

Henri Lefebvre zou later stellen dat de
Franse studenten in 1968 goed begrepen
hadden dat ze zich niet moesten terug-
trekken in een parallelle micro-maat-
schappij, zoals dat in andere landen
gebeurd was, maar dat ze de burgerlijke
maatschappij in haar geheel, en aan de
top — de Staat —, moesten aanvallen.

NOTEN

(1) Zie: De AS nr 134/135, zomer 2001: Johny Lenaerts, ‘De situationisten en de opheffing van de
kunst’ — (2) All the king’s men, in Internationale Situationniste (1.S.), nr 8, januari 1963, Nederlandse
vertaling in: Rue Sauvage. Situationistische teksten (Ed. René Sanders), Utrecht: Spreeuw /Tzara,
1993. — (3) I.S. nr 9: 44-48; .S. nr 10: 60, 83: I.S. nr 11: 25. — (4) LS. nr 3: 20; L.S. nr 10: 52. — (5) Henri
Lefebvre, Métaphilosophie (1965), Paris: Syllepse, 2000. — (6) Geciteerd in: Maurice Nadeau, Histoire
du surréalisme (1944), Paris: Seuil, 1991, p- 35. - (7) Raoul Vaneigem, Traité de savoir-vivre i l'usage
des jeunes générations (1967), Nederlandse vertaling door F.E. De Haan: Handboek voor de jonge gene-
ratie, Amsterdam; Arbeiderspers, 1978, p. 225-229. — (8) LS. nr 5: 19-20. — (9) Raoul Vaneigem,
Handboek, p. 315. — (10) Henri Lefebvre, Le droit i la ville, Paris: Anthropos, 1972, p. 256.

De AS 155 — Manifesten 37



HEDENDAAGS CHRISTEN-ANARCHISME
Proeve van een manifest

Andr

de Raaqij

Het tijdschrift van het Amsterdamse Catholic Workerhuis oftewel het Jeannette Noelhuis
vermeldde het in druk. Had ik het echt gezegd? ‘Er is geen toekomst voor het christendom
zonder het anarchisme, en omgekeerd’? Het was de conclusie van een voordracht over het
christen-anarchisme, zoals de Catholic Worker dit met roomse kleur vormgeeft. Op papier
zal het er zo uitgekomen zijn — mondeling ben ik nooit zo stellig. Maar de uitdaging van een
christen-anarchistisch manifest kan ik voor een speciaal manifestennummer van dit tijd-

schrift niet laten lopen. Welaan dan!

Voor het volgende moet ik van tevoren
vaststellen dat ik een onderscheid maak
tussen religie, geloof en godsdienst. Het
Nederlands geeft mij deze vrijheid.
Religie is, naar de oorspronkelijke
Latijnse etymologie, het — eventueel in
schrik of verwarring — terugwijken voor
het onverklaarbare, in dit verband het
best ‘het numineuze’ te noemen. Geloof
is het vertrouwen in het numineuze —
het onzienlijke is tenslotte niet schrik-
wekkend (Hebr. 11:1 drukt dit voor het
christelijk geloof goed uit). Godsdienst
is de georganiseerde vorm van geloof of
religie.

Volgens deze omschrijving is het al bijna
vanzelfsprekend dat alleen een leider-
loze, niet-autoritaire organisatievorm
enige toekomst belooft aan in ieder
geval het christendom. De christelijke
geloofsbelijdenis deelt iedere gelovige
in bij de ene, algemene Kerk - de
gemeenschap van belijdenden. Synodes,
bisschoppen, pausen en patriarchen
worden hierin niet genoemd. Zij kun-
nen desnoods verdragen worden door
de gemeenschap der gelovigen, maar
onder voorbehoud. ‘Mogen de goede
kanten van onze bisschoppen ons ten
goede zijn, mogen de slechte kanten ons

38 De AS 155 -

niet ten kwade strekken’ hoorde ik ooit
een roomse priester voorbidden. Een
mooier pleidooi voor een niet-autoritai-
re Kerk kan ik niet bedenken.

Atheisten weten altijd uitstekend wat
goed is voor anderen en zullen op dit
punt al God Zelf in stelling brengen. Die
is almachtig, en daar zijn wij tegen. Als
Hij bestond moest Hij afgeschaft wor-
den. Het probleem in dit geval is, dat als
Hij (gemakshalve houd ik even dit per-
soonlijk voornaamwoord aan) almach-
tig is er niets af te schaffen valt. Er valt
dan evenwel ook niets te onderwerpen
of te gehoorzamen — een almachtige kan
eenvoudigweg niet niet-gehoorzaamd
worden. ledere speculatie over, iedere
toevoeging van een eigenschap of adjec-
tief aan het per definitie onkenbare
schiet tekort. Een begrepen God is geen
god, zegt de mysticus Gerhard Ter-
steegen. In de praktijk gaat het de men-
selijke vermogens te boven om op deze
manier over het onzegbare, het numi-
neuze, het niet-praten te beoefenen. Dit
onvermogen mag echter nooit uit het
oog verloren worden.

De centrale persoon in het christendom
is Jezus van Nazareth, meestal Christus

Manifesten

genoemd. Het is niet eens zeker of deze
persoon daadwerkelijk bestaan heeft.
Het is zeker dat niet alles wat over hem
geschreven is naar een historische
gebeurtenis verwijst. Christus wordt
alleen gekend aan de hand van een ver-
zameling geschriften die het Nieuwe
Testament wordt genoemd. Er kunnen
geldige andere verhalen zijn, maar over
dit Nieuwe Testament zijn christenen
het in ieder geval eens.

De verhalen over Christus getuigen van
een bijzondere band van de beschrevene
met de onbegrijpelijke ene God, die
Jezus hemelse Vader noemt. De God
van Jezus komt min of meer overeen
met de collectieve identiteit van de
mens, zoals Fons Elders God ooit
omschreven heeft. De onderwijzingen,
vermaningen en voorschriften die Jezus
over zijn hemelse Vader geeft brengt de
onbegrijpelijke immanente transcenden-
tie naar de dagelijkse menselijke werke-
lijkheid. Het koninkrijk Gods dat Jezus
schetst zou wel zeer sterk vereenvou-
digd als het overheersen van een alge-
meen goed geweten kunnen worden
aangeduid: een volkomen afwijzing van
geweld, list, bedrog en hebzucht. Ook al
noemt Jezus het een lichte last hem te
volgen — dit is wel degelijk een zware
opdracht.

Volgens het zelfde goede geweten zou
zo goed als niemand zich christen kun-
nen noemen. Het trachten te leven vol-
gens de door hem gegeven richtlijnen is
al heel wat — en deze richtlijnen zijn nog
wel eens tegenstrijdig. Dit laatste maakt
een autoritair opgelegde interpretatie bij
voorbaat onmogelijk en onwenselijk —
het is inherent aan het volgen van
Christus dat alleen een streven kan
zijn.

Een van de fraaie paradoxen van het

De AS 155 -

volgen van Christus is dat dit geen aan-
spraak op superioriteit kan maken. Het
einde van Christus’ leven - hij is als
onschuldige ter dood gebracht door de
machthebbers van zijn tijd en plaats —
sluit tegelijkertijd zijn grootheid en zijn
nederigheid in: er kan geen cartoon
bedacht worden die beledigend genoeg
is voor iemand die zo behandeld is. Wie
denkt dat het niet zo is ziet zichzelf
vooral beledigd in zijn of haar navol-
ging van Christus en waant zich dus
superieur aan de naamgever van het
christendom. Vanuit de algemeen bele-
den christelijke godsdienst bega ik hier
de onoverkomelijke fout de verlossing
van de zonde van de gehele mensheid
door het lijden van de schuldeloze
Christus buiten beschouwing te laten. Tk
doe dit in het blijmoedige besef dat zeer
weinig zich christenen noemenden dit
ook daadwerkelijk geloven — als zij dit
deden zou er immers geen godsdienst
nodig zijn. Ik doe dit in navolging van
de Franse denker Jacques Ellul, die op
deze grond het christendom (christia-
nisme — Christus verworden tot een
-isme) afwijst.

Het anarchisme — hierover mag geen
misverstand bestaan — is niet los te zien
van de zich ontwikkelende staat. Het
afwijzen van de wereldlijke macht door
Christus — en derhalve door degenen
die hem navolgen - betekent nog niet
per se dat zij anarchisten waren of zijn.
Dit zou anachronistisch zijn. Noch de
staat, noch de kapitaalsverhouding
waren ontwikkeld tot de totale verhou-
dingen die zij nu vormen. Ten hoogste
kan gezegd worden: Christus navolgen
in deze tijd kan alleen als men anarchist
is. Geldt het omgekeerde?

Men ziet het wel in de bloemlezende of
opsommende historische overzichten —

Manifesten 39



anarchistische gedachten bij klassieke of
voorklassieke Griekse denkers, in het
taoisme, het boeddhisme, in het chris-
tendom. Anarchisme valt te omschrij-
ven als het streven naar anarchie in
positieve zin, oftewel: naar de grootst
mogelijke orde onder de minst mogelij-
ke macht. Dit betekent nu: het overwin-
nen van de totale verhoudingen
gevormd door staat en kapitaal. Hier
voor is nogal wat geloof nodig. In de
eerste plaats in de wenselijkheid van het
streven. Vrijwel niemand zal zeggen dat
hij of zij geen vrijheid wil — maar liever
altijd nog wat meer dan de ander, als het
er op aankomt. Dat de mens goed is en
de ander niet wil onderdrukken is wel
degelijk een geloof, een mooi geloof dat
het waard is na te streven.

Ook het anarchistisch streven wordt
met een zware paradox geconfronteerd:
kan men mensen dwingen tot vrijheid?
Deze paradox zou inderdaad overwon-
nen kunnen worden door Christus na te
volgen. Dit is geen oproep tot bekering
— godverhoede — maar een aanwijzing
naar de mogelijkheid de paradox op te
lossen. Wie niet vernederd kan worden
kan ook anderen niet vernederen; wie
niet wil dwingen kan niet gedwongen
worden. Het koninkrijk Gods is het rijk
van de vrijheid. En daarbij komt dat
niemand gedwongen kan worden om in
(een of meer) god(en) te geloven. Ook
het tegendeel geldt — iets wat verklaarde
atheisten nog wel eens over het hoofd
zien.

Het christendom is niet mislukt, het is
eenvoudigweg nooit geprobeerd, zegt
Chesterton. Anders: deze gedachten zijn
zo oud dat zij nieuw lijken (Peter
Maurin). Hiermee zijn al twee namen
van denkers die van belang zijn voor het
christen-anarchisme genoemd. Wie zijn

40 De AS 155 -

verder van belang, buiten het eerder
genoemde Nieuwe Testament — dat niet
zomaar los te denken is van de Joodse
bijbel, in dit verband het Oude Testament
genoemd? (Maar hoed u voor de valkuil
van de idee dat u alles “van kaft tot kaft’
maar te slikken hebt, zoals fundamenta-
listen en atheisten u menen te moeten
voorschrijven — dan kunt u al halver-
wege het eerste hoofdstuk van het eer-
ste boek de bijbel wegleggen). Het aar-
dige is dat u de in het algemeen atheis-
tische kerkvaders en -moeders van het
anarchisme er gewoon bij blijft houden.
U krijgt er iets bij, er gaat niet per se iets
af (u gelooft hen toch ook niet “van kaft
tot kaft’, wel?). U betreedt rijk en groot
terrein. En ook hier zijn de kerkvaders
en —moeders nooit meer autoriteit dan u
wilt.

Er zijn degenen die in het algemeen
door (bijna alle) christelijke denomina-
ties kerkvaders of -moeders geacht
worden. Velen hebben de machten van
hun tijd afgewezen en hier behartens-
waardige dingen over gezegd. Dan is er
de bonte stoet van dwarsdenkers en
—doensters die als de rode draad door
de geschiedenis van het christendom
loopt, de ‘stiefkinderen van het christen-
dom’ zoals de theoloog Lindeboom hen
redelijk liefdevol noemt. ‘Ketters’, als u
niet begrijpt over wie ik het heb.

Pas met het opkomen van de moderne
staat kunnen wij waarachtig van chris-
ten-anarchisten spreken: te beginnen
met de Engelse Levellers en vooral de
Diggers, van wie Gerrard Winstanley de
bekendste is. Proef de poézie van
William Blake. Onderga de tuchtigingen
van Soren Kierkegaard die de schijnhei-
ligheid van de zich christen noemenden
van zijn tijd te lijf gaat. Laat u oproepen
tot ongehoorzaamheid aan de staat door

Manifesten

Adin Balou, door de transcendentalis-
ten Emerson en Thoreau. Word buiten-
sporig met Leo Tolstoj of verdiep u in
het donkere noodlot met Fjodor Dosto-
jewski. Maak kennis met die rare domi-
nees Bahler of Kylstra, met Lod. van
Mierop, Felix Ortt of Kees Boeke — in het
eigen land dat u niet erkent maar waar-
van het wel handig is dat het dichtbij is
(een rijke traditie waarover ik nu niet ga
uitweiden). Lees de Romeinenbrief met
de jonge Karl Barth. Vereenzelvig u met
de dieren in het gezelschap van Albert
Schweitzer. Verdiep u in de ethiek van
Bonhoeffer. Richt uw blik op Rome aan
de hand van Dorothy Day, Peter Maurin,
Chesterton zelfs, de Berrigans, Hennacy
en anderen. Lijd mee met Simone Weil.
Verneem de  snijdende  maat-
schappijkritiek, die u lang niet altijd
aangenaam zal overkomen, van Jacques

De AS 155 -

Ellul. Stort u in de theologie met Vernard
Eller. Houd het klein met Schumacher.
Word klein met David Andrews.
Verbaas u er over dat er anarchisten zijn
die geen last hebben van een anthropo-
morfe opperbaas — die wordt vooral in
leven gehouden door tekenaars en athe-
isten — en die toch gelovig, misschien
zelfs godsdienstig zijn. De overgrote
meerderheid van de mensheid is religi-
eus, gelovig of godsdienstig. En het
christendom is de grootste godsdienst
op deze wereld. Wat zou de wereld
mooi zijn als deze christenen inderdaad
volgers van Christus zoals boven aange-
duid zouden worden. Als er geen toe-
komst voor het christendom is zonder
anarchisme dan is — alleen al op nume-
rieke gronden — tenslotte het omgekeer-
de ook het geval. Hetgeen gesteld dien-
de te worden.

Manifesten 41



BLADSPIEGEL 20

Een kort mailtje van de redactie. Of ik binnen
een week mijn kopij voor deze rubriek wil
aanleveren. Sterrenlief, wat is er met de tijd
gebeurd? Alsof ze zonder dat ik het gezien
heb, door mijn vingers gegleden is! Maar wat
erger is, waar vind ik de tijd?

Voor Buiten de Orde (www.buitendeorde.nl)
17/1, lente 2006, moet je in ieder geval de tijd
nemen, want het bevat een veelheid aan arti-
kelen. Het dossier Frankrijk, met vertaalde
(en gedateerde?) stukken van postmodernis-
ten als Baudillard, Derrida en Guattari, kent
wat mij betreft veel opgeblazen woorden,
maar weinig inhoud. Mij interesseerde vooral
het artikel over de uitvoering van Dario Fo’s
‘De toevallige dood van een anarchist’ door
Vrienden van de Dansmuziek. Slechts zeven-
tien bezoekers zagen de voorstelling, had ik
het geweten dan was ik wellicht nummer
achttien geweest. Want deze voorstelling
moet ik nog steeds eens zien. Dat Fo's stuk
niets aan actualiteit heeft ingeboet, blijkt wel
uit het artikel. Het wordt echter ook geillu-
streerd door de bijdrage van ABC Amsterdam
over de (hedendaagse!) vervolging van
Italiaanse anarchisten. Het herfstnummer
van Buiten de Orde zal een Spanje-special
bevatten, daar zal ik de tijd voor nemen!

De Vrije Gedachte (www.devrijegedachte.nl)
viert op 6 en 7 oktober haar 150-jarige jubile-
um, voorwaar een achtenswaardige leeftijd.
En het tijdschrift blijft voortgaan. In nummer
37/3, april 2006, wordt Opzij-redactrice
Dresselhuys geinterviewd: ‘Vroeger toen wij
thuis om de radio heen zaten, hoorden we
wekelijks de aankondiging van het program-
ma De Vrije Gedachte. Ik herinner me de
scherpe, knerpende stem van Anton
Constandse. Op dat moment werd de knop
omgedraaid’.

Maar wat is een vrijdenker eigenlijk? De Vrije
Gedachte 37/1, februari 2006, geeft de vol-
gende definitie: ‘Een vrijdenker is een per-
soon die zich een mening over religie vormt
op basis van de rede, onafhankelijk van tradi-
tie, autoriteit of gevestigd geloof. Tot de vrij-

42 De AS 155 -

denkers behoren atheisten, agnosten en ratio-
nalisten. Iemand die zich conformeert aan
een bijbel, geloofsovertuiging, of Messias kan
geen vrijdenker zijn. Voor een vrijdenker zijn
openbaring en geloof ongeldig en orthodoxie
is geen garantie voor waarheid.” Of zo'n defi-
nitie de jongere generatie aanspreekt valt te
betwijfelen, ik zie vooral veel stoffigheid. De
slotsom van de definitie luidt: “Als vrijdenker
ben je echt vrij'.

Maar willen mensen wel vrij zijn? Psychiater
Theodore Dalrymple, die jarenlang in zieken-
huizen en gevangenissen werkte, zegt in
Filosofie Magazine (www.filosofiemagazine.
nl), 10/2005, hierover: ‘Wat ik mijn praktijk
heb ontdekt, is dat mensen soms helemaal
niet vrij willen zijn. Uit gesprekken met
gevangenen heb ik geleerd dat velen hen het
best naar hun zin hebben in de bajes.(...) Die
biedt hen ook bescherming, omdat ze niet
alleen daders van misdaden zijn, maar vaak
ook het slachtoffer” Verderfelijk vindt
Dalrymple het marxistische, en nog steeds
populaire idee dat de sociale toestand het
bewustzijn van mensen bepaalt, in plaats van
andersom. ‘Als dat zo zou zijn, zouden we
nog steeds in holen leven.’

Op 17 februari verloor de anarchistische
wereld na een lang ziekbed een eminent his-
toricus, Paul Avrich (1931-2006). Vijf dagen
na zijn overlijden herdenkt Marianne Enckell
van CIRA hem op A-Infos: ‘De ontwikkeling
van het historische onderzoek naar het anar-
chisme komt in de Verenigde Staten onge-
twijfeld voor een deel door “Uncle Paul’s
lovely stories”. Hij hield ervan om met men-
sen te praten en hen te laten praten. (...) Na
het behandelen van de Russische anarchisten
zette hij zich aan de geschiedenis van de
anarchistische beweging in de Verenigde
Staten, die hij verdeelde in de thema’s:
Voltairine de Cleyre, vernieuwend onderwijs
geinspireerd door Francisco Ferrer, de trage-
die van Chicago in 1886 en Sacco en Vanzetti.
(...) Zijn laatste belangrijke werk omvatte
honderdtachtig interviews en omspande een
periode van dertig jaar (Anarchist Voices: An
Oral History of Anarchism in America)'.

Manifesten

Boeken van Avrich zul je zeker vinden op de
25e London Anarchist Bookfair (www.anar-
chistbookfair.org), die dit jaar op 21 oktober
in het Voluntary Sector Resource Centre
gehouden zal worden. Of op de 8e
Anarchistische Boekenmarkt op zaterdag 2
december in Utrecht. Maar via internet gaat
het natuurlijk nog sneller.

Help, het is tijd! Nog snel een cartoon uit het
Duitse Graswurzelrevolution er bij doen.

En ik ga maar eens komkommers kopen.
P’tje Lanser

A A
el gy )
T

REACTIES & DISCUSSIES

LINKS EN RECHTS
IN DE SPAANSE BURGEROORLOG

Onderstaande brief schreef Hanneke Willemse in
mei 2006 aan de filmmaker Péter Forgdcs naar
aanleiding van zijn film El perro negro. Stories
from the Spanish Civil War.

De film is een productie van Lumen Film,
Amsterdam (2005). Producent: Cesar Messe-
maker. Een verkorte versie werd in 2005 uitge-
zonden door de Vpro. (Red.)

Beste Péter Forgécs,

De eerste keer dat ik jouw ‘Perro Negro” had
gezien was ik verward en boos, had ik
bewondering en begrip maar bleef vooral
met iets achter van een opgekropte onvol-
daanheid. Er klopte iets niet. Op de fiets voor
het stoplicht luchtte ik mijn hart met iets van:
‘weer zo'n klote fascist die zijn geweten pro-
beert te zuiveren met een postmodern pro-
duct.” Dit was niet waar en dat wist ik.

Toen mij gevraagd werd om bij een voorstel-
ling van deze film in het Instituut Cervantes
in Utrecht een openbaar interview met je te
houden, heb ik dit voorstel met beide handen
aangegrepen. Het was voor mij een goede
aanleiding om je film en om jou als filmma-
ker beter te leren kennen. Met een kopie in
mijn huiskamerbioscoop is de inhoud van de
film mij vertrouwder geworden.

De AS 155 -

Péter, je uitgangspunt is bewonderenswaar-
dig: je hebt je ‘poétische documentaire” geba-
seerd op de archiefbeelden van twee amateur
filmers die een kijkje geven op hun persoon-
lijke levens van v66r en tijdens de Spaanse
Burgeroorlog. Je probeert met behulp van
tussenbeelden en commentaar beide zijden,
de nationalistische en de republikeinse, van
de strijd en de oorlog belichten. Jouw manier
van het gebruiken van amateurbeelden is één
manier om naar de geschiedenis — in dit
geval van de Burgeroorlog — te kijken, van
onderop, vanuit het miniheelal van een fami-
lie. Daarmee zou je geschiedenis kunnen
begrijpen, bijna doorvoelen. Laten we eens
kijken naar de beelden.

Met de introductie van de film val je met de
deur in huis: de fabriekseigenaar Salvans en
zijn zoon Joan worden zes dagen na het uit-
breken van de Burgeroorlog voor hun buiten-
huis “La Barrata’ vermoord door een mili-
tante anarchist ‘Pedro el Cruel” en zijn maten.
Boem, de toon is gezet voor het eerste deel
van het filmverhaal.

De beelden voor dit verhaal dat begint in
1929 zijn geschoten door deze zoon Joan
Salvans. Hij is de zoon van de rijke Catalaanse
wolfabrikant, Francesc Salvans, die zich een
dergelijk dure hobby kan permitteren en
daarvan ook gretig gebruik maakt.
Familiefeesten en —etentjes, uitjes met vrien-
den naar de bossen en de bergen, toneelstuk-

Manifesten 43



jes en dansavonden zijn geliefde onderwer-
pen. Er wordt veel gegeten en gedronken en
gerookt en gelachen, en de beelden van
Salvans getuigen van het “‘dagelijkse leven’
van de weldoorvoede en goedgeklede rijken
uit deze jaren voor de Burgeroorlog. De kers-
verse bruid van Joan, hun huwelijksreis naar
Parijs en Itali€, en de nieuwe wolk van een
dochter geven een beeld van een paradijse-
lijke wereld in een tijd van toenemende soci-
ale spanningen, arbeidsconflicten en geweld
aan beide kanten.

Wanneer we vader Francesc Salvans in beeld
krijgen, wordt de deur naar de buitenwereld
geopend omdat deze behalve een gehate
patroon voor anarchistische en socialistische
arbeiders, ook een leider is van een steeds
rechtser wordende politieke partij. Wol-
magnaat Salvans is vastbesloten korte metten
te maken met alle roerige en opstandige
arbeiders en hun organisaties.

Na de komst van de republiek in 1931 en het
falende hervormingsbeleid van de regering
nemen arbeiders vaker het heft in eigen vuist
en hun opstanden en bezettingsacties wor-
den met harde hand onderdrukt. Arbeiders
en landloze boeren radicaliseren tegenover
een steeds repressievere macht van politiek
en kapitaal, samen met kerk en leger. Wanneer
de Burgeroorlog uitbreekt weten de arbei-
ders in Barcelona en Madrid en in andere
grote steden de militaire opstand te voorko-
men. Op 24 juli 1936, zes dagen na het uitbre-
ken worden de filmmaker Joan en zijn vader
Francesc Salvans bij hun landhuis ‘La Barrata’
vermoord. Door een anarchistische militante
groep onder leiding van ‘Pedro el Cruel’,
zien we voor de tweede keer. Einde verhaal
1.

Niet alle beelden voor deze periode zijn
gemaakt door Joan Salvans. Ik vind het knap,
Péter, dat je zo veel archiefbeelden hebt
gevonden die de sociale onrust en de toene-
mende tegenstellingen tonen. Je hebt ze voor-
zien van een (vrij) evenwichtig en zorgvuldig
commentaar. Commentaar, soms als deelne-
mer aan de gebeurtenissen en soms als
beschouwer. Ze zijn allemaal jouw stem met

44 De AS 155 -

verschillende intonaties. Misschien niet voor
iedereen even duidelijk, maar ook de tussen-
shots, de overgangen naar nieuwe onderde-
len — zoals een zwart paard dat ons naar de
bevrijding van de arbeiders leidt, en de
zwarte hond die ons een donkere toekomst in
voert — een gedicht van Garcia Lorca, een
toneelspel, beelden van Buiiuel, glooiende
korenvelden en stromend water, getuigen
van weldoordachtheid. Je hebt hier zelfs met
de verschijnselen uit die tijd rekening gehou-
den. Mijn complimenten. Ook voor de
indrukwekkende muziek: hapsnapratjetoe,
maar passend of net-niet bij de beelden,
gecomponeerd door jouw bijna vaste mede-
werker Tibor Szemz6. Maar we zijn er nog
niet.

Waar Joan Salvans gestopt is, begint de twee-
de amateur filmer, Ernesto Noriega in
Madrid. Hij leidt ons met zijn beelden door
de tweede vertelling. Een politiek onbenul —
natuurlijk niet uit een arbeidersomgeving
want hoe kom je aan een camera? — die wel
voor de Republiek heeft gestemd, maar bij
het uitbreken van de Burgeroorlog vooral
bezig is met mooi en verliefd te filmen. Per
ongeluk waarschuwt hij een rechtse rakker
dat die maar beter kan vluchten, wordt hier-
voor door links opgepakt, belandt in het
gevang — waar hij zelfs nog weet te filmen —
komt er weer uit en gaat het leger in en
beleeft avonturen aan het front die hij voor
ons vastlegt. Tot aan de overwinning van
Franco.

De oorlog loopt langzaam uit in de nieuwe
oorlog die de Tweede Wereldoorlog gaat
heten (terwijl die in Spanje natuurlijk al
begonnen was met de buitenlandse inmen-
ging). Ontgoochelde Interbrigadisten keren
naar het thuisfront, Duitsland en Italié en
Rusland zijn hier klaar. Franco krijgt van
Duitsland een laatste eerbetoon van het
Condorlegioen en Spanje blijft gewond en
onttakeld achter.

Op 4 mei 2006 bij de vertoning hielden we
even na achten de twee minuten stilte na
afloop van de film. Peter, jij kon ‘onze’
Herdenkingsminuten gadeslaan op het

Manifesten

Domplein en wij hadden ze nodig om toch
weer even van de filmoorlog bij te komen,
met de gruwel van de nasleep als weten-
schap in je achterhoofd.

De waanzin van de oorlog wordt met name
in dit deel goed duidelijk gemaakt. Ook nu
weer met aanvullingen van ander archiefma-
teriaal — wat ben je trots dat je onbekende
Durruti-beelden ergens hebt kunnen opdui-
kelen — weet je ons een mooi beeld te schet-
sen van de waanzinnige alledag van de oor-
log, aan beide kanten. Niet alleen maar de
fascisten, maar ook de anarchisten zijn boe-
ven. Prima, dat geloof ik ook. Een prachtige
film heb je ons laten zien, dank je.

Maar toch. Ik blijf met iets zitten.

In ons vraaggesprek vertelde je dat je een
paar mythes hebt willen doorbreken. Alle
geweld in Spanje is volgens de westerse ‘pro-
gressieve’ wereld afkomstig geweest van
rechts. Dit was niet het geval, laat je duidelijk
zien. Van zowel rechts als links laat je beel-
den zien die je als onbevangen kijker de
keuze geeft voor wie je sympathie zou kun-
nen koesteren.

Dat klinkt plausibel en zou dit ook zijn, ware
het niet dat je nou net de béélden van een
fascistische fabriekseigenaar tegenover een
neutraliserende commentaarstem met de lin-
kerkant laat horen. Film is beeldtaal, geluid
ondersteunt het beeld. En wat mij betreft is je
poging dus net mislukt om een onpartijdig
beeld van de oorlog te schetsen. Rechts heeft
ook gevoel: die arme Salvans, doodgescho-
ten! Heb meelij! Wij zien het. Wat we héren
lijken een soort van verontschuldigingen van
links voor deze moordpartijen, waarvan we
er nog meer zien in de tussenliggende archief-
beelden. Je hebt dus een duidelijk taboe
doorbroken: wij mogen medeleven voelen
voor de rechtse onderdrukker. Dank je. Een
mens is ook maar een mens, zeker een onder-
drukkende industrieel.

Een tweede taboe dat je wilde doorbreken is
de beeldvorming bij links over de anarchis-
ten, die zo geweldig zouden zijn met hun
prachtige idealen. Dat was niet echt het

De AS 155 -

geval, maar dat geloofde volgens mij ieder-
een al die de anarchisten toch een warm hart
toedraagt. Nee, je zet meteen de eerste de
beste, nou ja, de eerste de slechtste anarchist
neer als moordenaar. De toon gezet, de stem-
ming bepaald, maar welk taboe doorbreek je
hier? Anarchisten als bommengooiers is vol-
gens mij een beeld dat je niet hoeft te door-
breken, want dat is nog steeds het meest
gangbare. Haal gewoon een slechte anarchist
uit de kast — hij bleek ook verguisd te worden
door de anarcho-syndicalistische organisa-
ties in Catalonié zelf — en zet daar tegenover
de goede anarchisten die afstand doen van
geweld. Dat doe je in je commentaar, je hebt
hiervan geen beelden. Hiermee maak je onte-
recht weer heiligen van ze in een tijd dat de
arbeidersstrijd zich steeds meer verhardde (je
zegt onterecht dat een grote groep voorstan-
der was van overleg in plaats van directe
actie: die groep was zeer gering in aantal, het
jaar was niet 1929, en ze ging tijdens de
Burgeroorlog wel geheel op in de CNT). Je
laat in je film de minder radicalen afstand
nemen van de radicale anarchisten. Heb je
ooit van solidariteit gehoord?

Ik weet het een en ander van Spanje en ik kan
je dit commentaar geven. Stel, ik weet niets
van de Spaanse Burgeroorlog, en dat zijn
meer mensen dan je denkt. (Zelfs Spanje-
freaks bij de voorstelling in het Cervantes
instituut konden niets zinnigs over de Burger-
oorlog vertellen.) Ik zie hoe zielig de rijken
van rechts worden afgemaakt door die
gewelddadige anarchisten. Hoe genuanceerd
de andere beelden ook zijn, dit beeld is door-
slaggevend.

Maar erger nog;: stel ik woon in Spanje en heb
veertig jaar lang gehoord hoe de ‘rooien’ tij-
dens de oorlog hebben huisgehouden en dat
het daarom maar gelukkig was dat Franco ze
zoveel mogelijk monddood heeft gemaakt.
Veertig jaar en nog langer is deze geschiedenis
gemeengoed geweest.

Péter Forgacs, welke taboes denk je daar met
deze film te hebben doorbroken? Rechts was
z0 erg nog niet? En behalve wat uitzonderin-
gen: anarchisten zijn gewelddadig? Dapper

Manifesten 45



van je. Franco zou je omarmen.

In Spanje mogen tegenwoordig de monden
weer open, worden de wonden van links
open gehaald door kleinkinderen die geen
genoegen nemen met het zwijgen van hun
moeders en vaders. Zij willen weten wat met
oma en opa is gebeurd, wat die geschiedenis-
sen zijn waarover nooit gesproken wordt.
Benieuwd naar hun eigen verleden en niet
naar die van de machthebbers.

Een Catalaanse jonge vrouw bleef na de ver-
toning verward achter: ‘is het erg dat ik er
niet warm of koud van wordt dat zo'n klote
fascist als Salvans is vermoord? Ik wil wél
weten wie zijn moordenaar was en hoe die
leefde. Helaas hadden de armen geen
camera’s.’

Beste Péter, ik kan me hier alleen maar bij
aansluiten.

Hanneke Willemse.

EEN GRONDSLAG IN DE LUCHT
Grondslagendiscussies, ik ben er gek op. In
De AS 152/153/154 schrijft Bas Moreel over
hoe grondslagen soms ontaarden in dogma’s
en in datzelfde nummer reageert André Bons
erop. Het merkwaardige is dat Bas een schets
geeft van een anarchistische grondslagenset
waarin ik mijn eigen ideeén niet erg herken,
dat hij alternatieve gedachtengangen rond
die grondslagen geeft waarin ik me zo goed
als niet kan vinden en dat de kritiek van
André een type anarchist schetst waarmee ik
me ook al niet verwant voel. De oorzaak van
dat hier iets langs elkaar heen gaat, lijkt me te
zitten in dat de artikelen eigenlijk niet echt
over grondslagen gaan, maar vooral sociolo-
gische opmerkingen bevattten over anarchis-
ten van type a, b, c.

Gegeneraliseerde types en ja, wie past daar
nu in? Bij generalisaties gaat er o zo gemak-
kelijk iets fout, eigenlijk zijn ze een stijlfiguur,
een redeneertrant die je het beste maar kunt
vermijden. (Een voorbeeld zit al in de eerste
zin van Bas, waar hij zegt dat op een anar-
chistische boekenmarkt alles geschreven is
vanuit een vaste grondslag. Ik weet vrijwel
zeker dat zowel ‘alles’ als ‘vaste’ hier een

46 De AS 155 -

onterechte generalisatie bevatten en zou het
artikel vanwege die openingszin ongelezen
hebben kunnen laten. Overigens gaat het in
het stuk van André ook mis in de eerste zin,
waar de anarchist in algemene zin een ‘hij’
blijkt te zijn. Ook dat zou reden hebben kun-
nen zijn om niet verder te lezen.)

Intussen kaart Bas een heel interessant punt
aan: de afstand tussen wat je eigenlijk wilt en
de dagdagelijkse praktijk is veelal zo enorm
groot, dat de moed je in de schoenen dreigt te
zakken — en wat doe je dan? Bas lijkt enigs-
zins allergisch geworden voor degenen die
ondanks een ontbrekende praktijk toch op
het aambeeld der grondslagen blijven slaan,
terwijl ik bij André tussen de regels meen te
lezen dat het hem erg aan het hart gaat wan-
neer de weerbarstigheid van de praktijk zou
veroorzaken dat de grondslagen uit beeld
zouden raken. Ik schrijf daar kortheidshalve
‘de grondslagen’, maar nauwkeuriger is om
het te hebben over ieders persoonlijke grond-
slagen, ieders eigen set van zeven of tien of
hoeveel grondslagen dan ook. Nul kan ook.
Karl Popper (kennisfilosoof) beweerde dat
definitiediscussies onvruchtbaar zijn (‘per
definitie’ zou ik er bijna aan toevoegen). Daar
ben ik het mee eens, want neem nu zo'n
begrip als ‘revolutie’. Laat dat woord vallen
in een discussie en verwarring is je deel,
geheid! Of ‘macht’, dat woord leidt ook altijd
tot geharrewar. Of grondslag!

Toch houd ik persoonlijk erg van grondsla-
gen, al noem ik ze liever axioma’s. Axioma’s
zijn verder nergens toe te herleiden startpun-
ten van denken. ‘Vrijheid” vind ik bijvoor-
beeld een mooi startpunt, maar dat moet ik
dan zelf voor in mijn eigen denken nader
invullen. Ik weet wel zeker dat mijn invul-
ling een andere is dan die van een VVD-er
(m/v), maar dat geeft niet, er is geen echte
definitie van ‘vrijheid’. Voor mijzelf maakt
dat niet uit, en evenzo maakt het voor mij
niet uit of een axioma utopistisch is, naief,
onbereikbaar enzovoort.

Het leuke van grondslagen (om dat woord
dan toch nog maar even te gebruiken) is dat
ze juist het uiterste van een heel spectrum

Manifesten

aan mogelijkheden kunnen aanduiden. Het
uiterste van een dergelijk spectrum is wel-
licht (of hoogstwaarschijnlijk) niet hier en nu
in praktijk te brengen, maar kan intussen
toch heel leuk zijn om aan te denken, kan
inspireren tot tussenoplossingen die je anders
in je hier-en-nu-mismoedigheid niet zou
bedenken. ‘Schaf de gevangenissen af’ is zo'n
utopistische kreet (van sommige anarchisten
én sommige niet-anarchisten) waarop je zou
kunnen reageren met een ‘dat lukt natuurlijk
nooit dus laaaat maar’. Maar je zou er ook
eens een tijdje over kunnen nadenken en dan
merken dat huidige gevangenissen voor een
deel preventief en voor een deel als wraak
bedoeld zijn. En dan bedenk je misschien een
soort gevangenis die wel een preventie- maar
geen wraakinstituut is, waarin de misdadi-
gers zich als in een hotel wanen en niet meer
naar buiten willen. De utopie is dan niet
bereikt — nog niet, nog lange niet — maar een
tikkeltje meer beschaving wel. Wat je in je
laaaatmaarstemming over het hoofd zou
hebben gezien.

Een aantal jaren geleden hebben Rymke
Wiersma en ik een brochure uitgebracht
onder de titel Een en een is zelden twee, waar-
mee we hoopten te bereiken dat het of-of-
denken wat minder gebruikt zou worden.
Heel vaak is er echt sprake van een spectrum
aan mogelijkheden en je doet er onverstandig
aan om alleen naar de uitersten te kijken. Als
iets je niet bevalt ga je een stapje naar links of
rechts in het spectrum zonder meteen alles af

te kraken of het kind met het badwater weg
te gooien. Helaas heeft Bas in zijn artikel
nogal wat of-of-redeneringen gebruikt, in de
trant van: ‘anarchisties ideaal A heeft te X op
moment T niet gewerkt, dus weg ermee’. Als
iets eenmaal of meermalen mislukt is wil dat
niets zeggen over of het altijd zal mislukken.
Omgekeerd wil het wél lukken van iets niet
zeggen dat het dus altijd en overal mogelijk
zal zijn. Het vinden van voorbeelden en
tegenvoorbeelden zegt dus vaak erg weinig,
is alleen maar adstructie. Voorbeelden heb-
ben vaak weinig tot geen logische kracht.
Als we onze hooggestemde idealen leggen
naast de huidige samenleving(en) dan is het
niet moeilijk te concluderen dat er nog een
hele weg te gaan is. Het lijkt mij een uitda-
ging om zowel de grondslagen overeind te
houden als om allerlei tussenstappen te for-
muleren én om velerlei praktische meer of
minder halfbakken praktijkverbeterinkjes te
bedenken. Bij het artikel van Bas bekroop me
het gevoel dat hij naar een ‘beter één prak-
tijkje in de hand dan tien grondslagen in de
lucht’ toewerkte. Dan heb ik liever tien
grondslagen in de lucht plus tien praktijkjes
in de hand! En het lijkt me heel interessant
om eens van Jan, Mien, alleman en allevrouw
in ‘de beweging’ te horen hoe ze met mis-
moedigheid omgaan, wat ze vinden van niet
anarchistische doch wel beschaafder samen-
levingsinrichtingen dan de huidige. En welke
dogma’s ze volgaarne blijven koesteren.
Weia Reinboud

memoriam’.

MURRAY BOOKCHIN (1921-2006)
Eind juli 2006 overleed de Amerikaanse libertair Murray Bookchin op 85-jarige leeftijd. Hij
behoorde tot de meest invloedrijke anarchisten van na de Tweede Wereldoorlog. Zijn bekend-
heid ontleende hij vooral aan zijn pleidooi voor een ecologisch anarchisme, in dat opzicht is hij
niet onterecht vergeleken met Peter Kropotkin. Al jong was hij in New York politiek actief in
de communistische jeugdbeweging, nadien sloot hij zich aan bij een kleine groep rond Josef
Weber, een trotskistische emigrant uit Duitsland. In de jaren vijftig ontdekte hij het anarchisme.
Zijn magnum opus The ecology of freedom verscheen in 1982. In De AS 156 een uitgebreider ‘in

De AS 155 — Manifesten 47



UIT HET LAND VAN PROUDHON 1

Dit is de eerste aflevering van een nieuwe rubriek.
Hierin zal aan de orde komen wat Thom Holterman
in Frankrijk, het geboorteland van de vermaarde
negentiende eeuwse anarchist Pierre-Joseph
Proudhon (1809-1865), waard vindt om op te
merken. Onvermijdelijk is dat selectief. In de eer-
ste plaats hangt de selectie samen met de persoon-
lijke smaak en interesse van de auteur. In de
tweede plaats is het aanbod van opmerkenswaar-
dige zaken oneindig veel groter dan waaraan hij
aandacht kan schenken. Bovendien is de ruimte in
De AS beperkt. (Red.)

Of Proudhon tot een van de kerkvaders of
—leraren moet worden gerekend — zoals in De
AS 152/153/154 aan de orde kwam, blijft
hier buiten discussie. Want hij is zeker wel
geboren en getogen in Frankrijk. Hij heeft om
zijn opvattingen aangaande het anarchisme
sociétaire enkele jaren in de gevangenis in
Frankrijk doorgebracht, alsmede is hij om
aan vervolging daaromtrent te ontkomen
vrijwillig een tijd in ballingschap gegaan (in
Belgié).

Proudhon heeft zeer uiteenlopende opvat-
tingen over heel verschillende onderwerpen
gepubliceerd. In de jaargang van het Franse
anarchistische weekblad Le Monde Libertaire
[De vrije wereld] (van april 2005 tot mei 2006,
nr. 1396 tot nr. 1438), die ik onlangs onder
ogen kreeg, treft men van de hand van
Jacques Langlois een aantal doorwrochte
artikelen aan over die opvattingen. Het ope-
ningsartikel (in nr. 1399) spreekt voor zich:
Pierre-Joseph Proudhon, Het belang van zijn
gedachten voor het heden. De vervolgartikelen
van Langlois over Proudhon vindt men in nr.
1402, 1408 en in het bijzondere nummer, nr.
28 (juli/september 2005).

Het andere bijzondere nummer van die jaar-
gang van Le Monde Libertaire (nr. 29; dec.
2005/jan. 2006) lijkt vooruit te lopen op een
discussie over anarchisme die in De AS-kring
woedt naar aanleiding van de bijdrage van
Bas Moreel en de reactie daarop van André
Bons (nr. 152/153/154).

48 De AS 155 -

De titel van het bijzondere nummer is ruim
gekozen en luidt: PA KIN is als libertair gestor-
ven/DADA is levend/En jij, hoever ben jij met het
anarchisme? Kortom, het is een heel gevari-
eerd nummer waarin veel kanten van het
anarchisme aan de orde komen. In dat num-
mer onder meer een bijdrage die leert dat de
kleinzoon van Che Guevara anarchist is.
Daarnaast ook een artikel over de Franse
schrijver Albert Camus: de mens, de opstand,
de revolutie en het syndicalisme. Vervolgens
over het Dadaisme: Boem, Boem, Boem.
Verder een uitgebreide behandeling van de
levensloop van de Chinese anarchist PA KIN
(1904-2005).

Over PA KIN meldde P’tje Lanser al in zijn
Bladspiegel 19 (De AS nr. 152/153/154). Bij
hem heet hij BA JIN (op gezag van de door
P’tje aangehaalde lectuur). Welke schrijfwijze
van de naam correct is, weet ik niet. De
schrijfwijze van die naam is in Le Monde
Libertaire namelijk niet alleen verschillend,
ook de vermelde herkomst ervan is voor de
helft anders. P’tje schrijft dat BA ontleend is
aan de naam Bakoenin, maar in Le Monde
Libertaire heet het dat het eerste karakter (PA)
is gekozen als hommage aan een van zijn
kameraden die in Parijs zelfmoord pleegde,
terwijl het tweede karakter (KIN) het laatste
karakter betreft van de Chinese schrijfwijze
van de naam van Kropotkin. ‘But what’s in a
name?’...

In nummer nr. 29 van Le Monde libertaire treft
men van de hand van Ph. Pelletier, een geo-
graaf en libertair, werkzaam aan de universi-
teit van Lyon-II, een bespreking aan van de
attractiviteit van de negentiende eeuwse geo-
graaf en anarchist Elisée Reclus (1830-1905).
De reden voor zo'n behandeling is dat het
jaar 2005 is aangegrepen om Elisée Reclus
uitgebreid te herdenken. Reclus, die bevriend
was met Peter Kropotkin (eveneens geograaf
en anarchist), heeft zijn leven en werk inge-
richt in de vorm van een tegenstroom tegen
heersende gewoonten en gevestigde mach-
ten. Zijn honderdste sterfdag is gebruikt door
hedendaagse geografen en anarchisten om in
2005 allerlei symposia en conferenties over

Manifesten

zijn denkbeelden te beleggen en de relevantie
ervan voor het heden te bediscussiéren. Het
internationale colloquium Elisée Reclus et nos
géographies, Textes et prétextes, gehouden aan
de universiteit van Lyon-II, is nu op CD-rom
verschenen (zie ook: http://www.univ-
lyon2.fr/ colloque/reclus).

Een andere Franse libertair, te weten Léon
Werth (1878-1955), kreeg in le Magazine litté-
raire (januari 2006, nr. 449, p. 10-13) aandacht
— vanwege diens vijftigste sterfdag. Ik moet
bekennen dat ik nog nooit van hem had
gehoord. Wat ik echter over hem in het
genoemde tijdschrift las, prikkelde mij hem
te leren kennen. Want wat was die man niet
al? Libertair, antiklerikaal, antimilitarist, anti-
kolonialist, antistalinist, schrijver. Er versche-
nen heruitgaven van zijn teksten, waaronder
zijn La maison blanche [1913], [Het witte huis,
niet te verwarren met het bastion van de
verschrikkelijke Bush, maar een zieken-
huis...], (heruitgegeven Viviane Hamy, Parijs,
2006) en een biografie van Gilles Heuré,
L’insoumis, Léon Werth 1875-1955, eveneens
verschenen bij Viviane Hamy, Parijs, 2006.
Het is jammer van al dat werk, het heeft mij
namelijk niet kunnen overtuigen van Werths
kwaliteiten, literair noch theoretisch gezien.
Wat dat laatste aangaat een voorbeeld. Werth
wordt mede geschetst als een antimilitarist.
Zijn biograaf Heuré zegt dat dit minder is
omdat hij tot militaire dienst verplicht is — die
dienstplicht vervulde hij gewoon..., maar
meer vanuit zijn ‘natuur’ (zijn karakter)
omdat hij ongevoelig is voor discipline. Als
dan de Eerste Wereld oorlog begint, loopt hij
zijn oproep in 1914 vooruit door in een arti-
kel te schrijven ‘we gaan Duitsland een lesje
leren’. Werth mag dan zijn leven lang een
‘weerspannige’ zijn geweest, maar dan met
een theoretische diepgang en stabiliteit van
een speelgoedemmertje in woelig water.

Het serieuzere werk hoopte ik in een tekst
van Jacques Darcanges te vinden, verschenen
onder de titel Projet pour une nouvelle Société
[Project voor een nieuwe maatschappij],
Editions de I’Orme, Nersac, 2005. Nu wil het
dat ik een allergische reactie vertoon, wan-

De AS 155 -

neer ik het woordje ‘nieuw’ tegen kom. Het is
mijn stellige overtuiging dat anno heden er
niets nieuws meer te bedenken is. ‘Anders’,
‘hernieuwd’, ‘geactualiseerd’, dat kan alle-
maal, maar nieuw: neen! Dat blijkt dan ook
als men de boven vermelde tekst leest. Wie in
Nederland de moeite neemt nog eens het
boek ter hand te nemen van Marius de Geus,
van meer dan tien jaar geleden, getiteld
Politiek, milieu en vrijheid, Over de onbeheers-
baarheid van de milieucrisis, de rusteloze afval-
maatschappij en de noodzaak van een telescopi-
sche ecostaat (Utrecht, 1993), is breder en
diepgaander geinformeerd dan met het boek
van Darcanges uit 2005. Dat levert een merk-
waardige problematiek op, waar ik vaker
tegenaan zal lopen. Ik besprak een en ander
in een uitgebreide briefwisseling met de
auteur, die ik overigens voor oprecht houd.
Zijn boek is opgebouwd uit een groot aantal
elementen van algemene bekendheid betref-
fende een ecologische en sociaal-economi-
sche kritiek met een anti-kapitalistische
inslag. Maar zelfs een jonge Amerikaanse
acteur, in dit geval Leonardo DiCaprio, weet
te vertellen dat ons ecosysteem meer en meer
wordt bedreigd door de op winstbejag
gerichte productie- en consumptiewijze op
wereldschaal. Je moet een idioot zijn of wel
erg slecht geinformeerd om dit alles niet te
zien en begrijpen, zo zegt hij in een tv-docu-
mentaire (uitgezonden in Frankrijk, TF1, 11
december 2005). Darcanges schrijft dat men
in Frankrijk inderdaad dom is of zich althans
van de domme houdt. Daarom zijn boek. Er
moet worden gewaarschuwd zoals hij doet,
meent hij.

Wat mij in het boek van Darcanges verder
opvalt — als hij spreekt over ‘menselijke maat’
en ‘nieuwe maatschappij’, is het ontbreken
van elke referentie richting Anglo-
amerikaanse literatuur. Het lijkt erop dat wat
niet in het Frans is gepubliceerd, onbekend
blijft voor Fransen, inclusief de zogeheten
‘intelligentia’. Frankrijk lijkt daarmee op een
‘eiland’... Je vindt bij Darcanges dan ook
geen verwijzingen naar Schumacher,
Bookchin, Sale etcetera, teksten dus uit de

Manifesten 49



jaren zeventig en tachtig van de vorige eeuw.
Zo komt het project ‘nieuwe maatschappij’
wat in de lucht te hangen. Want voor wie
nieuw?

Inmiddels heeft een groot aantal individuen
en milieuorganisaties in Frankrijk zich ver-
enigd om gezamenlijk een ecologische ziens-
wijze te verdedigen in L’Alliance pour la pla-
nete [Het verbond voor de aarde], waartoe
men een manifest heeft opgesteld (zie http:/ /
www.wwt.fr/ pdf/ManifesteAlliance.pdf).
Moet de radicale verandering in de maat-
schappij dan van de niet-gouvernementele
organisaties komen? Wie de aflevering van
het Franse tijdschrift Vacarme (januari-maart
2006, nr. 34) leest, komt wellicht tot die over-
tuiging. Dit nummer is gewijd aan het onder-
werp Niet-gouvernementele politiek. Een
bespreking ervan in het dagblad Le Monde
(27 januari 2006) leerde me dat ik met
Vacarme het meest stoutmoedige tijdschrift
voor de intellectuele Franse goegemeente
onder ogen zou krijgen. Wat onmiddellijk
opvalt, is dat alle Engelstalige bijdragen in
het Frans zijn vertaald... Dit doet niets af aan
de grote hoeveelheid zeer informatieve bij-
dragen op velerlei vlak waar ‘politiek’ bedre-
ven wordt door niet-politieke organisaties.
De leidende gedachte achter de opzet van dit
nummer is: hoe kan er door wie of welke
organisatie ‘politieke druk’” worden gezet in
een maatschappij, zonder daarbij de hulp
van de overheid in te roepen. In dat geval
laten zich bijdragen groeperen die of meer

naar theorievorming neigen of die vooral op
het maatschappelijk actiepotentieel zijn
gericht. Vacarme levert in dat geval een groot
palet aan practici van de niet-gouvernemen-
tele politiek, ingedeeld naar hun motieven en
naar hun manieren van handelen.

Zoals te verwachten valt, beweegt men zich
onder meer op het uitgebreide vlak van de
mensenrechten, de ecologie, het feminisme
(het Nederlandse initiatief Women On Waves
wordt bijvoorbeeld behandeld). Ideologsich
gezien vond ik het volgende element uit een
interview een herkenbaar dieptepunt van
Amerikaans denken.

In de VS bestaat al decennia lang een grote
organisatie ter verdediging van burgerlijke
vrijheden (de ACLU; American Civil Liberties
Union). Deze organisatie heeft een juridische
afdeling, die zich kan meten met de grootste
advocatenkantoren in de VS. Voor opeenvol-
gende Amerikaanse regeringen is deze orga-
nisatie, waarvan ieder individu lid kan wor-
den, steeds knap lastig geweest. Men is trots
op het lidmaatschap, vertelt de uitvoerend
directeur van die organisatie aan Vacarme.
Leden zijn zogenaamde “kaarthouders’. Toen
in 1988 in de debatten voor de presidentsver-
kiezingen Dukakis (democratische kandi-
daat) en Bush sr. (Republikeinse kandidaat)
tegenover elkaar stonden, verweet Bush sr.
Dukakis ‘kaarthoudend lid’ te zijn van de
ACLU. Dat is dus de familie Bush die vrijhe-
den heet te verdedigen...

Thom Holterman

DOMELA-LEZING & BOEKENMARKT

De jaarlijkse Domela Nieuwenhuis-lezing wordt georganiseerd op 26 november 2006, zoals
gewoonlijk in het Domela Nieuwenhuis-museum in Heerenveen. Aanvang: 13.00 uur met een
rondleiding door het museum door Bert Altena, om 14.30 uur de lezing gevolgd door de uit-
reiking van de Domela Nieuwenhuis-penning. De lezing wordt gehouden door Cees
Hamelinck, voorzitter van de Liga van de Rechten de Mens. Hij zal spreken over het span-
ningsveld tussen terrorismebestrijding en mensenrechten.

Op 2 december 2006 gaat voor de achtste keer de jaarlijkse Anarchistische Boekenmarkt in
Utrecht van start. Evenals vorig jaar wordt de markt van 11.00 tot 18.00 uur gehouden in De
Kargadoor, Oudegracht 36 (schuin tegenover boekhandel De Rooie Rat).

50 De AS 155 — Manifesten

BOEKKBESPREKINGEN

VOLKSKUNDIGEN
OP HET HELLEND VLAK

Het inburgeringsproces, waarover nu zo veel
gesproken en geschreven wordt, maakt pijn-
lijk duidelijk dat de definiéring wat een
Nederlander tot Nederlander maakt geen
gemakkelijke opgave is. Vragen van het
inburgeringsexamen, zo bleek onlangs, stel-
len zelfs zich Nederlander noemende
Nederlanders voor problemen, laat staan
allochtonen die vanuit een ver land de hoop
koesteren de oversteek te kunnen maken.
Wat verbindt Nederlanders met elkaar? Is er
eigenlijk wel een grootste gemene deler? Wat
is eigenlijk ‘volksaard’? Bestaat er wel een
‘volksstam’? En hoe is het gesteld met ‘rasei-
genheden’?

Barbara Henkes heeft in het boeiend en hel-
der geschreven Uit liefde voor het volk nage-
gaan hoe van 1918 tot 1948 werd nagedacht
over die Nederlandse ‘eigenheid’. Daarbij
onderzocht ze nauwgezet de politieke con-
sekwenties die hieraan verbonden zijn en de
rol van de wetenschap daarbij. In deze ver-
kenning op het snijvlak van wetenschap en
politiek volgt ze vier volkskundigen: Dirk
Jan van der Ven (1891-1973), Jan de Vries
(1890-1964), Nico de Haas (1907-1995) en PJ.
(Piet) Meertens (1899-1985). Alle vier wilden
door het accent te leggen op de betekenis van
culturele verschijnselen, zoals bijvoorbeeld
oogstgebruiken en volksdansen, een bijdrage
leveren aan de versterking van de eenheid
van ‘het Nederlandse volk’, de nationale
gemeenschap. Hun levensgeschiedenissen
zoomen in op de wijze waarop zij in het
spanningsveld tussen wetenschap en politiek
opereerden en welke posities de betrokkenen
innamen. De manier waarop Barbara Henkes
dat alles vorm weet te geven maakt het bij
alle vier tot een spannende, fascinerende
onderzoekstocht waarbij je je als lezer graag
laat meevoeren.

Aan het begin van de twintigste eeuw werd
volkskunde niet voor ‘vol’ aangezien Er
waren genoeg belangstellende amateurs die

De AS 155 -

zonder veel bijgedachten een bijdrage wilden
leveren aan het verzamelen van plaatselijke
of regionale cultuurverschijnselen. Het
omvormen van deze interessen tot een weten-
schappelijke discipline ging zeker niet van-
zelf en kreeg pas na de Eerste Wereldoorlog
de wind in de zeilen. Het duurde geruime
tijd voordat zowel de overheid als belangrij-
ke personen in het wetenschappelijke milieu
overtuigd raakten van het belang van deze
nieuwe loot aan de wetenschappelijke stam.
Volkskundigen werden benaderd om met
hun werkzaamheden cultuurpolitieke doel-
einden te ondersteunen. Zo werd na 1918
volkskunde gekoppeld aan eenwording van
het Nederlandse volk, versterking van de
natie en de roep om ‘de sterke man’. Tevens
werd volkscultuur met zijn nadruk op de
schoonheid van de eigen regio met zijn ver-
schillen, gewoonten en gebruiken, verbon-
den met het nationalistische streven het eigen
land lief te hebben. De bestudering van
volkscultuur was zeker geen vrijblijvende
aangelegenheid.

De samenwerking met Vlaamse en Duitse
collega’s leidde er toe dat steeds meer de
richting werd ingeslagen waarbij de gedeelde
Germaanse volkscultuur in de grensgebieden
van de drie landen wetenschappelijk in kaart
werd gebracht. Het is opvallend dat ook
volkskundigen die het nationaal-socialisme
niet omarmden, steeds meer begonnen te
kijken naar cultuurgrenzen in plaats van
staatsgrenzen. Na de inval van Duitsland
pompten de nazi’s veel geld in volkskundig
onderzoek. Maar dan wel onder de voor-
waarde dat de Nederlandse volkscultuur als
een deel van de Germaanse identiteit werd
opgevat. ‘Het Germaanse’ kreeg in termen
van zowel ras als cultuur een steeds absolu-
ter karakter onder het nationaal-socialisme.
Wie dit criterium niet omarmde kon er zeker
van zijn uit de volkskundige gemeenschap te
worden gestoten. Voor de inval van Hitler
vertoonde de volkskunde nog wel internatio-
nalistische trekken, maar dat zou daarna
vervagen. Onderzoek naar de Nederlandse
volkscultuur vond ook plaats in een Groot-

Manifesten 51



Nederlandse context: dus zowel in Nederland
als Vlaanderen/Belgié. De nazi’s benaderden
de volkskundigen met maar een gedachte:
hoe kunnen ze zo snel en zinvol mogelijk in
het nationaal-socialistische raderwerk wor-
den ingepast. De nazi-gestuurde volkskunde
legde dwingend de nadruk op de ‘volksop-
voedende’ betekenis van onderzoek. Zo
raakte de Nederlandse en Vlaamse volkscul-
tuur verweven met een politieke praktijk die
het Germaanse element bewust versterkte.
En dat ging ten koste van andere, zoals
Romaans, Slavisch of niet-Arisch gedefini-
eerde invloeden.

Bij alle vier betrokkenen onderzoekt Barbara
Henkes op een even nauwgezette als subtiele
wijze hoe elk met eigen wisselende idealen,
ambities en wetenschappelijke uitgangspun-
ten reageerde op deze Germaanse weten-
schapspraktijk. Naarmate de nazi's steeds
meer hun macht, geld en invloed gebruikten
om randvoorwaarden te stellen zien we de
betrokkenen op het hellend vlak naar bene-
den glijden. Welke consequenties verbonden
zij zelf aan hun handelen?

Barbara Henkes heeft overduidelijk oog voor
het ‘persoonlijke’ van elk en daarmee ook
voor de morele dilemma’s. Het was Barbara
Henkes’ bedoeling beslist niet om ‘goed’
tegenover ‘fout’ te plaatsen. Het ging haar
erom na te gaan hoe beweeglijk het proces
van politieke en morele keuzes kan zijn. En
daarvoor is ruimte nodig. Barbara Henkes
zelf daarover: ‘Wanneer er ruimte wordt
gecreéerd om de veranderingen in het den-
ken, handelen en beoordelen van de betrok-
kenen over een langere periode te volgen en
te vergelijken blijkt dat het denken in termen
van “Germaanse cultuur” noch kritiek op de
vooroorlogse parlementaire democratie zon-
der meer tot affiniteit met het nazi-regime
moesten leiden. De politieke keuzes die met
dergelijke opvattingen gepaard gingen lie-
pen sterk uiteen en waren tijdens de Duitse
bezetting nog aan verandering onderhevig'.
Ze kiest — zo verantwoordt ze haar onder-
zoeksopzet — voor de persoon met zijn eigen
stijl, subjectieve drijfveren en morele keuzes

52 De AS 155 -

als veranderlijke maar ook verbindende fac-
tor tussen het wetenschappelijke en politieke
domein. Voor haar werd op die manier dui-
delijk dat wetenschap en politiek niet alleen
gevormd worden door rationele afwegingen
maar evengoed door subjectieve gevoelens
van nieuwsgierigheid, angst, strijdlust, iden-
tificatie en distantie. Barbara Henkes: ‘Met al
die factoren moet rekening gehouden wor-
den bij het beoordelen van opvattingen van
volkskundigen en andere wetenschappers
over “de Nederlandse aard en identiteit in de
vorige eeuw”’.

Na de oorlog werden Jan de Vries en Nico de
Haas veroordeeld. Volkskunde had voor het
grote publiek afgedaan, het was een ‘foute’
discipline. Om daaraan te ontkomen werd
een onderscheid gemaakt tussen de weten-
schappelijke volkskunde en een politiek-ide-
ologische volkskunde. Op die manier lukte
het de wetenschappelijke integriteit van de
volkskunde te behouden. (DdW)

Barbara Henkes, Uit liefde wvoor het wvolk.
Volkskundigen op zoek naar de Nederlandse iden-
titeit 1918-1948, Athenaeum-Polak& Van Gennep,
Amsterdam 2005, geill.; 494 pag.; 24,95 euro.

KURT ZUBE

Al jaren beschikken anarchisten in Berlijn
over een eigen bibliotheek, waar ook maan-
delijks lezingen gehouden worden. Deze
Bibliothek der Freien (een verwijzing naar de
gelijknamige groep linkse hegelianen waar-
van rond 1840 Max Stirner deel uitmaakte) is
te vinden aan de Greifswalderstrasse 4.

De bibliotheek is nu gestart met een reeks
‘Findmittel und Bibliographien’, met als eer-
ste uitgave een door Wolfgang Eckhardt
samengesteld overzicht van de bibliotheek
van de individueel-anarchist Kurt Zube die
vorig jaar verworven werd. Verder bevat
deze uitgave een uitvoerige inleiding door
Uwe Timm, vriend en geestverwant van
Zube (1905-1991) en ooit — begin jaren zestig
— correspondent in West-Duitsland van het
toenmalige anarchistische weekblad De Vrije,
nu één van de bekendste Duitse schrijvers.
Zube die al jong een hevig bewonderaar was

Manifesten

van John Henry Mackay, bekend als (her)
ontdekker van Stirner, moest met zijn (eerste)
Mackay-Gesellschaft en zijn uitgeverij
Radikaler Geist stoppen na het aan de macht
komen van Hitler. Daarna was hij nog kort
actief in een Genossenschaft van geldhervor-
mers, week vervolgens uit naar Wenen en
werd statenloos.

In 1945 pakte hij de libertaire draad weer op,
eerst in Wenen, later in Freiburg. De (tweede)
Mackay-Gesellschaft ontstond in 1974 met
als voornaamste doel de heruitgave van het
werk van de Schots-Duitse dichter, schrijver
en denker en verder het verbreiden van
individueel-anarchistische denkbeelden.

In 1977 publiceerde Zube (die vaak als schrij-
ver de naam Solneman gebruikte) zijn mag-
num opus dat in de traditie van Stirner en
Mackay vertrekt vanuit de stelling dat gelijke
vrijheid voor allen tot een heerschappijloos
samen leven leidt. Hoewel het een werk is
van 354 pagina’s noemde Zube het Das
Manifest der Freiheit und des Friedens. In De AS
29/30 werd het boek positief besproken.
Timm zegt in zijn inleiding terecht dat het de
verdienste van de Mackay-Gesellschaft is
geweest, dat deze zich richtte tot de midden-
groepen en ‘het anarchisme’ niet bij voorbaat
reduceerde tot een ideologie voor proletari-
sche randgroepen zoals in de jaren zeventig
nogal eens het geval was. (HR)

Wolfgang Eckhardt, Kurt Zube (1905-1991).
Nachlassverzeichnis; Einleitung Uwe Timm;
Karin Kramer Verlag, Berlin 2006; 52 pag. (Deze
uitgave is te downloaden via www.
BibliothekderFreien.de/Publ/Bibl1.pdf)

MONDIALE VOETAFDRUK

Het is nog niet eerder voorgekomen dat men-
sen meer van de aarde gebruiken dan de
natuur kan opbrengen. Toch is dat sinds pak-
weg 1987 het geval, ‘toen brak de mensheid
als het ware door de duurzaamheidsbarriere
van de aarde heen’, aldus Jan Juffermans van
De Kleine Aarde.

In 1993 verscheen aan de Vrije Universiteit
Amsterdam een rapport over de rechten van
de armen. Hierin werd een nieuwe benade-

De AS 155 -

ring van het arm-rijk-vraagstuk naar voren
gebracht: een herverdeling van de rechten op
CO2-uitstoot. Het idee van de mondiale voet-
afdruk, een methode om uit te rekenen hoe
groot het stukje van de aarde is dat een indi-
vidu, groep of land verbruikt, is hieruit
voortgekomen. Sterke kanten van de voetaf-
druk zijn de uitrekenbaarheid van het gebruik
van grondstoffen en de mate van vervuiling,
en vooral de link die de voetafdruk legt tus-
sen milieu en mensenrechten.

Helaas is de voetafdruk nog niet in brede
kring bekend. Kees Waagmeester besloot
daar iets aan te doen, en hij schreef het ver-
haal Ik en de wereld, over de lotgevallen van
Bold. Bold is een (fictieve) journalist die via
(de echt bestaande) Jan Juffermans in aanra-
king komt met het idee van de voetafdruk. In
dialogen met vriendin Janine, en in gesprek-
ken op de redactie van de krant, wordt Bolds
groeiende onrust geschetst, onrust over de
economische en ecologische wantoestanden
in de wereld, en over de onverschilligheid en
onwetendheid hierover bij de meeste mensen
waarmee hij te maken heeft. Bold zit vooral
met de vraag hoe hij hier een verhaal van kan
maken dat een brede groep mensen aan-
spreekt — en dat was ongetwijfeld ook de
vraag van Kees Waagmeester, zodat het boek
deels naar zichzelf verwijst. Dit boek heeft
echter twee voorkanten: draai het om, en dan
heet het ineens De wereld en ik. Daarachter
staat in kleine letters ‘Dossier Jan Juffermans’
— dit deel bevat de ‘droge’ feiten, de feiten
waarmee Bold zo worstelt.

‘De gemiddelde Nederlander heeft een
Voetafdruk van 4,7 hectare. Voor alle zestien
miljoen Nederlanders samen is dus een
oppervlakte nodig van 76,8 miljoen hectare.
Nederland is zelf in totaal maar 3,8 miljoen
hectare groot. Onze totale voetafdruk is zo'n
twintig maal groter dan Nederland zelf.
“Vooral de Nederlandse claim op de vrucht-
bare akkers in arme landen is een probleem.
Daardoor is er sprake van oneerlijke concur-
rentie tussen veevoer voor Nederlandse die-
ren en de voedselvoorziening voor de eigen
inwoners. Wij zijn zo rijk dat wij meer kun-

Manifesten 53



nen betalen voor de teelt van veevoer dan de
eigen mensen om voedsel voor zichzelf te
kopen.” Zo maar wat citaten uit het “Dossier
Jan Juffermans’. Wie haar of zijn eigen voet-
afdruk wil uitrekenen kan dat doen met de
‘Quick Scan’ in dit boek of op www.voeten-
bank.nl.

Voor wie het hiervoor besproken boek te
populair of te lichtvoetig is, is Nut & Noodzaak
van de Mondiale Voetafdruk: Over de mondiale
gebruiksruimte, duurzaamheid en mensenrechten
geschikter, een nieuw boek van Jan Juffermans
zelf, te koop in de boekwinkel, te bestellen bij
de schrijver (met korting) of gratis te down-
loaden op www,janjuffermans.nl. Maar
bedenk wel, waarschuwt de schrijver, dat het
printen van het hele boek een grotere
Voetafdruk kan hebben dan de gedrukte ver-
sie, en dat geldt ook voor het helemaal lezen
van het scherm. (RW)

Kees Waagmeester, 1k en de wereld (Het verhaal
van Bold en Janine) | De wereld en ik (Dossier Jan
Juffermans),Lemniscaat, Rotterdam 2006, ISBN
90 5637 801 5, 232 pag. 17,95 euro.

Jan Juffermans, Nut & Noodzaak van de Mondiale
Voetafdruk: Over de mondiale gebruiksruimte,
duurzaamheid en mensenrechten, Lemniscaat,
Rotterdam 2006, ISBN 90 5637 839 2, 160 pag.,
14,50 euro.

BEPERKTE RECHTVAARDIGHEID
Decennia na dato is er eindelijk bij Lemniscaat
een vertaling verschenen van John Rawls’
hoofdwerk: Een theorie van rechtvaardigheid.
Deze uitgeverij heeft tegelijk in de reeks
"kopstukken filosofie’ een deeltje over Rawls
het licht doen zien, geschreven door Percy
Lehning, die ook de inleider van het dikke
boek is. Percy is overigens de zoon van de
bekende anarchist Arthur Lehning (1899-
2000).

Het boek van Rawls geldt als een van de
belangrijkste filosofische boeken van de twin-
tigste eeuw, en zulks staat natuurlijk op de
flap — maar dat is eigenlijk een argumentum ad
verecundiam, de beroemdheid van iets zegt
niets over de kwaliteit ervan. Omdat het
boek over rechtvaardigheid gaat, een onder-

54 De AS 155 -

werp dat ook anarchisten na aan het hart ligt,
én het een veel genoemd en aangehaald werk
is, kan ik hier eenvoudig zeggen tegen anar-
chisten die op de hoogte willen zijn: lees het!
Of lees minstens het boek van Lehning,
waarin Rawls’ gedachtengoed goed wordt
samengevat.

Ik heb al heel wat keren gehad dat ik een
Beroemd Boek ben gaan lezen en dan op
bladzij 101 pas bedacht dat ik veel aanteke-
ningen had moeten maken, omdat het inte-
ressant had geweest om er een anarchistische
pendant van te maken. Bij Rawls heb ik dit
gelukkig vooraf bedacht, omdat rechtvaar-
digheid belangrijk is én omdat het nuttig kan
zijn te weten wat een bekend liberaal (liberal
in angelsaksische zin, tamelijk progressief
dus) ervan maakt. Mijn close reading is nog
lang niet voltooid, dus ik zal geen echte
recensie van het boek kunnen maken. Ik kan
wel al vermelden dat ik het in bepaald
opzicht een spannend boek vind, want wat
gaat die liberaal zeggen, wat voor rechtvaar-
digheid rolt er uiteindelijk uit, gaat hij wel of
niet iets zeggen ter rechtvaardiging van de
huidige toch in belangrijke mate liberale poli-
tieke ordening die zo gaarne onrechtvaardig-
heden rechtvaardigt?

Spannender wordt het nog door het concept
dat hij de original position, de oorspronkelijke
positie noemt. Hij wil namelijk dat rechtvaar-
digheidsbeginselen niet beinvloed worden
door toevalligheden als waar je geboren bent,
in een arm of rijk nest, en met welke toeval-
lige eigenschappen, zaken zoals intelligentie
en andere dingen die in de huidige maat-
schappij vaak tot financiéle voordeeltjes en
invloedrijke posities leiden. Met de oorspron-
kelijke positie bedoelt hij de toestand waarin
je geen weet hebt van hoe je weg in het leven
zal zijn, je kan net zo goed in een goede als in
een slechte positie terecht komen en wat kies
je los daarvan als rechtvaardigheidsbeginse-
len? In de oorspronkelijke positie zal je het
zeker niet rechtvaardig achten wanneer men-
sen vanaf hun geboorte al volop voordelen
hebben. Iets is pas rechtvaardig als ook de
minst bedeelden voordeel hebben bij hoe het

Manifesten

reilt en zeilt, stelt Rawls. Ik ben benieuwd of
de haken en ogen die ik dan meteen zie later
in het boek nog aan de orde komen.

‘In zekere zin’ spannend noemde ik het boek,
want tegelijk is het ook erg onspannend. Het
is namelijk heel erg stroef geschreven en ik
vraag me dan meteen af of al diegenen die
het boek roemen het ook echt van voor tot
achter hebben gelezen of dat het meer ontzag
is waar het roemen op slaat.

Een stroeve stijl is tot daar aan toe, lastiger
vind ik dat het meermalen voorkomt dat hij
een begrip al gebruikt ruimschoots voordat
hij het definieert. De uitmuntende index
(gemaakt door Rawls zelf, hij vond een index
erg belangrijk) leerde me bijvoorbeeld dat de
op blz 81 gebruikte term ‘het goede’ eigenlijk
pas op bladzij 406 wordt gedefinieerd, terwijl
je met huis-tuin-en-keuken gedachtes over
‘het goede’ in Rawls tekst niet uit de voeten
kunt.

Andere misverstanden kunnen ontstaan
doordat hij bijvoorbeeld ‘redelijk’ en ‘ratio-
neel” als heel andere dingen ziet, waar die bij
mij toch ongeveer hetzelfde zijn, althans
grote overlap vertonen. Maar het ernstigst
vind ik dat hij sommige in het licht van recht-
vaardigheid belangrijke zaken er in een bijzin
eventjes tussenfrommelt. In het begin van
zijn betoog, op bladzij 52, zegt hij: ‘Laten we
nu stellen dat een samenleving...”. ‘Een’
samenleving, los van andere samenlevingen
- bij denken over rechtvaardigheid lijkt het
mij onontkoombaar om kosmopolitisch te
starten, dat is pas de echte oorspronkelijke
positie, en veel huidige onrechtvaardigheden
komen juist doordat samenlevingen net doen
alsof ze op zichzelf staan terwijl ze via kapi-
taalstromen aan de goede of de slechte kant
kunnen zitten, waarbij nou net Rawls’
Amerikaanse of ‘onze’ Nederlandse samenle-
ving aan de goede kant zitten, wat wil zeg-
gen dat hier de verwachte levensduur hoog
is en elders niet. Rechtvaardig? Hoe kun je de
rest van de wereld er buiten laten? (In zijn
boek The Law of Peoples schijnt hij het wel
over de rest van de wereld te hebben.)
Eveneens ernstig is dat hij er op bladzij 106

vanuit gaat ‘dat de economie ongeveer een
vrijemarktsysteem is’, iets waar hij verder
geen woord aan vuil maakt. Mij dunkt dat
het huidige vrijemarktsysteem bepaald niet
veel rechtvaardigheid genereert en die vrije
markt kun je niet zomaar in een bijzin in je
denksysteem inbouwen.

Al bij al, Rawls’” aanpak zou heel wat recht-
vaardigheid op kunnen leveren in de huidige
wereld, maar ik zag toch graag een anarchis-
tische variant van zijn theorie, een variant die
niet blijft steken in toch tamelijk beperkte
rechtvaardigheid. (WR)

John Rawls, Een theorie van rechtvaardigheid,
vertaald door Frank Bestebreurtje, ingeleid door
Percy B. Lehning; Rotterdam Lemniscaat 2006;
ISBN 90 5637 695 0; gebonden; 600 pag.; 59,95
euro.

Percy B. Lehning, Rawls; Rotterdam Lemniscaat
2006; isbn 90 5637 798 1; 150 pag.; 12,50 euro.

De AS 155 — Manifesten 55



verloor het modernisme echter zijn politicke
dimensies. Maar als stijl bleef het grote
invloed uitoefenen, niet in het minst in de
architectuur.

Als vervolg op een enige tijd terug in
Groningen gehouden symposium over de
historische avant-garde in Nederland en
Vlaanderen verscheen een prachtig geillu-
streede bundel onder redactie van Hubert
van den Berg en Gillis Dorleijn.
Vanzelfsprekend komen de ideeén en experi-
menten van Theo van Doesburg, Hendrik
Werkman en Paul van Ostaijen aan de orde
maar daarnaast biedt het boek bijdragen over
minder bekende kunstenaars, met name in
Vlaanderen. Terecht wordt opgemerkt dat de
grote betekenis die de toenmalige avant-gar-
de aan zichzelf toekende momenteel weer-
spiegeld wordt in de torenhoge status en
marktwaarde! (HR)

Hubert F. van den Berg en Gillis ]. Dorleijn
(samenstellers),  Avantgarde!  Voorhoede?
Vernieuwingsbewegingen in Noord en Zuid
opnieuw beschouwd; Vantilt, Nijmegen, 2002;
geill. 256 pag,; 29,90 euro.

VLEES
‘U houdt van dieren. Ik weet het zeker: U
Houdt Van Dieren. (...) U bent gek op ze, niet
alleen op hond en kat en paard en reiger,
maar u houdt ook ontzettend van koe en kalf,
van kip en kalkoen (...) U laat ze braden en

bakken, of u braadt en bakt en kookt en
stoomt en zuigt ze zelf op en af en in en uit.
(...) Wat is het dan ontzettend vervelend en
storend als er aan uw tafel een lul zit (...) met
de schriknaam Eetgeenvlees. (...) Wat een
genotbederver, wat een halfzachte idioot,
wat een bijgelovige sukkel die zichzelf een
idealist vindt, wat een zielige aandachttrek-
ker, die geenvleesenookgeenvis-eter, die
veganist, die get-ver-demde véé-géé-t-ariér,
Verdomd-Gehate-Tirannieke-Ariér.’

Wiens mondhoeken bij het lezen van boven-
staande beginnen te krullen, doet er werke-
lijk goed aan om ‘Eetgeenvlees’ van Hugo
Brandt Corstius (ook bekend als Battus, ook
als Piet Grijs) ter hand te nemen en op zijn
gemak te lezen. Deze taalvirtuoos heeft
namelijk een uiterst vermakelijk pamflet
geschreven over wat vegetariérs zoal op hun
bord krijgen van vleesetende tafelgenoten, en
hoe Eetgeenvlees daarover denkt. En passant
lees je hoe je de uitsmijter ‘Hitler was ook een
vegetariér’ eenvoudig kunt weerleggen. Of
zoals de achterflap zegt: ‘Alle redeneringen
waarom vlees eten nodig, nuttig of heerlijk is,
zijn onzin. H. Brandt (Eetgeenvlees) Corstius
hoort de mensen kletsen, slikt hun praatjes
net zomin als hij kip of koe slikt’. (PL)

Hugo Brandt Corstius, Eetgeenvlees; Querido,
Amsterdam 2006, 6,95 euro. ISBN: 90 214
63555

150 JAAR VRIJDENKEN

Op 13 en 14 oktober viert de vrijdenkersvereniging De Vrije Gedachte (voorheen De Dageraad)
het 150-jarig bestaan met een jubileumcongres in Hotel Krasnapolsky in Amsterdam. De eerste
dag heeft een ceremonieel karakter met onder meer een kranslegging bij het beeld van
Multatuli en een feestdiner waarbij de Amerikaanse humanist Paul Kurtz een tafelrede houdt.
Op de tweede dag zijn er lezingen van onder anderen de historicus Jonathan Israél. Aansluitend
wordt het jubileumboek over de geschiedenis van de vrijdenkersbeweging in Nederland God
noch autoriteit gepresenteerd. Info: www.devrijegedachte.nl

56 De AS 155 — Manifesten



Beste lezer(es),

* Dit nummer is gewijd aan het thema ‘manifesten’. Het is wat dikker dan gebruike-
lijk ter compensatie van de gecombineerde aflevering 152/153/154. De laatste afleve-
ring van dit jaar (nr. 156) zal als Dertiende Jaarboek Anarchisme verschijnen. Op het
programma voor volgend jaar staan onder voorbehoud een vervolg op het WO2-
nummer, een nummer over liefde en een nummer over (libertaire) literatuur.

* In dit nummer gaat een nieuwe rubriek van start. Thom Holterman zal in ‘Uit het
land van Proudhon’ regelmatig vanuit Frankrijk berichten over zaken die voor
Nederlandse anarchisten interessant zijn. De illustraties in dit nummer zijn van
schrijver, dichter en tekenaar Manuel Kneepkens. De illustratie op het omslag is in de
twaalfde eeuw gemaakt door Eadwine (psalter uit Kantelberg/Canterbury).

* Zoals elders in dit nummer kort wordt bericht, overleden dit jaar twee prominente
Amerikaanse anarchisten: de historicus Paul Avrich en Murray Bookchin. De redactie
zal in het komende nummer aandacht besteden aan Bookchins betekenis voor het
anarchisme.

* Helaas hebben nog niet alle abonnees het abonnementsgeld voor 2006 voldaan;
diegenen die het aangaat vragen we om zo spoedig mogelijk te betalen. En zoals
bekend zijn daarnaast donaties noodzakelijk om dit papieren tijdschrift te kunnen
blijven uitgeven. Stort uw bijdrage op gironummer 4460315 van De AS in Moerkapelle
met de vermelding ‘donatie’!

* Alle afleveringen van het tijdschrift en andere uitgaven van De AS kunnen voorde-
lig besteld worden door gebruik te maken van een of meer van onderstaande aanbie-
dingen:

AANBIEDING 1: dit pakket omvat alle tot nog toe verschenen nummers (origineel
dan wel herdruk) plus het apart verschenen Eerste Jaarboek Anarchisme, alsmede de
onmisbare Bibliografie van 26 jaargangen De AS voor 100 euro (incl. verzendkos-
ten).

AANBIEDING 2: voor 40 euro (incl. verzendkosten) ontvangt u alle nog leverbare
originele nummers van De AS (zie het overzicht elders in dit infokatern).
AANBIEDING 3: met uitzondering van het Eerste Jaarboek Anarchisme en de
Bibliografie sturen we alle boeken en brochures die De AS inmiddels heeft uitge-
bracht (zie het overzicht Uitgaven De AS elders in dit infokatern) incl. verzendkosten
toe voor 45 euro.

AANBIEDING 4: alle uitgaven zoals genoemd in aanbieding 3 plus het Eerste
Jaarboek Anarchisme en de Bibliografie ontvangt u voor 52 euro (incl. verzendkos-
ten).

Vanzelfsprekend gelden alle aanbiedingen zolang de voorraad strekt. Bestellen via
postgironummer 4460315 van De AS, postbus 43, 2750 AA Moerkapelle met vermel-
ding van de gewenste aanbieding(en).

Redactie en administratie De AS



LOSSE EXEMPLAREN

Zolang de voorraad strekt zijn tegen gereduceerde prijs losse exemplaren verkrijgbaar van een groot
aantal eerder verschenen afleveringen van De AS. Men kan deze nummers bestellen door storting/
overmaking van 2,25 euro per exemplaar (inclusief verzendkosten) op postgiro 4460315 van De AS,
postbus 43, 2750 AA Moerkapelle. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,75 euro
besteld worden!

Leverbaar zijn de volgende afleveringen: nr. 38 (Bedrog van het kapitaal), nr. 41 (Gezondheidszorg),
nr. 42 /43 (Proudhon), nr. 44 /45 (Onkruit & Antimilitarisme), nr. 46 (USA), nr. 47 (Geweld), nr. 55/56
(Politieke vorming), nr. 59/60 (Anarchistische perspectieven), nr. 61 (Marx), nr. 64 (De crisis), nr. 65
(Nationalisme & bevrijdingsbewegingen), nr. 66 (Een libertaire staat?), nr. 67 (Arbeidsethos), nr. 68
(Anarchisme & utopie), nr. 69 (Nieuwe sociale bewegingen), nr. 70 (Clara Wichmann), nr. 71
(Staatskunst of straatcultuur), nr. 72 (Eigendom), nr. 73 (Technologie), nr. 74 (Spanje 1936-1986), nr.
75 (Macht), nr. 77 (De verwording van rechts), nr. 78 (Max Stirner), nr. 79 (Musica Anarchica), nr. 80
(Berlijn), nr. 81 (Onderdak), nr. 82 (Tegenethiek), nr. 84 (Oost-Europa), nr. 86 (Literatuur), nr. 87
(Domela Nieuwenhuis), nr. 88 (De staat van de ecologie), nr. 89 (Onder anarchisten), nr. 90 (De ver-
lokking van rechts), nr. 91 (Murray Bookchin), nr. 92 (Menselijke natuur en anarchisme), nr. 93 (Stad,
straat, federatie), nr. 94 (Het labyrint van de vrijheid), nr. 95 (Christen-anarchisme), nr. 96
(Buitenstaanders over anarchisme), nr. 97 (Israel), nr. 98 (Transport), nr. 99 (Sarajevo), nr. 100
(Beeldvorming), nr. 101 (Media), nr. 102 (Nederland immigratieland), nr. 103 (William Godwin), nr.
104/105 (Belgié), nr. 106 (Economie), nr. 107 (Politiek), nr. 111 (Voorheen Sovjetunie), nr. 113 (Gustav
Landauer), nr. 114 (Poézie als ordeverstoring), nr. 115 (Latijns Amerika), nr. 117 (Domela als interna-
tionale figuur), nr. 118 (Italie), nr. 121 (Leren), nr. 124 (Dieren), nr. 125 (Disciplinering), nr. 128
(Armoede), nr. 129 (Frankrijk), nr. 132 (Afrika), nr. 133 (Techno), nr. 136 (Tolerantie), nr. 137 (Globaal),
nr. 140 (Dood), nr 141 (Boeken), nr. 142 (Tiende Jaarboek Anarchisme), nr. 143 (Erich Muhsam), nr.
144 (De staat van de staat), nr. 145 (Atalanta), nr. 146 (Ivan Illich), nr. 147 (Jazz), nr. 150 (Stalin in
Spanje), nr. 151 (Nederlandse anarchisten 1933-1945).

Sommige originele afleveringen, met name dubbelnummers, kosten 4,50 euro per stuk. Het betreft: nr.
109/110 (De bevrijding van het anarchisme), nr. 112 (Tweede Jaarboek Anarchisme), nr. 116 (Derde
Jaarboek Anarchisme), nr. 119/120 (Vierde Jaarboek Anarchisme), nr. 122/123 (Vijfde Jaarboek
Anarchisme), nr. 126/127 (Zesde Jaarboek Anarchisme/Anarchisme inNederland), nr. 130/131
(Zevende Jaarboek Anarchisme/Landbouw), nr. 134/135 (Achtste Jaarboek Anarchisme/Guy
Debord en het situationisme), nr. 138/139 (Negende Jaarboek Anarchisme/De verloedering van het
landschap), nr. 148/149 (Elfde Jaarboek Anarchisme/Opgesloten), nr. 152/153/154 (Twaalfde
Jaarboek Anarchisme).

Alle inmiddels uitverkochte afleveringen van De AS zijn overigens herdrukt. Deze kosten zonder uit-
zondering 2,25 euro per exemplaar. Het gaat om de volgende afleveringen: nr. 1 (Syndicalisme), nr.
2 (Marxismekritiek), nr. 3 (Anarchisme vandaag), nr. 4 (Vrouwenbevrijding), nr. 5 (Zelfbeheer), nr. 6
(Registratie), nr. 7 (Energie), nr. 8 (Anarchisme & parlement), nr. 9/10 (Onderwijs, opvoeding, mis-
vorming), nr. 11 (De vakbeweging in de krisis), nr. 12 (De Grote Depressie), nr. 13 (Terrorisme), nr.
14 (Godsdienst), nr. 15/16 (Fascisme), nr. 17 (Misdaad en straf, met teksten van Clara Wichmann),
nr. 18 (Arthur Lehning), nr. 19 (Antimilitarisme), nr. 20 (Monarchie en Oranje), nr. 21/22 (Bakoenin),
nr. 23 (Duitsland), nr. 24 (Anarchisme), nr. 25 (Organisatie), nr. 26 (Kiezen of delen), nr. 27 (Bouwen
& wonen), nr. 28 (Kropotkin), nr.29 /30 (Veiligheid), nr. 31 (Milieu ~ macht), nr. 32 (Ontwikkelingshulp?),
nr. 33/ 34 (Sexualiteit), nr. 35 (Anarchisten en de staat), nr. 36 (Europa), nr. 37 (Anarchisme en weten-
schap), nr. 39/40 (Anton Constandse en het anarchisme), nr. 48 (Kunst & Anarchie), nr. 49 (Stembiljet
of sociale aktie), nr. 50/51/52 (Anarchisme over de grenzen), nr. 53 (De Staat van verzorging), nr. 54
(Schijnanarchisme), nr. 57 (Tolstoj), nr. 58 (Cooperaties en collectieven), nr. 62 (Bart de Ligt), nr. 63
(Anarchie & avantgarde), nr. 76 (De sociocratie van Kees Boeke), nr. 83 (Provo), nr. 85 (Anarcha-
feminisme), nr. 108 (Wim van Dooren filosoof, humanist, anarchist). Ook voor deze herdrukte afle-
veringen geldt dat in verband met de verzendkosten voor tenminste 6,75 euro besteld moet wor-
den.

UITGAVEN DE AS

De AS brengt naast het tijdschrift een serie reprints van (oudere) anarchistische pamfletten en bro-
chures. In deze reprint-reeks van (soms curieuze) geschriften zijn verschenen:

—Anton Constandse, Anarchisme; een uit 1930 daterende, 14 p. omvattende beschouwing die bij
Constandse’s eigen uitgeverij de Albatros verscheen (bestelnummer: 001);

—R. Tamminga, Theorie en praktijk van het nemen; een begin deze eeuw door de schrijver in eigen
beheer uitgegeven brochure van 16 p., waarin het neem- en eetrecht wordt verdedigd (bestelnum-
mer: 002);

—Henk Eikeboom, De anarchist en het huwelijk; een 24 p. tellende, in 1921 bij Libertas (de drukkerij

van Rijnders’ Vrije Socialist) verschenen betoog van Henk Eikeboom dat veel stof deed opwaaien.
Clara Wichmann sabelde Eikebooms pleidooi voor ‘Stirneriaanse lustbeleving’ fijntjes neer (bestel-
nummer: 003);

—Anton Constandse, Heinrich Heine als dichter en denker; een uit 1928 daterende, 48 p. tellende bro-
chure van Constandse, opgenomen in de bundel Groote Persoonlijkheden, een uitgave van Orion
(1928) die sindsdien nooit Eerdrukt is (bestelnummer: 004);

—]J. Bedeaux en K.A. Fraanje, Rhapsoden, zangen in modern gewaad; een bundel die in 1951 verscheen
bij Het Rode Boek te Rotterdam. Met een inleiding van B. Damme. 64 p. (bestelnummer: 005);
—Simon Radius, Proudhon over kerk en samenleving; een in 1981 bij de Vrije Gedachte verschenen
essay. 42 p. (bestelnummer: 006);

—Piet Kooijman, Heden, verleden en toeckomst in zakformaat; een reprint van de in 1935 voor het eerst
verschenenbrochure over de voorhoedefunctie van de gedeklasseerden (‘neem en eet’), aangevuld
met een herdruk van het artikel De vooruitzichten der arbeidersbeweging uit datzelfde jaar en een
biografische schets van Piet Kooijman door Hans Ramaer. 48 p. (bestelnummer: 007);

—Spanje 1936-1966. Een 47 p. tellende geillustreerde special van het anarchistisch tijdschrift De Vrije
(juli 1966) met een interview met een oud-Spanjestrijder en verder bijdragen van o.a. Rudolf de Jong,
Jose Peirats, Hem Day en Victor Garcia (bestelnr.: 008). Deze reprints kan men franco per post ont-
vangen door storting/overmaking op postgirorekening 4460315 van De AS in Moerkapelle met
vermelding van bestelnummer(s). De prijs bedraagt 3,25 euro per exemplaar. Let op: de bestelnum-
mers 001, 002 en 003 zijn uitsluitend verkrijgbaar in één pakket, waarvoor de standaardprijs van3,25
euro geldt. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,50 euro besteld worden.

Behalve de reprint-reeks levert De AS diverse andere eigen uitgaven, zowel herdrukken als origi-
nele uitgaven. Deze boeken en brochures zijn te bestellen door storting/overmaking op postgirore-
kening 4460315 van De AS te Moerkapelle. De prijzen zijn inclusief verzendkosten.

—Bibliografie De AS, jaargangen 1972-1998; 105 p.; 6,90 euro.

—Paul Eltzbacher, Anarchisme; herdruk in paperback van de Nederlandse vertaling uit 1903; 293 p.,
13,90 euro.

—Eerste Jaarboek Anarchisme; in 1994 verschenen als aparte uitgave; 151 p.; 5,90 euro.

—Hans Ramaer, Het onbegrepen anarchisme. Tekst van een lezing opgenomen in de bundel 'De
Ideologieén' (Studium Generale, Utrecht 1994);12 p.; 1,25 euro.

—Hans Ramaer, Het individualisme van Anton Constandse. Tekst van de achtste Anton Constandselezing
(1994) voor De Vrije Gedachte in brochurevorm; 22 p.; 1,90 euro.

—Anton Constandse, De zelfvernietiging van het protestantisme, een oorspronkelijk in 1926 verschenen
kritische beschouwing van de godsdienst; herdruk in paperback; VIII + 120 pag.; 6,90 euro.
—Anton Constandse, De ellende der religie; herdruk brochure uit 1923; 20 p.; 1,25 euro.

—Anton Constandse, God is het kwaad; herdruk brochure uit 1924; 31 p.; 1,90 euro.

—Anton Constandse, Kan er een God zijn?; herdruk brochure uit 1927; 16 p-; 1,25 euro.

—Anton Constandse, Godsdienst is opium voor het volk; herdruk brochure uit 1929; 15 p.; 1,25 euro.
—Anton Constandse, Nederland, God en Oranje; herdruk van brochure uit 1932; 15 p.; 1,25 euro.
—Jos van Veen, De carriere der zeven Oranjes in de Nederlandsche gewesten 1544-1795; oorspronkelijk in
1929 (?) door Gerhard Rijnders (Bibliotheek voor Ontspanning en Ontwikkeling te Zandvoort) uit-
gegeven kritische geschiedschrijving; herdruk in paperback; 190 p.; 9,50 euro.

AANBIEDINGEN

De AS presenteert diverse afgeprijsde boeken en brochures. Van sommige titels is slechts een gering
aantal exemplaren voorradig, dus gelden deze aanbiedingen zo lang de voorraad strekt. De prijzen
zijn inclusief verzendkosten. Bestellen via overmaken van uw betaling(en) met vermelding van
titel(s) op giro 4460315 van De AS in Moerkapelle. Het betreft:

—Thom Holterman, Recht en politieke organisatie, Een onderzoek naar convergentie in opvattingen
omtrent recht en politicke organisatie bij sommige anarchisten en sommige rechtsgeleerden; Tjeenk Willink,
Zwolle 1986; 310 pag.; 14,90 euro.

—Thom Holterman en Henc van Maarseveen (ed.), Law in anarchism; Erasmus University, Rotterdam
1980; 177 pag.; 7,50 euro. (Een selectie van bijdragen aan het in 1979 gehouden internationale semi-
nar anarchism & law met onder meer artikelen over Spooner, Proudhon en Kropotkin.)

—Ton Geurtsen, De fabel van het linkse ongelijk, met libertaire teksten van Rosa Luxemburg, Anton
Pannekoek, Henriétte Roland Holst en Arthur Lehning; Rode Emma, Amsterdam 1990;111 pag.; 7,50
euro.

—Arthur Lehning, Lenin en de revolutie. Marxisme en anarchisme in de Russische revolutie; Rode
Emma, Amsterdam 1994; 151 pag.; 10,90 euro. Deze uitgave is een uitgebreide en geillustreerde
editie van de in 1972 bij Van Gennep verschenen Nederlandse vertaling van de oorspronkelijke
Duitse artikelenserie, getiteld ‘Radendemocratie of staatscommunisme’.



NIEUWE UITGAVEN JAN BORGER-BIBLIOTHEEK F I L, O S O F I E

AAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAA

Jan Bdérger:

Het spookt in de Sint Jan! De filosofische
betekenis van het offer en de levenskunst.

1997, ISBN 90-76033-01-3, 356 p. €18,00

Wim de Lobel:

Spiritueel anarchisme — orde van zelfbeteugeling.
Het universele principe — Arche anarchos estin.

Bundel, 1999, ISBN 90-76033-04-8 geill. 112p. €7,00
De eeuwige generatie. De kunst van het grote sterven.
2005, ISBN 90-76033-26-9 geill. 100 p. €7,00

Hans de Heer:

Oer-informatie. Een confrontatie van de moderne

natuurkunde met de filosofie van Jan Borger.

1998, ISBN 90-76033-03 50 p. €4,50
Geest van Stof. De Mnemocratische Evolutie

van het bewustzijnsproces.

2000, ISBN 90-76033-06-4 93 p. €7,00
Het Ik. splijtzwam van de Geest.
2002, ISBN 90-76033-14-5 56 p. €4,50

(Werd voorgedragen voor de Socrates Wisselbeker 2002)

Ida Lamers-Versteeg:

Kosmotheoros, en het onbegrensd begrensde.

Geschiedenis van het denken.

Doctoraal-scriptie (1989 bewerkt) .

2002, ISBN 90-76033-15-3 geill. 196 p. €11,50

Peter Dembski:

Het anarchistische principe. .

Anarchos - Aanvangsloos . 2003, geill. 16 p . €1,50
Met notenapparaat.

(Uit het Duits vertaald door Ida Lamers-Versteeg.)

Duitstalige uitgave. 2004, geill. 15p. €1, 50

Michiel Wielema:

Ketters en Verlichters . De invioed van het

spinozisme en wolffianisme op de verlichting

in gereformeerd Nederland.

Academisch proefschrift (1999) Ringband A-4

2000, ISBN 90-76033-05-6 geill. 196 p. €18,00

Bestellingen:

Door storting op postgiro 77 0 36

Jan Bbrger-Bibliotheek, Postbus 43, 2750 AA MOERKAPELLE.
Ook te bestellen via onze website: http://www.ibizweb.nl/
bbérger .

E-mail: wimdelobele@planet.nl

(Vanwege portokosten minimaal voor €6,00 bestellen)



