
André Bons EUVELE MOED EN GRENZELOZE PRETENTIE
 Over het politieke manifest

Rymke Wiersma MANIFESTEN VOOR DE DIEREN

Hanneke Willemse WAT WILDEN ‘MUJERES LIBRES’?
 Spaanse libertaire vrouwen in de jaren ’30

Jan Bervoets NIET DE KUNST MAAR HET LEVEN VERANDEREN 
 Manifesten van de culturele avant-garde
 in de eerste helft van de 20ste eeuw

Hans Ramaer              AFSCHEID VAN HET PROLETARIAAT
                                  Piet Kooijman en de Alarm-Stellingen van 1934

André de Raaij ‘…GROTE, ZEDELIJKE WAARDE…’
 Het Dienstweigeringsmanifest van 1915

Johny Lenaerts MET DE KRACHT VAN POEZIE
 Over een manifest van de Situationisten

André de Raaij HEDENDAAGS CHRISTEN-ANARCHISME
 Proeve van een manifest

P’tje Lanser BLADSPIEGEL 20

Hanneke Willemse REACTIES & DISCUSSIES
Weia Reinboud
 
Thom Holterman UIT HET LAND VAN PROUDHON 1

Dick de Winter e.a. BOEKBESPREKINGEN

Prijs van dit nummer 5,50 euro

MANIFESTEN

DE AS 155

D
e A

S
 155  –  M

anifesten



D
e A

S
 155 – M

anifesten
1

d
ed

e A
S

#
an

arch
istisch

 tijd
sch

rift

34ste jaargang, num
m

er 155, najaar 2006.
D

e A
S verschijnt in vier afl

everingen per jaar en is een uitgave van
Stichting D

e A
S, M

oerkapelle.
ISSN

-num
m

er 0920-3257.
B

estelling: d
oor storting op postgiro 4460315 van D

e A
S te M

oerkapelle.
Jaarabonnem

ent: 16,90 euro; buiten N
ed

erland
 22 euro.

D
ruk: B

G
S, Schied

am
.

Z
etw

erk: A
talanta, U

trecht.
A

dresw
ijzigingen: bij voorkeur per briefkaart, of per giro (verbeter het ad

res op d
e kaart)

graag m
et verm

eld
ing van d

e postcod
e.

N
ieuw

e abonnem
enten: gaan in m

et het eerste num
m

er van d
e jaargang, tenzij and

ers aangege-
ven bij bestelling. Z

ond
er opzegging w

ord
en abonnem

enten verlengd
.

A
dres: postbus 43, 2750 A

A
 M

oerkapelle; w
im

d
elobel@

planet.nl
R

edactie: M
arius d

e G
eus, Jaap van d

er L
aan, W

im
 d

e L
obel, H

ans R
am

aer.
R

edactieraad: A
nd

ré B
ons, A

rie H
azekam

p, T
hom

 H
olterm

an, R
ud

olf d
e Jong, P’tje L

anser, 
B

as M
oreel, A

nd
ré d

e R
aaij, M

artin Sm
it, R

ym
ke W

iersm
a, H

anneke W
illem

se.
V

erder w
erkten m

ee: Jan B
ervoets, M

anuel K
neepkens (ill.), Johny L

enaerts, W
eia R

einboud
, 

D
ick d

e W
inter.

P
ublicatie van een bijdrage im

pliceert niet dat daarin of daardoor redactionele standpunten w
orden 

w
eergegeven.

E
-m

ail: d
easnl@

yahoo.com
Internet: http: /

/
w

w
w

.geocities.com
/

d
easnl

B
estellingen: w

im
d

elobel@
planet.n

EU
V

ELE M
O

ED
 EN

 G
REN

ZELO
ZE PRETEN

TIE
O

ve
r he

t p
o

litie
ke

 m
a

nife
st

A
nd

ré
 Bo

ns

‘Les Idées M
archent! – W

ij gaan vooruit.’ O
ptim

istisch en vol elan voert de dienstw
eigeraar 

Lodew
ijk van M

ierop in 1916 een krachtig verw
eer voor de rechtbank die hem

 heeft gedag-
vaard vanw

ege zijn m
edew

erking aan het D
ienstw

eigeringsm
anifest. D

e aangeklaagde 
constateert in zijn verdediging dat zijn ideeën langzaam

 m
aar zeker aanhang verw

erven. 
H

ij had natuurlijk gelijk m
aar kreeg het niet van de rechter. B

ijna honderd jaar later is zow
el 

V
an Lierops verw

eer als het antim
ilitaristische m

anifest nog actueel. N
og altijd is het nood-

zakelijk antim
ilitaristische argum

enten naar voren te brengen. Les idées m
archent, inder-

daad, m
aar ze lopen niet allem

aal dezelfde kant op. E
lk idee lijkt zijn eigen m

anifest te heb-
ben, en vaak m

eer dan één. M
et elk m

anifest lijken de verschillen van m
ening alleen m

aar 
toe te nem

en. E
n ze w

aren al zo groot.

d
e A

S



De AS 155 – Manifesten 3

festenwedstrijd uit. Er was behoefte aan 
nieuwe richtinggevende feministische 
teksten, zo meende de redactie. Een 
onafhankelijke jury zou de inzendingen 
gaan beoordelen, Lover zou de beste 
stukken publiceren. De jury besloot ech-
ter dat geen van de ingezonden teksten 
voldeed aan de tamelijk strenge en nogal 
subjectieve criteria voor een goed mani-
fest. Het ontbrak aan originaliteit en 
vernieuwing, de teksten waren defen-
sief van toon, en ze riepen nergens toe 
op. De lezeres kon overigens nalezen of 
het allemaal wel klopte. 
In het roerige Nederland van de afgelo-
pen jaren, met zijn scherpere tegenstel-
lingen, een hardere maatschappelijke 
omgang en een ruwer politiek debat, is 
een voor het publiceren van manifesten 
gunstig klimaat ontstaan. Pim Fortuyn 
heeft daar mede aan bijgedragen met de 
publicatie van zijn boeken, waarvan er 
één in titel en thematiek verwees naar 
een manifest van Joan Derk van der 
Capellen tot den Pol uit 1781, Aan het 
volk van Nederland. Met grote regelmaat 
worden ze geproduceerd, de openbaar-
makingen, stellingnames en plannen 
voor de toekomst. En nooit waren de 
mogelijkheden voor het verspreiden 
van welk gedachtengoed dan ook zo 
groot als nu. Vooral de kwaliteitskran-
ten tonen zich maar al te graag bereid 
manifesten te publiceren. Er is een 
publiek, er is een maatschappelijke 
behoefte. 
En dus verschijnen er linkse en rechtse 
manifesten, lange en korte, partijpoli-
tieke manifesten en doorbraak-manifes-
ten die juist partijpolitieke grenzen wil-
len overstijgen, manifesten van indivi-
duen en netwerkmanifesten. Sommige 
manifesten zijn gemaakt om massaal te 
worden ondertekend. Andere hebben 
genoeg aan de naam van de auteur, of 

stellen het met pseudoniemen of anoni-
miteit en zijn niet op zoek naar handte-
keningen. 
Maar er is iets vreemds aan de hand met 
al die manifesten. Bij een manifest denk 
je in eerste instantie aan een tamelijk 
bondige tekst, en niet aan een boek. 
Toch zijn er talloze manifesten met 
boeklengte, en ook zijn er veel boeken 
die als manifest door het leven gaan. 
Van sommige manifesten mag je je 
afvragen of ze niet ten onrechte die 
naam dragen. De Haagse uitgeverij 
Bouchér gaf eind jaren zestig een reeks 
‘Manifesten’uit. Tot deze onderling heel 
verschillende sleutelteksten uit de poli-
tieke theorie behoorden zowel een boek 
van Sartre als een verzameling opstellen 
van Piet Kooijman, waarvan een enkele 
inderdaad als manifest zou kunnen 
worden beschouwd. 
Blijkbaar zit er flink veel speelruimte in 
het hanteren van de term manifest. Een 
opiniestuk in de krant lijkt meer gewicht 
te krijgen door het als manifest te publi-
ceren. Denk bijvoorbeeld aan het 
Milieumanifest van Hans Labohm, dat 
niet meer is dan een kritiek op het 
doemdenken van de milieubeweging. 
Door het als manifest te publiceren, 
hoopte de schrijver waarschijnlijk zijn 
tekst meer gewicht te geven. De verza-
melde columns van Ebru Umar gaan 
vooral over haar hoogstpersoonlijke 
belevenissen in de multiculturele 
we reld. Nergens wordt duidelijk waar-
om deze ontboezemingen een manifest 
zouden moeten worden genoemd. 
Het komt voor dat iemand een boek 
publiceert dat na verloop van tijd een 
manifest gaat heten, zoals het geval is 
met het Unabomber manifest. Sommige 
boeken heten bij verschijning al mani-
festen, en bevatten een hoofdstuk of een 
aanhangsel dat het werkelijke manifest 

Veel manifesten verouderen snel. De 
verontwaardiging van toen is niet meer 
van deze tijd, ons al bijna vanzelfspre-
kende cynisme ontmaskert moeiteloos 
alle pretenties en weet dat de hoop op 
verandering vals is. We bekijken de 
na iviteit van oude manifesten enigszins 
meewarig als tragische voorbeelden van 
de politiek van de goede bedoelingen. 
Er zijn echter uitzonderingen. Op som-
mige manifesten heeft de tijd minder 
invloed gehad. De overtuiging die uit 
het Communistisch manifest spreekt, kan 
nog steeds als authentiek worden erva-
ren. Dat maakt het één van de archetypi-
sche manifesten, het belangrijkste en 
invloedrijkste manifest aller tijden. Het 
Futuristisch manifest, een ander ‘vader-
manifest’, is bijna honderd jaar na publi-
catie nog even schokkend als het voor 
de toenmalige lezer moet zijn geweest. 
Sommige krachtige formuleringen in 
oude manifesten blijven je bij. Voor-
waarde is dat de thematiek ons vol-
doende vertrouwd is.
Een sterke openingszin is voor een 
manifest van groot belang. Daarbij kan 
variëren op een ander, bekend manifest 
nuttig zijn. Het dotCommunistisch Mani-
fest is één van de vele teksten die slim 
geënt is op de grote voorganger. ‘Een 
spook waart door het multinationale 
kapitalisme: het spook van de vrije 
informatie’, zo opent het. Een mooie 
start. Maar zelden zal een manifest een 
betere opening hebben gehad dan ‘Only 
Cannibalism unites us. Socially. Eco no-
mically. Philosophically’. Oswald de 
Andrade’s Cannibalist Manifesto, dat 
over de internationale positie van 
Brazilië gaat, is alleen daarom al de 
moeite waard. Die eerste zin moet de 
lezer intrigeren en haar niet meer losla-
ten, ook niet als later de tekst terzijde 
wordt gelegd. Het Manifest gegen die 

Arbeit intrigeert de lezer met de woor-
den ‘Ein Leichnam beherrscht die 
Gesellschaft – der Leichnam der Arbeit’ 
en zet perfect de toon voor deze grafre-
de op de kapitalistische arbeid. De laat-
ste zin, die voor een manifest overigens 
bijna even belangrijk is, luidt ‘Proletarier 
aller Länder, macht Schluß!’ Dat is, 
wederom met dank aan het 
Communistisch manifest, een sterke 
af sluiting. 
‘Links heeft behoefte aan een nieuw 
groot verhaal’ is de krachtige opening 
van het hedendaagse Waterland mani-
fest. Licht provocerend van toon en 
gedegen analyserend werpt het een 
nieuw licht op de situatie van links in 
Nederland en maakt het de belofte van 
die eerste woorden waar. Een tekst als 
‘Wij, de algemene vergadering van het 
Nieuw Republikeins Genootschap, bur-
gers van Nederland, verklaren hierbij 
onze uitdrukkelijke wens aan de heer-
schappij van het huis van Oranje-Nassau 
een einde te maken, en de derde repu-
bliek op Nederlandse bodem te kunnen 
vestigen’ klinkt aangenaam in de oren, 
en dat blijft zo tot aan de laatste woor-
den van dit compacte manifest: ‘L’état 
c’est nous!’
Daarmee vergeleken kennen partijpoli-
tieke manifesten een ander soort bevlo-
genheid. De woordkunstenaars van D66 
schrijven in Denken, durven, doen: ‘De 
wereld verandert, onze samenleving 
verandert, en dat biedt kansen’. Dit 
duffe enthousiasme wordt tot het laatste 
hoofdstuk volgehouden: ‘Ook in de toe-
komst zullen er problemen zijn die om 
een oplossing vragen.’ 

ONBEHAGEN

Misschien wel omdat er altijd proble-
men zijn die moeten worden opgelost, 
schreef het blad Lover in 2000 een mani-

De AS 155 – Manifesten2



explosie van manifesten. Een Ander 
Nederland en het Marokkaans manifest 
zijn beide uitdrukkingen van de 
be zorgd heid over het maaschappelijke 
klimaat, de manier waarop individuen 
en groepen met elkaar omgaan, en in 
het bijzonder de houding ten opzichte 
van minderheden in de Nederlandse 
samenleving. Het Liberaal Manifest krijgt 
veel aandacht. Het codeert het nieuwe 
zelfvertrouwen van een rechtse VVD. 
Eer lijk delen, een tekst van de Tweede 
Kamer leden van GroenLinks Halsema 
en Van Gent, zoekt naar een middenweg 
tussen afbraak en aanpassing van de 
verzorgingsstaat en wordt door velen 
als een voorstel tot koerswijziging van 
Groen Links beschouwd. Het Manifest 
van de jaren zeventig van Van der Lans en 
Verbij probeert een tegenwicht te bieden 
tegen de voortgaande verkettering van 
links en het rigoureus herschrijven van 
de geschiedenis waarop het dominante 
rechtse denken uit is. 
In 2006 wordt die trend doorgetrokken. 
Het manifest Lux Voor geeft zelfbewuste 
jongeren een stem in de strijd tegen ver-
zuurde senioren die willen vasthouden 
aan de voorzieningen van de welvaarts-
staat. Het Platform Allemaal anders, alle-
maal gelijk en Eén land, één samenleving 
zijn de zoveelste uitdrukkingen van de 
manier waarop overheid en samenle-
ving het multiculturele drama beleven. 
Met een manifest verzetten burgemees-
ters en wethouders van GroenLinks zich 
tegen het harde en heilloze asielbeleid. 
Een nieuwe groep, de Nederlandse 
Conventie, meldt zich met een pleidooi 
voor versterking van de macht van de 
burger tegenover staat en parlement. En 
er komen bijna elke week manifesten 
bij. Dat lijkt overgens geen specifiek 
Nederlands fenomeen. Frankrijk, waar 
intellectuelen zich traditioneel veelvul-

dig laten gelden, heeft een lange traditie 
van manifesten. In Engeland valt onder 
andere het verzet tegen de politiek van 
de regeringen-Blair op. Ook daar wordt 
veelvuldig naar het wapen van het 
manifest gegrepen. 

KENMERKEN

Wat hebben de teksten die als manifest 
door het leven gaan gemeenschappe-
lijk? Waar ligt de essentie van een mani-
fest? De onderlinge verschillen zijn op 
het eerste gezicht zo groot dat moeilijk 
van een genre kan worden gesproken. 
Er wordt wel gesproken van ‘vaderma-
nifesten’en ‘moedermanifesten’. In het 
laatste geval gaat het om bepaalde femi-
nistische teksten, in het eerste geval 
doelt men op manifesten met een meer 
masculien karakter, zoals het 
 Com munistisch manifest of het Futu ris-
tisch manifest. Deze teksten zijn welis-
waar beeldbepalend, maar niet ideaalty-
pisch in de zin van een voorbeeld dat 
gemakkelijk kan worden gecopieerd. 
Het ontlenen van passages aan het Com-
munistisch manifest om de eigen tekst 
sterker te maken doet daar niets aan af. 

Wel zien we enkele patronen als we heel 
verschillende manifesten naast elkaar 
leggen. Niet zozeer in themakeuze, 
maar wel in stijlkenmerken, pretenties 
en bedoelingen. Een manifest toont ver-
anderingsgezindheid en enthousiasme. 
Het is zijn ambitie verschil te maken, 
Met het tonen van een nieuw perspec-
tief voldoet het aan een klaarblijkelijke 
behoefte in de samenleving aan nieuwe 
ideeën. Elk manifest wil iets zichtbaar 
maken, openbaren, aan het licht bren-
gen. Een manifest getuigt. Het stuurt 
een boodschap uit, maar niet een van 
berusting, aanvaarding of gelatenheid. 
Zelfs een Conservatief manifest wil veran-

De AS 155 – Manifesten 5

is, en dat meestal slechts enkele pagina’s 
telt. In een enkel geval krijgt een beleids-
stuk de titel ‘manifest’ mee, terwijl het 
niet meer is dan een dorre, bureaucrati-
sche tekst. 

Hoe dan ook, er zijn de afgelopen jaren 
over heel verschillende onderwerpen 
manifesten geschreven. Een manifest is 
niet aan bepaalde thema’s gebonden. 
Het kan overal over gaan: Emancipatie, 
geestverruimende middelen, het inter-
net, mens en natuur, Natie, Land & 
Volk, tijd en ruimte, Democratie, econo-
mie, De Markt, de toekomst van alles, 
de Geschiedenis van Alles, sex, architec-
tuur, politieke waarden, de doorstro-
ming van het autoverkeer, de vernieu-
wing van de taal, de kunst, de monar-
chie, Verlichting & Vooruitgang, de 
Politiek en Het Beleid en nog veel meer.  
Een aantal thema’s komt in Nederland 
vaak terug: de toekomst van de sociale 
zekerheid, het vluchtelingenvraagstuk, 
de multiculturele samenleving, het 
maatschappelijk klimaat, de noodzaak 
van een ideologische herschikking. Een 
kort overzicht van belangrijk Neder-
landse manifesten van de afgelopen vijf 
jaar kan dat verduidelijken. In 2000 ver-
scheen bijvoorbeeld onder de titel Het 
Sociaal Offensief het manifest tegen de 
armoede van de Sociale Alliantie, een 
breed netwerk van maatschappelijke 
groeperingen en organisaties. Het was 
ook het jaar van Comodo, het Comittee 
voor de Mars op de Oranjes, met een 
legendarisch manifest gericht tegen de 
komst van de koninklijke familie naar 
één van Nederlands steden. Het daarop 
volgende jaar kwam het al genoemde 
Lover-nummer over feministische ma ni-
festen uit. 
Veel meer aandacht ging echter uit naar 
het initiatief Stop de uitverkoop van de 

beschaving, en naar het gelijknamige 
manifest. Het leek het sein te zijn voor 
een nieuwe ronde van oppositie tegen 
het politieke beleid van het kabinet dat 
aan de markt het primaat geeft, de 
afbraak van de verzorgingsstaat boven-
aan de agenda houdt en genoegen 
beleeft aan het opjagen van illegalen. 
In 2002 was het tijd voor een nieuw net-
werkmanifest van de Sociale Alliantie, 
ditmaal getiteld Hoogste Tijd voor Sociale 
Zekerheid. Met de bestrijding van armoe-
de in Nederland ging het immers nog 
steeds niet goed. Dat jaar verscheen de 
oproep van Keer het Tij. Die leidde tot 
een onverwacht grote mobilisering. Ook 
veel aandacht trok het manifest van het 
Nieuw Republikeins Genootschap. 
Op vallend en verrassend was de ver-
schijning van het manifest De crisis in 
Nederland in 2003. De tijd bleek rijp te 
zijn voor een stevige poging om conser-
vatieve krachten een ideologische basis 
te verschaffen. Het voor Nederland 
nieuwe denken kreeg alle ruimte in de 
media, en met name de voorzitter van 
de Burke-Stichting werd overal ge vraagd 
de (neo-)conservatieve ideeën toe te 
lichten.
In 2004 verscheen het Waterland manifest. 
Het stelde voor het politieke denken 
verder te ontwikkelen aan de hand van 
een nieuwe richting, het sociaal-indivi-
dualisme. Dick Pels, een van de oprich-
ters van de denktank Waterland, werkte 
dat idee uit in zijn boek Een zwak voor 
Nederland, dat het tot nu toe best beargu-
menteerde tegengeluid is tegen de hege-
monie van het neo-conservatisme en het 
neo-liberalisme. Het Balie mani fest was 
een bijdrage van een groep Nederlanders 
aan het debat over de toekomst van de 
verzorgingsstaat, en met name het 
systeem van sociale zekerheid. 
Het jaar 2005 kende een werkelijke 

De AS 155 – Manifesten4



erg dun zijn. Er zijn heel korte manifes-
ten die het karakter hebben van een 
pamflet, en er zijn pamfletten met een 
sterk manifesterend karakter. Enkele 
pamfletten van de Alarmisten in de 
jaren dertig dragen de titel van mani-
fest. De crisis in Neder land – en het conser-
vatieve antwoord ofwel Het Conservatief 
manifest van de Burke-Stichting wordt 
in de inleiding eerst een pamflet en dan 
een manifest genoemd. 
Een manifest is geen tractaat. Anders 
dan het manifest heeft een verhandeling 
primair een wetenschappelijke preten-
tie. Maar Haraway’s Cyborg Manifesto 
heeft meer weg van een verhandeling 
dan van een manifest. Een manifest is 
evenmin een essay. Daarin probeert de 
schrijver te zoeken naar een primair 
persoonlijk antwoord op een vraag. Het 
antwoord is altijd onder voorbehoud, en 
het antwoord is een persoonlijk ant-
woord. Een manifest openbaart de 
maatschappelijke waarheid, die voor 
grote groepen geldt, misschien in veel 
gevallen zelfs voor iedereen. Misschien 
om deze spanning aan te geven noemt 
Bookchin in de jaren zestig zijn essay 
Ecology and Revolutionary Thought een 
‘manifesto-essay’. 
Het manifest wil niet vluchtig zijn en is 
dus geen soundbite. Het is méér dan 
een quote, het is vaak veeleer een ana-
lyse die niet in één enkele uitsprak past. 
Dat neemt niet weg dat er veel zeer 
korte manifesten zijn, zoals het manifest 
van het Nieuw Elitair Elan en enkele 
kunstenaarsmanifesten. In tegenstelling 
tot redevoeringen bestaan manifesten 
door gaans als geschreven teksten. Een 
militante 1 mei-toespraak van Karl Lieb-
knecht uit 1916 echter wordt als ‘mani-
fest’ aangeduid. Datzelfde geldt voor de 
redevoering Ain’t I a Woman die tot de 
feministische canon behoort. 

Een manifest is geen handvest. Maar het 
Earth Charter wordt wel degelijk een 
manifest genoemd door mensen die het 
aanhalen. Het Handvest van de Verenigde 
Naties komt weer veel minder in de 
buurt van een manifest. Het World Social 
Forum Charter heeft weer wel het karak-
ter van een manifest. Ook de verschillen 
tussen manifesten en partijprogramma’s 
vallen soms weg. Zo heeft de zoge-
naamde Onafhankelijkheidsverklaring van 
de Groep Wilders sterk het karakter van 
een manifest. En het Liberaal manifest 
van de VVD is nadrukkelijk een soort 
partijprogramma, zoals ook het Commu-
nistisch manifest als partijprogramma is 
bedoeld. Het Fascistisch manifest is in 
feite niet meer dan een puntsgewijze 
opsomming van beleidsvoornemens. 
Een manifest is geen politiek testament 
en geen mission statement. Een testament 
sluit op de eerste plaats iets af. Het 
manifest bouwt op, het kijkt naar de 
toekomst. Een mission statement formu-
leert een maatschappelijke doelstellling 
voor een bedrijf, naast economische 
doelstellingen. Voor een politiek mani-
fest zijn alle doelen altijd maatschappe-
lijk en politiek; ze worden zo gesteld dat 
iedereen ze in beginsel zou moeten kun-
nen onderschrijven.

POLITIEK

Maar als een manifest dit alles niet is, 
wat is het dan wel? De redactie van het 
feministisch tijdschrift Lover stelt ‘Omdat 
een manifest zich buiten de canon 
beweegt en tegen het heersende vertoog 
tekeer gaat, ontsnapt het in feite per 
definitie aan definiëring.’ Dat lijkt wat al 
te gemakzuchtig. De internet-encyclo-
pedie Wikipedia omschrijft een manifest 
als ‘een publieke verklaring van begin-
selen en bedoelingen, politiek van aard.’ 
Volgens deze redenering is elk manifest 

De AS 155 – Manifesten 7

dering. Een manifest vraagt nadrukke-
lijk om aandacht. Het is als een pauken-
slag, een kanonschot, een golf die schui-
mend op de kust kapotslaat. De wap-
perende vlag van de overtuiging. Een 
vuistslag in het gezicht van de berus-
ting. 
Een manifest is niet per se een helder 
geschreven, goed afgewogen stuk tekst 
waarin een probleem wordt geschetst 
en een oplossing wordt aangedragen. 
Dat is vaker niet dan wel het geval. 
Zonder een bepaalde mate van oprechte 
emotie is een manifest niet goed denk-
baar. Daarom komen partijpolitieke 
manifesten vaak zo gekunsteld over. 
Een manifest kan serieus van toon zijn, 
maar ook spottend. Verontwaardiging 
en verontrusting zijn gebruikelijke 
motieven bij het schrijven van een mani-
fest. Daarom straalt het eerder boosheid 
uit dan een werkelijk vrolijk optimisme. 
Er is wel hoop en verwachting, maar 
zelden de zekerheid dat de juiste inzich-
ten uiteindelijk zullen winnen. Vitaliteit 
en energie zijn kwaliteiten die we met 
manifesten verbinden; berusting, aan-
vaarding en onderwerping vrijwel nooit. 
En echte humor is nog maar zelden aan-
getroffen in een manifest. 

Honderdvijftig jaar sociale strijd en poli-
tieke organisatie heeft ontelbare mani-
festen opgeleverd. Het lijkt gemakkelij-
ker te zeggen wat een manifest niet is, 
dan wat het wel is. Manifesten hebben 
verwantschap met een grote groep poli-
tieke geschriften, maar vallen met geen 
daarvan samen. Een manifest is bijvoor-
beeld geen proclamatie of declaratie, 
hoe poreus de grenzen tussen de genres 
ook zijn. Sommige manifesten worden 
ook wel declaraties genoemd. Le Mani-
feste des Seize (van Cornelissen, Kro pot-
kin, Grave en andere anarchisten die in 

1916 de zijde van de geallieerden kozen) 
is een voorbeeld. Een declaratie stelt 
vast; maar voor zover ze aanspoort, lijkt 
ze op een manifest. De handtekeningen 
onder een manifest zijn van een andere 
aard dan die onder een verklaring: de 
ondertekenaars van een manifest verte-
genwoordigen zichzelf en hopen te 
spreken namens anderen, de onderteke-
naars van een declaratie vertegenwoor-
digen (een deel van) het volk.
De Proklamatie Oranje Vrijstaat is geen 
manifest maar heeft daar wel veel ken-
merken van. Ze kondigt allereerst de 
Oranje Vrijstaat aan, stelt dus een gege-
ven vast en is minder op de toekomst 
gericht. Een prachtige zin als ‘Hoe ont-
staat uit de oude maatschappij een nieu-
we maatschappij? Als een paddestoel 
op een rottende boomstronk’ verdient 
het echter niet vergeten te worden, net 
als ‘Heksenkringen van kaboutersteden 
zullen zich federeren tot een wereldom-
spannend net: de Oranje-Vrijstaat’. 
Een manifest is geen blauwdruk of uto-
pie. Een blauwdruk is zeker over het 
resultaat. Een manifest daarentegen is 
een oproep aan een proces te gaan wer-
ken, en zegt wat over de manier waarop 
dat mogelijk is. Toch heeft een recent 
politiek manifest van de Belgische partij 
Groen! wel wat weg van een blauw-
druk. En het Manifest van het water kijkt 
zo schematisch naar het probleem van 
het water dat van een blauwdruk of 
projectplan kan worden gesproken. Elk 
manifest drukt een gerichtheid op de 
toekomst uit, met soms ontegenzeglijk 
utopische trekken, maar is daarmee nog 
geen utopie. Een manifest benadrukt 
doorgaans dat een andere toekomst 
wenselijk is en vertelt hoe er aan moet 
worden gewerkt.
Een manifest is geen pamflet. Maar de 
grens tussen pamflet en manifest kan 

De AS 155 – Manifesten6



tuig voor het openbaren van ideeën. Het 
analyseert een sociaal en politiek pro-
bleem en betoogt een oplossing. Het 
manifest openbaart, brengt aan het licht 
en spoort aan tot veranderen. Het biedt 
daartoe per definitie pretentieuze idee-
en. Het opent een debat of tracht het in 
één klap te beslissen. Het combineert 
politieke rationaliteit met politieke emo-
tie; het is politieke lyriek.  
Het manifest is partijdig. Het wil dwin-
gend zijn: probleemstellend, probleem-
analyserend en concluderend. De 
samen   steller wil een probleem zo onder 
de aandacht brengen dat de lezer wordt 
gepakt door analyse en oplossing. Een 
manifest legt historische trends in eigen 
voordeel uit. Een manifest wil een teken 
des tijds zijn. Een manifest is ongedul-
dig. Het zoekt een essentie: het wezen-
lijke van de politieke situatie van dat 
moment, het belangrijkste dat op dit 
moment moet gebeuren, de kern van 
een maatschappelijk of politiek pro-
bleem. Omdat het die essentie meent te 
hebben gevonden, eist het manifest een 
rol op in het publieke debat. Het mani-
fest wil mobiliseren en politieke energie 
losmaken. 
Een politiek manifest is een romantische 
oproep tot het gebruik van politieke 
fantasie. Het heeft de pretentie actuali-
teit en potentialiteit te kunnen onthul-
len, de mogelijkheden die maar al te 
waar zijn. Het brengt de verandering 
programmatisch in beeld. Een manifest 
gaat over dynamiek, over de verander-
baarheid van de toekomst en de maak-
baarheid van de wereld. Uit het mani-
fest spreekt dan ook daadkracht, energie 
en hoop. Een manifest richt zich op een 
politiek wezen in de publieke sfeer dat 
als competent wordt gezien: het kan de 
zaken veranderen en zal dat misschien 
doen als hij of zij op de juiste manier 

wordt benaderd, met de goede argu-
menten. Het manifest spreekt de burger 
bijna altijd toe in termen van ‘wij’. De 
burger is medeburger en deel van een 
groep of collectiviteit. Een manifest 
vormt nieuwe politieke identiteiten. 
Een manifest wordt geschreven, en 
daarna is het afwachten. Wat gaat de 
tekst doen? Zal ze effect hebben? Heel 
soms spreekt uit een manifest ook een 
zekere mate van bescheidenheid, bij alle 
grote pretenties die er ook altijd zijn. 
Sommige manifesten kijken als het ware 
ook naar zichzelf en houdt zich een 
spiegel voor. Maar te veel bescheiden-
heid en zelfkennis past een manifest 
niet.

ANARCHISTEN

Anarchisten hebben in de negentiende 
en twintigste eeuw hun eigen bijdrage 
geleverd aan de traditie van het politie-
ke manifest. Het antiparlementarisme 
van de negentiende eeuw is in Belle-
garrigue’s manifesten scherp geformu-
leerd. Het Manifeste des Seize, over de 
vraag welke houding in te nemen tegen-
over de wereldoorlog is al een keer aan 
de orde geweest in De AS. Het omvang-
rijke manifest van Alternative Libertaire 
uit 1991 bevat alle grote thema’s van het 
moderne verzet tegen kapitalisme en 
imperialisme: revolutie en klassenstrijd, 
ecologie en feminisme, en de eigen 
agenda van sociale strijdbewegingen. 
Maar zoals ‘het’ anarchisme niet een-
duidig kan worden omschreven, is niet 
altijd helder wat een manifest ‘anarchis-
tisch’ maakt. Is het Unabomber manifest 
uit 1995 een anarchistisch manifest? 
Kascynski’s tekst wordt veelal als rele-
vant beschouwd in anarchistische kring, 
waar sommigen een anti-industrialis-
tisch sentiment beschouwen als een 
essentieel element van hun anarchisme. 

De AS 155 – Manifesten 9

‘politiek’. Daar lijkt inderdaad wat voor 
te zeggen. Elk manifest bemoeit zich 
met de inrichting van de samenleving. 
Roger Scruton, conservatief filosoof en 
publicist, verstaat onder een manifest 
een geschreven verklaring die publieke-
lijk de bedoelingen, motieven of stand-
punten geeft van degene die het mani-
fest uitbrengt. Scruton wijst er op dat 
het Italiaanse woord manifesto oorspron-
kelijk betekende een publieke verkla-
ring, gewoonlijk gedaan door of gesanc-
tioneerd door een soevereine heerser of 
staat, of door een individu of groep die 
van publiek belang is, met de bedoeling 
het handelen te verklaren en redenen of 
motieven voor toekomstig handelen uit 
te leggen. In de moderne tijd zijn mani-
festen echter vooral aanklachten – hij 
verwijst expliciet naar Zola’s geschrift 
J’accuse. De betekenis van dergelijke 
manifesten is niet zozeer mensen op de 
hoogte te brengen alswel politieke iden-
titeit te verlenen aan de groep die het 
manifest openbaart. Die identiteit komt 
vooral in het manifest tot stand doordat 
het zich concentreert op datgene waar-
tegen de groep een antipathie koestert.
Als Scruton gelijk heeft, lijkt er hier dus 
een omslag te hebben plaatsgevonden 
in het gebruik van het begrip manifest 
en het gebruik van het publiceren van 
een dergelijke tekst. Was het manifest 
vroeger een instrument in handen van 
de machtigen, het is vandaag de dag 
steeds meer een middel in handen van 
degenen die zich tegen de staatsmacht 
of tegen andere machten te weer stellen. 
Dit zou mede kunnen verklaren waar-
om de grenzen tussen manifest en decla-
ratie, proclamatie, charter en dergelijke 
poreus zijn. Dat maakt een manifest 
spannend: het gaat de confrontatie aan 
met een macht die zich uitgedaagd kan 
zien. De schrijver neemt een zeker risi-

co. Hij geeft zich bloot met een contro-
versieel en potentieel gevaarlijk stand-
punt. 
‘Een manifest is een openbare verkla-
ring van een regering, een groep, een 
partij over een belangrijke zaak, ter 
rechtvaardiging van een manier van 
handelen. Met mijn boek wil ik een 
openbare verklaring geven over de 
belan grijke kwestie van de bevrijding 
van de man. Ik wil een rechtvaardiging 
geven voor mijn optreden en laten zien 
waar ik me bevind op mijn weg naar 
mijn eigen vrijheid. Ik wil mijn ideeën 
over praktische problemen van de man 
openbaarmaken en mijn wil tonen om 
mij en andere mannen te veranderen.’ 
Met deze eerste zin van een manifest 
van de mannenbeweging wordt een 
heel eigen invulling gegeven aan het 
manifest. De auteur Pilgrim is echter 
zeker niet de enige die het politieke 
genre op een zeer persoonlijke wijze 
invult. Ook het Futuristisch manifest 
spreekt namens een wij-groep. 
Manifesten kennen dus twee soorten 
‘wij’: het persoonlijke wij van de au teurs, 
en het abstracte wij van de lezers. ‘Een 
manifest is pas een manifest als het een 
‘wij’aanspreekt en zegt wat die ‘wij’ te 
doen staat’, aldus Antoine Verbij. ‘Het 
manifest is de schakel tussen onbehagen 
en actie, tussen ongerichte woede en 
gerichte politiek. Een manifest maakt 
van een groep protesteerders een revo-
lu tionaire macht. Dat is althans het idee.’ 
Een manifest spreekt een groep aan, 
zegt waar die groep voor staat, welke 
missie ze heeft en wat ze moet doen. Dat 
was althans de kracht van het 
Communistisch Manifest. Heden daagse 
manifesten zijn vaak ‘lang uitgevallen 
opiniestukken vol privéopvattingen’, 
aldus Verbij.
Een manifest is dus allereerst een voer-

De AS 155 – Manifesten8



kunstwerk, een gebouw, een tentoon-
stelling, een foto, een film, een happe-
ning. In al die vormen, maar vooral als 
geschreven tekst, kan het manifest toe-
gang bieden tot de kern van het politie-
ke en sociale denken. Elk nieuw mani-
fest is een stap in de nog lang niet 
gestreden ideologische strijd. 

Omdat er zoveel verschillen zijn tussen 
manifesten is het nauwelijks mogelijk 
aan te geven wat precies het unieke 
karakter van het genre van het manifest 

bepaalt. Maar politieke ambitie – de wil 
een rol te spelen in het publieke debat – 
en een flinke dosis pretentie en zelfver-
trouwen zijn onmisbaar. En als dat kan 
worden gecombineerd met euvele moed 
kan zich iets openbaren dat de moeite 
van het herinneren waard is. Politieke 
manifesten zijn niet te onderschatten. 
De belofte of de dreiging die er van uit-
gaat moet worden onderkend. En hoe 
euvel de moed van het manifest precies 
was, kan pas op termijn worden beoor-
deeld.

De AS 155 – Manifesten 11

Voor anderen zijn de methoden van de 
Unabomber onacceptabel en zijn sociale 
en politieke ideeën dubieus. Zijn de 
zogenaamde cybermanifesten anarchis-
tisch? Het (vermeende) anarchistische 
karakter van het internet maakt dat ze 
op een welwillend oor kunnen rekenen 
in anarchistische kringen. Maar ook hier 
geldt dat de verschillen tussen internet-
manifesten enorm zijn. Een andere 
vraag is of de libertaristische manifesten 
anarchistisch zijn. Ongetwijfeld zijn ze 
relevant voor anarchisten en een bijzon-
dere uitdaging aan het sociaal-anarchis-
tisch denken, maar ze zijn daarmee niet 
belangrijker dan andere politieke mani-
festen. Onder Frank Karstens Liber-
taristisch manifest zou ik mijn handteke-
ning niet willen zetten.
Wat behoort wel tot de anarchistische 
traditie? In Nederland hebben enkele 
manifesten van anarchisten de aandacht 
weten te trekken. Het manifest van de 
Vereniging Gemeenschappelijk Grond-
bezit uit 1902, het Dienst weigerings-
manifest uit 1915 en de manifesten van 
de Alarmgroep in de jaren twintig en 
dertig zijn enkele voorbeelden. Roel van 
Duyn heeft in de provo- en kabouter-
jaren een aantal manifesten geschreven 
die de kern van de politieke filosofie 
van de beweging formuleerden. Hoewel 
op onderdelen gedateerd zijn ze onver-
minderd relevant. Het Provomanifest uit 
1967 plaatst beter dan enig andere tekst 
de Provobeweging nadrukkelijk in de 
geschiedenis en de toekomst van het 
anarchisme. Het Kaboutermanifest, in 
1970 geschreven na de succesvol ver-
lopen gemeenteraadsverkiezingen in 
Amsterdam, bevat het politieke pro-
gram van de Kabouterfractie: radicale 
democratisering van bedrijven, scholen 
en overheid; openbaarheid en decentra-
lisatie van stadsbestuur; herstel van een 

biologisch gezonde omgeving door 
terugdringing van het autoverkeer; 
opheffing van de woningnood door 
socialisatie van huizen en grond; herstel 
van de woonfunctie van de stad.
Het manifest van Comodo uit 2000 is al 
aan de orde geweest. Het is naast enkele 
pamfletachtige teksten van krakersgroe-
pen, één van de manifesten uit de cul-
tuur van de stedelijke sociale bewegin-
gen die niet onopgemerkt zijn gebleven. 
Niet alle anarchistische manifesten 
maken iets los. De inbreng van anarcha-
feministen in het Lover-nummer was 
niet opzienbarend. Een Pogo-Anar-
chistisch Manifest uit 2002 heeft weinig 
weerklank gevonden. 
Het recente anarchafeministische mani-
fest We zullen seksuele kwelling niet meer 
tolereren!! uit 2003 beslaat niet meer dan 
enkele zinnen. Zich anarchisten noe-
mende mannen hebben deelneemsters 
aan een anti-autoritair kamp sexueel 
gekweld. Vrouwen lazen als reactie 
daarop een manifest voor dat eindigt 
met de woorden ‘We zullen onderdruk-
king van vrouwen binnen dit kamp niet 
meer tolereren!’ Het is niet bekend wat 
het effect is geweest van dit manifest. 
De inbreng van anarchistische ideeën in 
de andersglobalistische beweging is in 
het World Social Forum Charter zicht-
baar. Het Nederlands Sociaal Forum 
daarentegen lijkt meer te worden gedo-
mineerd door de ngo’s en hun gematig-
de strategie en propaganda. 

Het hedendaagse manifest is een teken 
van verschil van mening. Er zullen 
manifesten blijven verschijnen zolang er 
verschillen van mening zijn. Elk inzicht 
in de essentie van het manifest kan door 
een volgende tekst ter discussie worden 
gesteld. Of door een nieuw gebaar dat 
als manifest wordt gepresenteerd, een 

De AS 155 – Manifesten10

LITERATUUR

Oswald de Andrade, Cannibal Manifesto. 1928. http://www.patafysics-lab.com/sarcophaga/ 
manifestos – Paul de Beer, Farhad Golyardi, Menno Hurenkamp, e.a., Naar een sociaal-individualis-
tisch alternatief. Manifest van de denktank Waterland. December 2004. – Paul de Beer e.a., Het 
Waterland Manifest. Naar een sociaal-individualistisch alternatief. De Volkskrant, 11 december 2004. –  
Anselme Bellegarrigue, Tegen de volksvertegenwoordiging. Manifesten 1848-1850. ‘s Hertogenbosch: 
Voltaire, 2e druk, 2004 (1979). – Loyd Blankenship (aka The Mentor), The Conscience of a Hacker (aka 
The Hacker Manifesto), January 8, 1986. http://www.phrack.org. – Konrad Boehmer, Ton Regtien, 
Van Provo tot Oranje-Vrijstaat. Amsterdam/Nijmegen: SUA/SUN, 1970. – D66, Denken, durven, 
doen. D66 manifest 2006. – Murray Bookchin, ‘Ecology and Revolutionary Thought’ in Post-Scarcity 
Anarchism. Montréal/New York: Black Rose Books, 1986 (1970), pp. 77-104. – Joan Derk van der 
Capellen tot den Pol (1781), Aan het Volk van Nederland. Het democratisch manifest van Joan Derk 
van der Capellen tot den Pol. Ingeleid door dr. W.F. Wertheim en dr. A.H. Wertheim-Gijse 
Weenink. Weesp: Uitgeverij Heureka, 1981. –  Earth Charter www.hardvestvandeaarde.nl – Fascist 
Manifesto. Il manifesto dei fasci di combattimento. Il Popolo d’Italia. June 6, 1919. –.Jean Grave, e.a., 
Le Manifeste des Seize. Parijs, 1916. http://raforum.apinc.org. – Frank Karsten, Libertaristisch mani-
fest. http://www.meervrijheid.nllibertaristischmanifest.htm. – Gruppe Krisis, Manifest gegen die 
Arbeit. 1999. www.giga.or.at/others/krisis/diverse_manifest_gegen_die_arbeit_1999.html – Hans 
Labohm, ‘Het milieumanifest’. Trouw, 14 februari 2004. – Lover, Themanummer Van feministen en 
manifesten. 28e jaargang, nummer 1, maart 2001. – Eben Moglen, Het dotCommunistisch Manifest. 
2003. http://globalinfo.nl. – Nieuw Elitair Elan, Elitair Manifest. 2005 http://www.nieuwelitaire-
lan.nl. – Nieuw Republikeins Genootschap, Manifest van het Nieuw Republikeins Genootschap (28 
januari 2002). – Riccardo Petrella, "Het manifest van het water". In Water als bron van macht, een 
manifest. Leuven: Van Halewyck, pp. 139-142. – Volker Elis Pilgrim, Manifest für den freien Mann. 
3. Auflage. München: Trikont (1977). – Anarchistische pogo partij Nederland in oprichting (2002), 
Pogo-anarchistisch manifest. http://www.indymedia.nl/nl/2002/02/2280.shtml. – Roger Scruton, 
A Dictionary of Political Thought. London: Macmillam, 1996. – Bart Jan Spruyt, Michiel Visser, De 
crisis in Nederland – en het conservatieve antwoord. Tweede, verbeterde druk. Den Haag: Edmund 
Burke Stichting, januari 2004. – Antoine Verbij, ‘De Bijbel der werkende klasse.’ Vrij Nederland, 15 
mei 2004, p. 45. – Antoine Verbij en Jos van der Lans, Manifest voor de jaren zeventig, www.jarenze-
ventig.nl/manifest.html



voor landschapsbeleving en recreatie’; 
‘als de koe geen weidegang meer krijgt 
(…) zal dit het imago van de zuivelsec-
tor en haar draagvlak onder de bevol-
king ernstig schaden’(!); de melk van 
weidekoeien zou lekkerder zijn (voor 
het kalf, maar bedoeld wordt voor men-
sen), en zo nog wat voor koeien niet erg 
relevante zaken.

Een ander manifest, dat echter slechts 
op één van de punten over dierenwel-
zijn gaat, is het ‘Manifest voor een betere 
wereld’, van Dwars, de jongerenorgani-
satie van GroenLinks, een manifest dat 
overigens enigszins anarchistisch van 
toon is. Onder de noemer ‘ecologische 
beginselen’ valt na een opsomming van 
onwenselijke ontwikkelingen te lezen: 
‘Vanuit het uitgangspunt van solidari-
teit met toekomstige generaties wijst 
Dwars deze ontwikkeling af en pleit 
voor het radicaal terugbrengen van het 
westerse consumptieniveau. Daar naast 
vindt Dwars dat de mens een verant-
woordelijkheid heeft ten opzichte van 
alle diersoorten bij het in stand houden 
van het milieu. De meeste dieren zijn 
vaak nog afhankelijker van de natuur 
dan de mens en zijn de eerste slachtof-
fers van een onverantwoord milieube-
leid. Net als mensen hebben de overige 
dieren een intrinsieke waarde en verdie-
nen om die reden een waardige behan-
deling. Exploitatie van dieren wordt 
door Dwars dan ook afgewezen.’3
Als we het toch over een politieke partij 
hebben mag hier de Partij voor de Dieren 
ook wel genoemd worden. Zeker omdat 
zij zich als enige partij houdt aan een 
door 11 dierenorganisaties eind 2002 
opgesteld manifest. De PvdD heeft dit 
manifest integraal overgenomen in haar 
partijprogramma. Het bevat 20 punten, 
waarvan ik er enkele noem: ‘Bij besmet-

telijke dierziektes zoals MKZ geen ver-
nietiging van gezonde dieren, maar vac-
cinatie toepassen’, ‘Verbod op legbatte-
rijen, ook voor verrijkte legbatterijen en 
andere kooihuisvesting voor kippen’, 
‘Meer geld naar het onderzoek naar 
alternatieven voor dierproeven’, ‘Verbod 
op het fokken van nertsen’, ‘Stimulering 
van de biologische landbouw via 
omschakelsubsidie, risicodekking en 
stimulering van de consumptie’, ‘Geen 
toestemming voor intensieve visteelt, 
tenzij de sector kan aantonen de vissen 
een acceptabel welzijnsniveau te bie-
den’, ‘Verbod op dierproeven op apen’, 
‘Striktere handhaving van de bestaande 
wetten voor dierenwelzijn en strengere 
straffen bij overtreding.’ Het zal duide-
lijk zijn dat deze partij vooral mikt op 
wetgeving en het ‘strikt’ toepassen daar-
van.

In België is sinds 1992 de dierenrechten-
organisatie Gaia aktief. Van initiatiefne-
mer (en publiciteitszoeker) Michel 
Vandebosch kwam in 1996 het boek 
Recht voor de beesten uit. Je zou het boek 
als één groot manifest kunnen zien. Een 
citaat: ‘Was vroeger alles niet veel een-
voudiger? Blank boven zwart, blank 
tegen zwart, zwart dient blank, man 
boven vrouw, man tegen vrouw, vrouw 
dient man, mens boven dier, mens tegen 
dier, dier dient mens. Eenvoudiger mis-
schien, rechtvaardiger niet. Na verloop 
van tijd werd de morele horizon als-
maar breder, totdat alle mensen, onge-
acht hun huidskleur of geslacht, rechten 
kregen. Die rechten werden hun niet 
zomaar op een schoteltje aangeboden. 
Ze moesten in de praktijk dikwijls nog 
steeds afgedwongen worden door de 
onderdrukte groep mensen. De groep 
van bevoorrechte machthebbers wilde 
en wil zijn vermeende voorrechten niet 

De AS 155 – Manifesten 13

Talloze groepen en individuen komen 
op voor de dieren. Bij elkaar zijn het er 
nu meer dan ooit. Hoe ver ze daarin 
gaan qua doelstellingen en methoden is 
nogal wisselend per groep of individu.
Vanouds zijn er natuurlijk organisaties 
zoals de Dierenbescherming. De Dieren-
bescherming werkt volgens eigen zeg-
gen hard aan verbetering van de (Euro-
pese) wetgeving en probeert diervrien-
delijk (koop)gedrag te stimuleren. Hun 
directe achterban bestaat uit zo’n 200.000 
mensen, en er zijn twee grondbeginse-
len: 1. erkenning van de eigenwaarde 
van dieren, waarmee wordt bedoeld: 
dieren niet als middel zien maar als zelf-
standige wezens met gevoelens, bewust-
zijn en integriteit, en 2. zorgplicht, waar-
onder wordt verstaan het respecteren 
van vrijheid en eigen levenssfeer en het 
sparen van de levens van dieren ‘zoveel 
dat mogelijk is’.1 Strikt zou ‘dieren niet 
als middel zien’ moeten leiden tot een 
radicale afwijzing van elk diergebruik. 
En bij het ‘zoveel mogelijk’ sparen van 
levens van dieren zou je strikt gezien 
kunnen of moeten uitkomen bij (bijna) 
al die levens. Dat de Dierenbescherming 
zover niet gaat is bekend, alleen al voor 
het honden- en kattenvoer ter bevoor-
rading van al hun dierenasielen worden 
heel wat levens van andere dieren opge-
offerd.
Een organisatie als Wakker Dier gaat 
een stuk verder, maar haar doelstelling 

klinkt juist tamelijk bescheiden: ‘het 
verbeteren van het welzijn van dieren in 
de bio-industrie en het onder de aan-
dacht brengen van misstanden’.2 Dit is 
in een wereld waarin vleeseters nog 
steeds ruim in de meerderheid zijn 
natuurlijk al een hele klus, en misstan-
den zijn er volop – zo je al niet vindt dat 
àlle soorten diergebruik een misstand 
genoemd dienen te worden.

Een echt manifest is het ‘Manifest koe 
zoekt wei’ gezamenlijk uitgebracht door 
vier organisaties: Dierenbescherming, 
Natuur monu menten, Natuur en Milieu 
en Milieudefensie. Is dit een manifest 
voor de dieren? Het is maar hoe je het 
bekijkt. Een koe is, dat kan je rustig stel-
len, in een wei gelukkiger dan in een 
stal. Liefst nog wat bomen er bij (ook 
daar wordt voor geijverd). In het mani-
fest wordt gesteld dat in 2004 17 procent 
van de koeien geen weidegang meer 
kreeg, in 2002 was dat nog 10 procent. 
Bij ongewijzigd beleid zal het in 2012 40 
procent zijn. Opmerkelijk is dat het 
onder andere door aanscherping van de 
milieu-eisen is dat boeren overgaan tot 
beperken of beëindigen van weide-
gang.
Toch staat in het manifest niet alleen het 
belang van het dier (de koe) centraal: 
‘een weide met koeien behoort tot de 
meest karakteristieke landschapsken-
merken van Nederland en is van belang 

De AS 155 – Manifesten12

MANIFESTEN VOOR DE DIEREN
Rymke Wiersma

Hoewel er ook in het verleden veel pamfletten en verdedigingsredes voor de dieren zijn 
geweest beperk ik me voor dit schrijven tot een kleine greep uit de vele folders, pamfletten en 
boeken die de laatste jaren in het Nederlands zijn verschenen. Dat bij lang niet al deze 
geschriften het woord ‘manifest’ gebruikt wordt lijkt me niet het meest belangrijk.



alleen maar voor jullie genot. Jullie zijn 
tegen uitbuiting, maar hoeveel koeien 
en geiten worden dagelijks gemolken, 
hoeveel bijen bestolen, kippen haar eie-
ren geroofd – alleen maar voor jullie 
genot. (…) Jullie zijn tegen fascisme, 
sexisme, rassisme, militarisme, imperia-
lisme, maar je bent iets vergeten: je 
superioriteitsdenken ten opzichte van 
de overige dieren.’ Dit manifest voor de 
dieren dat het al vele jaren als affiche en 
als ansichtkaart (ook in het Engels) goed 
doet, heeft tevens gestaan in het boek 
Alle Dieren Vrij.7
Alle Dieren Vrij! is of was ook de naam 
van een van de weinige uitgesproken 
anarchistische dierenorganisaties in 
Neder  land. Zij hebben zelf niet een echt 
manifest, maar ik heb nog wel een fol-
der waarin duidelijk wordt uitgelegd 
waar de groep voor staat. Vanzelf-
sprekend wil de groep opkomen voor 
de vrijheid van alle dieren, en: ‘bij Alle 
Dieren Vrij! werken we vanuit een anar-
chistische filosofie, wat tegelijkertijd 
betekent dat het een groep is, waar 
iedereen zijn of haar eigen verantwoor-
delijkheid neemt en waar niemens de 
baas is.’ Voorop de folder staat (‘zeer vrij 
naar Michael Bakoenin’) ‘Ik ben pas 
werkelijk vrij als alle dieren vrij zijn.’

Alle Dieren Vrij! is helaas niet meer 
actief. Wel actief is de al eerder genoem-
de NVV (veganistenvereniging), waar 
de Alle Dieren Vrij!-anarchisten kritisch 
tegenover stonden en staan doordat 
deze organisatie zich beperkt tot vega-
nisme en zich niet wil uitspreken over 
andere (politieke) onderwerpen. Zij 
hebben in de loop der jaren al heel wat 
brochures en pamfletten uitgegeven, en 
hun wervingsfolder leest ook min of 
meer als een manifest. 
Ik heb hier voor me een folder van 

enkele jaren geleden, waar de beginlet-
ters van elke zin samen het woord 
‘veganisme’ vormen. Bij de eerste E 
staat: ‘Exploitatie van dieren maakt 
inbreuk op hun geestelijke en lichame-
lijke integriteit en gaat vrijwel altijd 
gepaard met vrijheidsberoving, mishan-
deling en gewelddadige dood van het 
dier. De doeltreffendste manier om ze 
hiertegen te beschermen is stoppen met 
het exploiteren van dieren.’ Bij de twee-
de E: ‘Economische motieven of een 
aangename smaaksensatie mogen nim-
mer menselijk en dierlijk lijden, milieu-
vervuiling, honger (…) tot gevolg heb-
ben.’ In deze folder (van enkele jaren 
geleden) staat: ‘Er zijn nu ongeveer 
20.000 veganisten, bijna 1 miljoen vege-
tariërs en alles bij elkaar zelfs circa 3 
miljoen ‘vleesverlaters’ in Nederland.’ 
Nog een ‘leuk’ weetje: de productie van 
één broodje kaas brengt 600 gram mest 
met zich mee. ‘Per Nederlander nu 800 
kilogram ernstig vervuilde mest per 
jaar, terwijl ‘groenbemesting’ alle 
(kunst) mest zou kunnen vervangen, 
zónder zure regen en stank.’8
Nederland telt behalve veel organisaties 
en aktiegroepen die zich inzetten voor 
dieren ook een aantal intellectuelen, 
schrijvers en schrijfsters die regelmatig 
hun stem laten horen en meer of minder 
‘op de hand van de dieren’ zijn. Ik denk 
daarbij onder andere aan Rudy 
Kousbroek, Yvonne Keuls,9 Midas 
Dekkers, Mensje van Keulen, en Hugo 
Brandt Corstius. Van die laatste is 
onlangs het boekje Eet geen vlees ver-
schenen.10 Ook hier zou de term ‘mani-
fest’ niet misstaan.
Maar het meest echte manifest (zowel 
qua vorm als qua inhoud) dat ik, zoe-
kend op ‘dieren’ en ‘manifest’ via inter-
net tegen kwam was dat van de ‘Veggie 
Pride, feest van de vegetarische en vega-

De AS 155 – Manifesten 15

zomaar zonder slag of stoot laten vallen. 
Dat alles maakte en maakt de wereld er 
misschien niet simpeler op. Wel voor 
een stuk rechtvaardiger.’4

Iets heel anders is het ‘Porcratisch 
Manifest’ uit het boek Filosofie voor de 
zwijnen van Klaas Rozemond.5 Hier 
staat eigenlijk niet het dier centraal maar 
de mens. In het boek draait het om de 
vraag of het, zoals ook John Stuart Mill 
zich afvroeg, beter is een ontevreden 
Socrates te zijn dan een tevreden var-
ken. In het boek worden 20 filosofen 
behandeld. Na de constatering dat ‘het 
overgrote deel van de menselijke activi-
teiten bestaat uit overbodig gedraaf om 
nutteloze behoeften te bevredigen’ ein-
digt het met de raad: ‘verwerp de kete-
nen van welvaart en wees tevreden met 
het weinige van de wijsbegeerte’. Doen 
varkens dat ook?
Over varkens gesproken, de club 
‘Varkens in nood’ heeft vast iets mani-
festachtigs op papier gezet, evenals 
andere dierensolidariteitsgroepen, zoals 
EDEV (een dier een vriend), Kritisch 
Faunabeheer, Bont voor Dieren, Das en 
Boom, Proefdiervrij, Greenpeace, WNF, 
Animal Freedom, Bite Back, the Great 
Ape Project, Vissenbescherming, het 
Comité Anti Stierenvechten, Stichting 
Dierenrecht Nederland, People for the 
Ethical Threatment of Animals (PETA), 
de Vogelbescherming, de Anti-Vivi-
sectie-Stichting, de Stichting voor de 
Afschaffing van Dierproeven (SAD), 
International Fund for Animal Welfare, 
World Society for the Protection of 
Animals, de Dierenbevrijdings orga-
nisatie, de Actiegroep Dierenbevrijding, 
het Dierenbevrijdingsfront, de Neder-
landse Vegetariërs Bond, de Neder-
landse Veganisten Vereniging, het Bel-
gische Ethisch Vegetarisch Alternatief 

EVA en waarschijnlijk nog vele andere. 
In een weblog op de website van 
‘Artiesten voor Dieren’ schrijft iemand 
op 14 april 2006 ‘Wij hopen dat er ooit in 
de toekomst een groot manifest komt 
voor het welzijn van de dieren. (…) Zij 
kunnen het zelf niet en daarom is het nu 
tijd dat wij het doen.’
Een soort manifest, maar dan in de 
vorm van een boek van meer dan 200 
pagina’s kan je ook Veganisme, een manier 
van leven noemen, geschreven door 
Mirjam Vaes. Een boek boordevol infor-
matie over veganisme, maar ook vol 
met duidelijke meningen. In een van de 
hoofdstukken geeft de schrijfster wat 
hints over hoe te reageren op ‘vervelen-
de vragen en opmerkingen’. Als iemand 
zegt dat veganisme elitair is zeg je bij-
voorbeeld: ‘in een groot deel van de 
wereld is vlees eten juist elitair’. En op 
de verwijtende vraag ‘zou je niet eerst 
eens alle mensen gaan helpen?’ kan je 
antwoorden: ‘er worden veel mensen 
geholpen als er minder dierlijke produc-
ten gegeten worden’, bovendien ‘ik doe 
tenminste iets, wat doe jij?’ Als diegene 
dan aanhoudt en zegt: ‘mensen zijn 
belangrijker dan dieren’, dan kan je van 
je afbijten met : ‘ik eet ook geen mensen 
(meer).’ Maar als er gezegd wordt dat 
de natuur zelf ook niet vreedzaam is, 
antwoord je rustig met ‘dat is waar’.6

Een echt manifest, kort maar krachtig, is 
de ‘Brief aan de mensen’ rond 1985 
geschreven door Tieneke de Groot, en in 
gekalligrafeerde vorm als illustratie 
geplaatst in De AS 145 (p. 41): ‘Er is één 
ding dat jullie bijna allemaal zijn verge-
ten: waar is de vrijheid van de andere 
dieren gebleven? Jullie zijn tegen opslui-
ting van mensen, maar hoeveel dieren 
houden jullie gevangen in dierentuinen, 
in weilanden, achter prikkeldraad – 

De AS 155 – Manifesten14



De AS 155 – Manifesten 17

nistische fierheid’. Een paar sterke pun-
ten: het recht om in kantines, ziekenhui-
zen, gevangenissen en waar dan ook 
vegetarisch en veganistisch te kunnen 
eten, en het recht om werk te weigeren 
dat in strijd is met je ethische overtui-
gingen. Naar voorbeeld van de Gay 
Pride organiseren Franse ‘veggies’ sinds 
2001 elk jaar een demonstratie in Parijs. 
Dit jaar was dat op 20 mei, om 2 uur ’s 
middags, en er deden volgens de web-
site ‘honderden’ mensen mee. Hon der-
den? Dat mogen er wel wat meer wor-
den. En niet alleen in Frankrijk, maar 
overal! Al verbaast het me niet dat men-

sen in het land waar ik al in 1981 een 
biologische bakkerij aantrof waar heel 
vanzelfsprekend gedaan werd over de 
heerlijke veganistische croissantjes zon-
der roomboter hierin het voortouw heeft 
genomen. Het manifest, dat in een 
mooie Vlaams-Nederlandse vertaling 
hieronder in zijn geheel te lezen is, kan 
via de website11 ondertekend worden. 
Veggie Pride wordt ondersteund door 
zo’n 25 Franse en 60 verschillende inter-
nationale pro-dieren-organisaties, maar 
ieder tekent en doet mee op persoonlijke 
titel. (De volgende demonstratie is zater-
dag 19 mei 2007 in Parijs!)

De AS 155 – Manifesten16

‘WIJ WILLEN:
Onze fierheid bevestigen over het feit dat wij weigeren dieren te doden om ons te voeden.

Wij weigeren gevoelige wezens het enige goed dat ze bezitten, hun eigen vlees, hun eigen leven, 
te ontnemen. Wij weigeren deel te nemen aan een concentratiesysteem dat van het dierenleven, 

zolang het duurt, een voortdurende hel maakt.
Wij weigeren deze dingen te doen, enkel voor het plezier van een smaak, uit gewoonte, uit
traditie: deze weigering zou vanzelfsprekend moeten zijn. De geschiedenis toont echter hoe 

moeilijk het is om ‘neen’ te zeggen wanneer wreedheid de sociale norm is. Wij willen bevestigen 
dat wij fier zijn deze ‘neen’ te zeggen.

De vegefobie aanklagen.
Men zou nochtans willen dat wij ons hiervoor zouden schamen. Het vegetarisme wordt 

genegeerd, miskend, belachelijk gemaakt, bespot. Het vegetarisme stelt de rechtvaardigheid van 
de opsluiting en van de slachting van miljarden dieren in vraag. 

Gewoon door te bestaan doorbreekt het vegetarisme de wet van de stilte. 
Dit is de oorzaak van de spot en de haat van de vegofoben.

Natuurlijk wordt het onschuldige vegetarisme geduld, wanneer men zegt dat het slechts een 
persoonlijke keuze is, en ter verdediging oproept vegetariër te zijn omwille van een

onbeduidende afkeur, van gezondheid, van milieu of van edel ascetisme. 
Maar wij worden verwenst als we openlijk de barbaarse orde betwisten.

Men begint door er mee te lachen. Zich zorgen maken om de kippen en de koeien is blijkbaar 
belachelijk. Door ons belachelijk te maken onderdrukt men onze storende ideeën,

zonder te argumenteren.
Als we niet buigen begint men groen te lachen. Wij waren clowns, nu zijn we monsters.

Verraders van onze soortgenoten omdat wij deze niet alle rechten geven. Onwaardige ouders
omdat wij onze kinderen niet inwijden in het vleesetende genot. Volgelingen van de nazi’s

omdat Hitler van honden hield. 
Een onverdraagzame sekte vermits wij niet denken zoals iedereen.

Men beschuldigt ons van terrorisme of van satanisme. Men beticht er ons van de natuur te
verafgoden, of haar wetten te weigeren. Alles wordt gebruikt om onze woorden te vervormen,

om ons te belasteren, om ons symbolisch uit de samenleving te plaatsen.
Wij weigeren ons te schamen voor ons medelijden. Wij willen niet meer in het duister blijven. 

Wij willen ons niet meer verontschuldigen omdat we niet willen doden. Wij zijn hier, wij leven, 
wij denken en wij komen uit voor onze mening.

Ons bestaan bevestigen
Enkel in Frankrijk zijn wij met honderdduizenden om neen te zeggen tegen de slachtpartijen,
de bloedbaden. De meeste beschavingen hebben de gegrondheid van het vlees eten in vraag 

gesteld. Wie hoort daar nog wat over? Het vegetarisme is uit de leerboeken en de biografieën 
verbannen. Wanneer Théodore Monod overleden is hebben de media alles over hem gezegd, 

behalve dat hij vegetariër was.
‘Vanaf zeer jonge leeftijd heb ik verzaakt vlees te eten, en er zal een dag komen waarop

de mensen, net als ik, het vermoorden van een dier zullen zien zoals ze vandaag
het vermoorden van een mens zien’, schreef Leonardo da Vinci.

Ons bestaan bevestigen, zeggen dat wij zonder vlees leven, dat is ook tonen dat het mogelijk is. 
Wij eten geen koeien, geen varkens, geen kippen, geen vissen, geen garnalen. En wij leven even 
goed als om het even wie, ook al is dit tegen de zin van de gemediatiseerde ‘specialisten’ bij wie 

de wetenschap erin bestaat de werkelijkheid te ontkennen. Noch het vegetarisme, noch het 
veganisme (dat alle dierlijke producten uitsluit, melk en eieren inbegrepen) hebben een specifiek 

negatief effect op de gezondheid – de studies waarover men beschikt tonen zelfs eerder het 
tegendeel aan! Doden om te leven is dus geen onontkoombare noodzaak. Het is nergens voor 

nodig, niet individueel en niet collectief. De dieren in de kwekerijen verbruiken veel meer
voedsel dan dat hun dood vlees oplevert. Het openbaar geld wordt nochtans rijkelijk uitgegeven 

om de veeteelt en de visvangst te steunen.
Onze rechten verdedigen.

Aan de dieren die gekweekt en gedood worden kent men geen enkel recht toe, maar aan ons, wij 
die solidair zijn met deze dieren, kent men in principe wel rechten toe. Deze rechten willen wij 

volledig toepassen, omdat het de onze zijn, en omdat het de enige rechten zijn, 
die deze dieren vandaag, onrechtstreeks, bezitten.

Wij hebben het recht een correcte maaltijd te eten in de refters, op het werk evenals in de
scholen, evenals in alle andere gemeenschappelijke voorzieningen. Wij hebben het recht onze 

kinderen op te voeden zonder hen de producten van het slachthuis op te dringen, zonder af te 
wijken van onze eigen overtuiging en zonder dat men ons in de ogen van onze kinderen

bestempelt als marginalen. Wij hebben, net als iedereen, recht op onpartijdige en aangepaste 
medische informatie. Wij willen niet langer verplicht worden deel te nemen aan gelijk welke 

vorm van dierlijke uitbuiting door onze belastingen, door de torenhoge subsidies die toegekend 
worden om dieren te kweken en te doden. Wij willen elke vorm van werk kunnen weigeren,
die bijdraagt tot dierlijke uitbuiting. Wij willen dat men ophoudt systematisch onze acties en 

onze ideeën te verzwijgen. Wij willen dat men ons dezelfde spreektijd geeft als aan de personen 
die ons aanvallen, dat men het debat aanvaardt.

‘Wij zijn de spiegel van uw slecht geweten en deze spiegel zal zich niet meer verbergen.’
Bij het aanzien van de beelden van de stapels dierenlijken ‘opgeruimd’ voor BSE of voor mond-

en klauwzeer, waren wij de enigen die geen schaamte voelden. Voor ons zelf. Wij waren 
beschaamd voor de anderen. Wij waren vooral bedroefd. Wij staan er op onze fierheid

te bevestigen over onze weigering van de barbaarsheid, maar wij ervaren geen tevredenheid.
De dieren worden met miljarden geslacht. Men houdt ze stom, hun kreten tellen niet. 

Wij zullen voor hen spreken tot het bloedbad stopt.
Wij zijn dieren, solidair met alle dieren !’

NOTEN

1) www.dierenbescherming.nl – (2) www.wakkerdier.nl (3) www.dwars.org – (4) Michel 
Vandenbosch, Recht voor de beesten (1992), geheel te lezen via de website www.gaia.be – (5) Klaas 
Rozemond, Filosofie voor de zwijnen (Veen Magazines 2004) – (6) Mirjam Vaes, Veganisme, een manier 
van leven, uitgeverij De Zeepkist, Utrecht 2005 (www.de-zeepkist.nl) – (7) Dit boek is al enige tijd 
uitverkocht, er is nu een soort vervolg: Portretten van Veganisten, interviews met 11 aktieve vega-
nisten, door Peter (P’tje) Lanser, Atalanta Utrecht 2006. Een kort maar krachtig betoog over vega-
nisme is te lezen in het miniboekje Veganisme, tisdat, ook te lezen via www.antenna.nl/atalanta – 
(8) Meer over de NVV: www.veganisme.org – (9) Vraag aan Yvonne Keuls: ‘Mogen actiegroepen 
als het Dierenbevrijdingsfront de wet overtreden?’ Haar antwoord: ‘Van mij mogen ze.’ Uit: 
Dierenactieboek, Peter Singer (red.), Nederlandse bewerking: Jan Bonjer, Baarn 1986 – (10) Hugo 
Brandt Corstius, Eet geen vlees, zie bij boekbesprekingen in dit nummer – (11) www.veggiepride.
org/nl/



een eigen stem en ‘persoonlijkheid’ krij-
gen.
Dit voorstel krijgt in april 1936 – nu 
zeventig jaar geleden – gestalte in de 
eerste uitgave van het tijdschrift – aan-
vankelijk een maandblad – Mujeres 
Libres, gelijknamig aan de vrouwen-
groepen. De initiatiefneemsters, onder 
wie behalve Sánchez Saornil, Mercedes 
Comaposada en Amparo Poch y Gascón 
(een arbeidster, een academica en een 
arts) schrijven in een aantal brieven aan 
bekende en minder bekende nationale 
en internationale anarchisten hun 
beweegredenen voor de oprichting van 
een apart vrouwenblad.2
Het belangrijkste doel dat zij zich stel-
len, schrijven ze, is om arbeidersvrou-
wen te emanciperen, om ze te interes-
seren voor sociale thema’s en ze even-
eens voor anarchistische ideeën te win-
nen. Dit laatste willen ze voorzichtig 
doen, lezen we in hun brieven, om vrou-
wen niet af te stoten. Ze zullen echter 
niet onder stoelen of banken steken dat 
het blad voor en met vrouwen zal zijn.
In de maanden van april tot juli 1936 
voorafgaande aan burgeroorlog en revo-
lutie formuleren zij een aantal doelen 
dat hen voor ogen staat, zowel wat 
betreft het tijdschrift als voor de organi-
saties. In de statuten die een jaar later bij 
het oprichtingscongres van de landelijke 
organisatie van de Vrije Vrouwen-
groepen worden opgesteld vinden we 
deze doelen terug. 
Mujeres Libres richten zich op de vol-
gende doelen:
I. De vrouw te emanciperen uit haar 
driedubbele esclavitud, slavernij, waar-
aan zij in het algemeen onderworpen 
was en nog steeds is: slavernij der onwe-
tendheid, slavernij als vrouw en slaver-
nij als producente.3
II. Van onze Organisatie een bewuste en 

verantwoordelijke kracht te maken, die 
als voorhoede op kan treden in de revo-
lutionaire beweging.
III. De onwetendheid bestrijden door 
onze compañeras cultureel en sociaal te 
bekwamen, door middel van onderwijs, 
conferenties, voordrachten, lezingen 
met discussies, filmprojecties, enzo-
voort.
IV. Een onderlinge uitwisseling tot stand 
brengen met Syndicaten, Ateneos, en 
Juventudes Libertarias, om het raderwerk 
uit te breiden zodat het onze revolutio-
naire beweging sterker maakt. 
Bijvoorbeeld: een Syndicaat stuurt een 
vrouw naar de Groep (van Mujeres 
Libres), waar zij elementair onderricht 
krijgt en een sociaal gevoel ontwikkelt 
door haar contact met compañeras die 
ouder zijn en bekwamer; eenmaal voor-
bereid kan deze compañera zich aanmel-
den bij een Ateneo (anarchistische cultu-
rele club) of bij de Juventudes Libertarias 
en is ze geschikt om een positieve bij-
drage te leveren. 
V. Te komen tot een waarachtige over-
eenstemming tussen compañeros en com-
pañeras: samen leven, samen werken en 
zonder uitsluiting; de krachten bunde-
len in een gemeenschappelijke arbeid.
VI. Een machtige vrouwelijke bijdrage 
voorbereiden voor de constructieve taak 
van de revolutie, waar zij zich aan kun-
nen bieden als verpleegsters, onderwij-
zeressen, artsen, artiestes, kinderartsen, 
chemica’s, intelligente arbeidsters: wat 
effectiever is dan alleen een goede wil, 
vol van onwetendheid.4

Als in juli 1936 de burgeroorlog en de 
revolutie uitbreken verzetten de vrou-
wen-groepen en het blad Mujeres Libres 
hun bakens: vrouwen in Spanje worden 
plotseling geconfronteerd met verande-
rende sociale en economische verhou-

De AS 155 – Manifesten 19

De revolutionaire activiteiten in Spanje 
in de jaren dertig beperken zich niet tot 
de sociale revolutie tijdens de Spaanse 
Burgeroorlog, en ook niet tot de anar-
chisten en anarcho-syndicalisten van de 
CNT/FAI en de Juventudes Libertarias, 
de Libertaire Jongerenorganisatie. Ook 
de anarchistische vrouwen timmeren in 
deze jaren stevig aan de weg.
Al jarenlang strijden zij binnen de syn-
dicaten van de CNT tegen de wijze 
waarop (niet) naar vrouwen geluisterd 
wordt en over de ontkenning dat er 
zoiets als vrouwenproblemen bestaan. 
In bijvoorbeeld de textielindustrie waar 
voornamelijk vrouwen werken, zijn het 
de mannen die het hoogste woord voe-
ren in de discussies over de arbeidsom-
standigheden. Elders is dit niet anders. 
Dit ‘macho’ gedrag wordt op bijeen-
komsten van de anarchisten al vanaf het 
einde van de negentiende eeuw door 
met name vrouwen aan de kaak gesteld, 
maar door lang niet iedereen als kritiek 
ervaren. Een vrouw hoort nu eenmaal in 

het huishouden en heeft het daar voor 
het zeggen en daar mee uit. 
Dit is nog steeds de mening van veel 
mannen als tijdens de Republiek in 
1933/34 de eerste vrouwengroepen ont-
staan in met name grote steden als 
Madrid en Barcelona, die zullen uit-
groeien tot een landelijke organisatie. 
De vrouwen die hiertoe de initiatieven 
nemen dragen het anarchisme een warm 
hart toe en zijn van mening dat vrou-
wen hun eigen strijd moeten leveren om 
tot volwaardige anarchistische indivi-
duen te worden. De vrouwengroepen, 
die zich vooral op arbeidersvrouwen 
richten, noemen zich Mujeres Libres. Ze 
hebben aanvankelijk nauwelijks onder-
ling contact en ze ventileren hun mening 
in de vele anarchistische kranten en tijd-
schriften. Zoals in Tierra y Libertad, waar 
ze over een aparte vrouwenpagina 
beschikken. In november 1935 oppert 
Lucía Sánchez Saornil in dit blad het 
voorstel om een eigen vrouwentijd-
schrift op te richten. Vrouwen moeten 

De AS 155 – Manifesten18

WAT WILDEN ‘MUJERES LIBRES’?
Spaanse libertaire vrouwen in de jaren ’30

Hanneke Willemse

Waarom bestaat er geen manifest van Mujeres Libres, de fameuze Spaanse Vrije Vrouwen?
Een poging tot een antwoord: Mujeres Libres was/waren een conglomeraat, een confederatie, 
een los-vast verbond van anarchistische vrouwengroeperingen die Mujeres Libres heten; 
hecht aan de basis, in de wijken en dorpen, op het werk en in avondscholen of culturele clubs; 
los want niemand die ze dicteerde, en dus hadden ze ook geen manifest voor anderen. 
Mujeres Libres groepeerden zich om het gelijknamige tijdschrift, en groeiden uit tot een 
samenwerkingsverband van Vrije Vrouwen-groepen, hadden een beginselverklaring en sta-
tuten, geschreven bij het oprichtingscongres van een Nationale Federatie van Mujeres 
Libres in augustus 1937, maar ze hadden geen eenheidsmanifest. Ook in het tijdschrift 
Mujeres Libres is een veelheid van meningen te lezen. Een aantal overeenkomstige stand-
punten valt hierin wel te onderscheiden en deze komen vaak redelijk overeen met de begin-
selverklaring.1 Hierop zal ik nader ingaan. 



een financieel steuntje in de rug zou 
kunnen betekenen – zet Mujeres Libres 
de strijd voort en blijft zij in de praktijk 
en vooral ook door middel van scholing, 
vorming en voorlichting ijveren voor 
een gelijkwaardig bestaan voor vrou-
wen. Hierbij staan economische onaf-
hankelijkheid en in de privé-sfeer de 
seksualiteit en de vrije keuze van een 
levenspartner – Amor Libre – hoog in het 
vaandel.6 In de jaren van de burger-
oorlog werken ze ook buiten het pro-
ductieproces hard mee in de openbare 
sfeer aan de opvang van weduwen, 
wezen en bejaarden, aan opleidingscen-
tra voor ex-prostituees, aan het opzetten 
van openbare gaarkeukens, wasserijen, 
de totstandkoming van laboratoria voor 

besmettelijke ziekten enzovoorts. In de 
ruim achttien maanden van haar bestaan 
als nationale organisatie is Mujeres 
Libres in staat om meer dan twintigdui-
zend vrouwen te mobiliseren in ruim 
150 plaatselijke afdelingen en groepen.7
Met de overwinning van Franco en zijn 
onderdrukking is Mujeres Libres aller-
minst verslagen. Het tijdschrift gaat met 
haar schrijfsters in ballingschap en de 
ideeën van Mujeres Libres leven voort tot 
op de dag van vandaag. Bijgeschaafd en 
aangepast aan de tijd en de plaats waar 
zij actief zijn, zullen veel anarka-groe-
pen zich kunnen vinden in de doelen 
die de Vrije Vrouwen zich in de jaren 
dertig stelden. Manifest of niet, de bood-
schap is overgekomen.8

De AS 155 – Manifesten 21

dingen: ze worden in het productiepro-
ces gedrongen en een deel van de huise-
lijke activiteiten verplaatsen zich naar 
openbaar terreinen, zoals naar bijvoor-
beeld openbare gaarkeukens, wasse-
rijen, kinder-bejaarden-wezenopvang, 
enzovoort. Vanaf nu richten het tijd-
schrift en de anarchistische vrouwen-
groepen zich vooral op het in banen lei-
den van de spontane acties die vrouwen 
in deze revolutionaire tijden onderne-
men. Ze proberen deze vrouwen zowel 
actief te betrekken bij het productiepro-
ces als te werven – maar nu openlijk – 
voor de anarchistische ideeën en de 
praktijk van de revolutie. 

Nadat Mujeres Libres aanvankelijk de 
vrouwen heeft opgeroepen om de fron-
ten te gaan versterken, wijzigt ze deze 
stellingname. Vanaf september 1936 
geldt de leuze: ‘mannen aan het front, 
vrouwen in het achterland’, waarmee ze 
willen zeggen dat de vrouwen de revo-
lutie achter het front moeten verdedigen 
(en uitvoeren). Net als de andere anar-

chistische organisaties ziet Mujeres Libres 
de burgeroorlog niet als een strijd ter 
verdediging van de democratische par-
lementaire staat, maar als een sociale 
oorlog tussen rijk en arm. En ‘arm’ ver-
dedigt zich het beste met het doorvoe-
ren van een sociale revolutie om het 
libertaire communisme te bereiken met 
gelijkheid en solidariteit.
Mujeres Libres beschouwt zich vanaf de 
oprichting van haar landelijke organisa-
tie in 1937 als een autonome tak van de 
grote anarchistische familie, de 
Movimiento Libertario, de Libertaire 
Beweging, waar de CNT, FAI, AIT en de 
Juventudes Libertarias deel van uit maken. 
En als zodanig wil zij ook erkend wor-
den. Op een Nationale vergadering van 
de Libertaire Beweging in oktober 1938 
vraagt zij officieel om deze erkenning. 
De aanvraag wordt afgewezen met het 
argument dat dit tot verdeeldheid bin-
nen de anarchistische gelederen zou 
kunnen leiden, en dus tot verzwakking 
van de beweging.5
Ook zonder deze erkenning – die ook 

De AS 155 – Manifesten20

NOTEN

(1) Mujeres Libres. Op het Internationaal Instituut voor Sociale Geschiedenis is een aantal nummers 
van het tijdschrift op microfiches aanwezig. Het eerste nummer, maar geen beginselverklaring. 
Aanwezig nrs. 1, 8, 9 (1936),10 (1937) 12, en 13 (1938). Madrid en Barcelona. Om duidelijker onder-
scheid te maken tussen het tijdschrift en de organisatie heb ik alleen het blad cursief geschreven. 
– (2) Onder hen Emma Goldman, Diego Abad de Santillán, Morales Guzmán, Lola Iturbe, Federica 
Montseny. Zie: Jesús María. Montero Barrado (2003), Anarcofeminismo en España. La revista ‘Mujeres 
Libres’ antes de la Guerra Civil. Madrid, Fund. De Estudios Libertarios Anselmo Lorenzo, pp. 133-
185.) (3) Slavernij, dus nog erger dan onderworpenheid of juk, zoals vaak wordt vertaald. – (4.) 
Mary Nash (1976), ‘Mujeres Libres’: Espana 1836-1939. Barcelona, Tusquets Editor, p. 73. Een antho-
logie van eigen teksten van Mujeres Libres, samengesteld en ingeleid door Mary Nash. – (5) Zie 
ook: Juul Roijackers (1988),‘Vrouwen in de Spaanse Burgeroorlog. Mujeres Libres’. Scriptie bijvak 
Spaans, RUU. Middelburg, pp. 7-9. – (6) Wie het tijdschrift leest zal teleurgesteld moeten consta-
teren dat vrije liefde, de vrije keuze van liefdespartner, slechts is weggelegd voor hoeren en 
andere niet nadenkenden. Homofilie is een ziekte en veelvuldig vrij vrijen kan genezen worden. 
Ook over praktische voorlichting van bijvoorbeeld lekker vrijen zonder zorgen of over anti-con-
ceptie vind je weinig in de lieflijk geïllustreerde tijdschriften. De jaren dertig in Spanje werden nog 
zeer bepaald door de katholieke kerk, en vrije liefde werd vooral opgevat als een vrije keuze van 
een levenspartner, niet gezegend door kerk of staat. – (7) Hanneke Willemse(1996), Gedeeld verle-
den. Herinneringen van anarchos-syndicalisten aan Albalate de Cinca, 1928-1938. Amsterdam. pp. 206-
211. – (8) Voor wie verder door wil lezen: Mary Nash (1981), Mujer y movimiento obrero en España, 
1931-1939, Ed. Fontamara, Barcelona, Nary (1995), Nash, Defying male civilization: Women in the 
Spanish Civil War. Denver, Colorado, Arden Press, Inc., Nash(1976), ‘Mujeres Libres’: Espana 1936-
1939. Barcelona, Tusquets Editor. Lucía Sanchez Saornil, Horas de Revolución. Publicaciones 
Mujeres Libres. Martha Ackelsberg, Mujeres Libres. El anarquismo y la lucha por la emancipación de las 
mujeres. Barcelona, Ed.Virus, en Ackelsberg,  ‘Mujeres Libres: individuality and community. 
Organizing women during the Spanish Civil War’ en ‘"Separate and equal"? Mujeres Libres and 
anarchist strategy for women’s emancipation.’ Jesús Ma. Montero Barrado (2003), Anarcofeminismo 
en España. La revista ‘Mujeres Libres’ antes de la Guerra Civil. Madrid, Fund. De Estudios Libertarios 
Anselmo Lorenzo.



monumentenzorg: ik noem het bureau 
van André Breton in het Centre 
Pompidou en de MERZbau van Kurt 
Schwitters in Hannover. Maar dat komt 
door de context van de tijd waarin ze 
zijn ontstaan en waardoor ze zijn geda-
teerd. Voor hetzelfde geld kunnen nieu-
we scheppingen ontstaan die opnieuw 
het verlangen naar de totale verande-
ring kunnen weergeven en de regels 
definitief overschrijden. 
De culturele avant-garde is geen een-
heid. Uit de grote hoeveelheid teksten 
kunnen we in het begin van de vorige 
eeuw drie hoofdstromingen onderschei-
den: het futurisme, dada en het surrea-
lisme. De stromingen lopen in elkaar 
over en de deelnemers komen op elkaars 
terreinen. Maar zij hebben gemeen dat 
hun belangrijkste ‘verenigingsorgaan’ 
het manifest is, waarin hun uitgespro-
ken revolutionaire aspiraties kenbaar 
worden gemaakt. Vaak gaat het om stijl-
opvattingen met een absoluut karakter, 
zoals de eerste kubisten,  de vormgevers 
van De Stijl en de Russische formalisten. 
Het gaat hierbij om de verandering van 
de uiterlijke omgeving en de schepping 
van een nieuwe harmonie die door de 
omgeving wordt opgeroepen. 
Maar de meeste benaderingen hebben 
ongeveer dezelfde betekenis als de kleu-
renleer van Goethe, zoals die door 
Rudolf Steiner wordt benaderd, name-
lijk dat de omgeving als zodanig het 
karakter kan vormen. Dit kan zeker 
samengaan met denkbeelden over soci-
ale revolutie, zoals ook later in het 
Bauhaus gebeurde, of met functionele 
opvattingen die de vooruitgang dienen. 
En daarvoor dienen de manifesten die 
ook zij soms hebben geschreven (met 
name het debat tussen Van Doesburg en 
Mondriaan). Maar hun stukken blijven 
binnen het kader van het esthetische 

discours en vallen dit discours niet 
rechtstreeks aan, en daarom blijven ze 
in dit korte en wellicht erg encyclopedi-
sche overzicht buiten beschouwing.

2

De oudste stroming, het Italiaanse futu-
risme, wil de esthetica van het kunst-
werk/gedicht vervangen door de actu-
ele werkelijkheid: de machine, de oor-
log, het vernietigende handelen als 
schoonheid te beleven. Het futurisme 
gaat een rechtstreekse (dialectische) 
confrontatie met de esthetica aan. De 
vervoering en het enthousiasme moeten 
alle bestaande vormen in taal en expres-
sie opheffen. Alle futuristen willen een 
vervanging van de politieke en zedelijke 
normen en waarden door de schoon-
heid van de actie en het geweld. Geen 
manifest waarin niet wordt gemar-
cheerd, tenzij er wordt opgeroepen tot 
taalhervorming waarin de vertraging 
van elk abstraherend denken door de 
dynamiek van de beweging wordt opge-
heven. Maar waarheen? Er zijn futuris-
ten die zich opzettelijk keren tegen nor-
men en waarden van het drama; in een 
manifest Het tegenleed propageert Aldo 
Pallazeschi de lach en de humor voor de 
verwerking van rampen als pest en oor-
log. Ook wil hij ‘de krankzinnigenge-
stichten omvormen tot opleidingsinsti-
tuten van nieuwe generaties’. 
Het futurisme predikt dus een revoluti-
onaire esthetica. In Rusland zijn dichters 
als Chlebnikov, Majakovski en de deel-
nemers van de LEF-groep onsterfelijk 
geworden door hun opstand tegen de 
taal en nog steeds zijn zij een uitdager 
voor de lezer. Maar de vraag is: tot 
welke politiek moet dit leiden? Het 
Italiaanse futurisme vindt het prachtig 
dat politiek ook esthetica is: het optre-
den van massa’s en het vertoon van 

De AS 155 – Manifesten 23

1

De manifesten van de avant-garde in 
deze beginperiode hebben de volgende 
kenmerken gemeen:
– zij passen een vorm van taalgebruik en 
beeldende kunst toe, die zich meestal 
uit in collectief geschreven documenten 
of in samenhangende groepen, die
– de afbraak voorstaan van alle bestaan-
de esthetica, in de zekerheid dat
– deze cultuur slechts onderdrukking 
dient of inhoudt.
Doel van de manifesten is het vertoon 
van de vernietigende kracht die de 
macht van de creativiteit vrijmaakt. 
Daarmee verandert ook de samenle-
ving, al dan niet dank zij de persoonlijke 
creativiteit van de opstellers. Want de 
mogelijkheid tot creatie suggereert een 
andere waarheid en roept op tot een 
andere werkelijkheid. Wordt deze wer-
kelijkheid aanvaard, dan is ook de 
samenleving anders geworden. De 
auteurs zijn zich bewust een revolutio-

naire voorhoede te zijn die door middel 
van propaganda van creativiteit deze 
verandering willen bewerkstelligen. 
Waartoe deze verandering leidt? Soms 
wordt er opgeroepen tot een politieke of 
sociale keuze, dan weer wordt ze bewust 
uitgesloten. Maar allen hebben de inspi-
raties van de twee leuzen gemeen, die 
de sociale strijd van de negentiende 
eeuw hebben aangevoerd: ‘de vernieti-
gende kracht is een scheppende kracht’ 
(Bakoenin), ‘Gij hebt niets te verliezen 
dan uw ketenen, gij hebt een wereld te 
winnen’ (Marx). 
Een en ander heeft tot die prachtige en 
bewonderenswaardige producten ge leid 
die in dit stuk maar even worden aange-
haald, maar die hun eigen uitwerking 
hebben gehad en nog steeds hebben. De 
uitvoering van deze oproepen hebben 
er vaak toe geleid dat de musea ervan 
zijn vervuld. Dan zijn zij tot kunst ver-
heven, behoren ze tot de ikonen van het 
establishment en vallen ze onder de 

De AS 155 – Manifesten22

NIET DE KUNST MAAR HET LEVEN VERANDEREN
Manifesten van de culturele avant-garde

in de eerste helft van de 20ste eeuw

Jan Bervoets
De geschiedenis van de kunsten in de twintigste eeuw wordt overspoeld door manifesten, 
die de kaders van deze geschiedenisrichting ver overstijgen. Doel is aanvankelijk door ver-
andering in de kunst een verandering in het zien te bewerkstelligen en zo de samenleving 
zelf te veranderen. In ieder geval willen de schrijvers door deze verandering een eind maken 
aan de geschiedenis van de kunst. Maar omdat deze eeuw intussen verstreken is, lijken deze 
manifesten zelf geschiedenis te zijn geworden. 
Toch is de strijd om hun actualiteit slechts ten dele uitgewoed. Nog steeds maakt hun inhoud 
deel uit van het leven voorzover dat naar verandering streeft en deze aspiraties herkent. En 
juist doordat de inhoud vaak gemeengoed is geworden, is dit streven naar verandering latent 
geworden. Aan dit artikel zijn jaartallen verbonden, maar die zijn alleen maar bedoeld om 
met dit stuk een beschrijving te geven van de ontwikkeling van de avant-garde in de eerste 
helft van de vorige eeuw. Sedertdien is er niet meer gezwegen.



tegen gezag en staat, omdat het de strijd 
tegen alle regels aangaat, zijn er binnen 
Dada bewust revolutionaire bewegin-
gen ontstaan, die de ervaringen van 
Dada wilden kristalliseren tot een maat-
schappelijke beweging. Raoul Haus-
mann trekt daadwerkelijk consequen-
ties uit Dada en propageert in de jaren 
’30 bewust een revolutie zonder staats-
gezag en ontwikkelt zich tot een opstan-
deling tegen de technokratie als werk-
tuig van de staten om het proletariaat 
blijvend te verslaven.2 

4

Totaal tegengesteld qua vorm zijn de 
twee surrealistische manifesten van 
André Breton, die de kern vormen van 
de surrealistische beweging, de ene van 
1924, de andere vijf jaar later. 
Zij verschillen van alle vorige avant-
gardemanifesten door zijn relatieve 
lengte van 48 bladzijden, zijn verwijzin-
gen naar een historische context en een 
schijnbaar beroep op continuïteit met 
een poëtisch verleden. In opzet en vorm 
laten zij zich vergelijken met het 
Communistisch Manifest van Karl Marx, 
en die historische betekenis hebben zij 
ook. 
Het gaat hierbij om het revolutionaire 
karakter van de verbeelding als zoda-
nig, die zich bevindt met de revolutie 
van het proletariaat. De volledige vrij-
heid van de verbeelding verbindt de 
sociale revolutie zoals Marx die predikt 
met de verandering van het leven. Ware 
creativiteit kan niet met het kapitalisme 
samengaan en kan alleen maar samen-
vallen met de klassenstrijd, de strijd van 
de revolutionaire massa’s. Hefboom is 
een reeks associatieve technieken die de 
verbeelding en het onderbewuste de 
volledige vrijheid geven, zoals écriture 
automatique, de weergave van de 

droom en de trance – en het collectieve 
product van de gezamenlijke creativi-
teit, een verworvenheid van Dada. Het 
verzet tegen het establishment wordt 
geformuleerd als een politiek en psy-
chisch verzet met duidelijke verklarin-
gen tegen de instellingen en de moraal 
van het heersende establishment. De 
groep kent bewust zijn helden zoals  De 
Sade en Lautréamont, predikt absolute 
bevrijding van het lustbeginsel en een 
leven dat door de verbeelding kan wor-
den gerealiseerd. 
Het Eerste Manifest wordt meteen 
gevolgd door een tijdschrift La Révolution 
Surréaliste, waarin open brieven ver-
schijnen aan de Paus en de Dalai-lama 
en voorbeelden van sur realistische tech-
nieken worden gepropageerd. De soli-
dariteit geldt voor wie afwijkt van de 
norm. Heldinnen van het blad zijn de 
anarchiste Germaine Berton, die een 
aanslag pleegt op een functionaris van 
de ultrarechtse Action Française, en het 
tienermeisje Rose Selavy die haar vader 
doodsteekt als die zich aan haar wil 
vergrijpen. Het buiten de normale wet 
gestelde psychische conflict is een maat-
schappelijk conflict en de verbeelding 
van de psychose behoort tot de geoor-
loofde menselijke verworven-heden. 
Breton, die van beroep psychiater is, 
keert zich tegen de opsluiting van waan-
zinnigen.
In de loop van de vijf jaren waarin de 
beweging actief is, valt het kamp uiteen. 
Dat blijkt uit het Tweede Manifest van 
1929, waarin Breton mededeling doet 
van uitsluiting van deelnemers aan de 
groep en zich polemisch opstelt tegen-
over tal van geestverwanten. De belang-
rijkste slachtoffers van dit autodafé zijn 
Antonin Artaud, schepper van Het thea-
ter van de wreedheid, Robert Desnos en 
George Bataille. De meningsverschillen 

De AS 155 – Manifesten 25

vlaggen als symbool van een natie of 
een eenheidssamenleving is een vorm 
van absolute schoonheid. Ook wordt 
een eugenetica voorgestaan waarin 
mensen blindelings als robots handelen. 
Wanneer Trotski in 1923 probeert tot een 
revolutionaire esthetica te komen en het 
Russisch futurisme bespreekt, is het in 
zijn ogen besmet doordat Italiaans voor-
mannen als Marinetti en Severini zich 
achter de vaandels van Mussolini heb-
ben geschaard: in zijn ogen zijn de 
Russische futuristen geen ware revoluti-
onairen; zij kunnen volgens hem niet 
anders dan meelopers zijn achter het 
rode vaandel en kunnen in een 
Sovjetmaatschappij hun pretentie van 
voorhoede niet waarmaken.1

3

Maar de schoonheid van het geweld, 
zoals door de futuristen bezongen, kon 
reeds rond 1914 niet aan staatsleiders en 
elkaar bestrijdende naties worden over-
gelaten. Het slagveld van de Eerste 
Wereldoorlog was al ontregelend 
genoeg. De ontregeling moest van de 
artistieke actie zelf komen, en zo ont-
stond Dada. Het begin kent als jaartal 
1917, wanneer het cabaret Voltaire 
optreedt in Zürich. Vandaar treden er 
groepen op die zich als zodanig profile-
ren in Berlijn, Parijs en verder. Maar de 
manifesten zijn vooral uitspraken van 
individuen, die binnen het kader van de 
groepen optreden: Tzara, Huelsenbeck, 
Hausmann, Picabia, Van Doesburg. 
Het opvallendste van de Dada-
manifesten is hun weigering ook maar 
iets te propageren: elke propaganda van 
waarden wijzen ze af. In een van de 
weinige collectief gesigneerde Dada-
manifesten, dat van 1918 door een club 
Dada, keren de auteurs zich tegen het 
expressionisme, tegen elke opvatting 

van esthetica en uiteindelijk tegen het 
eigen manifest: ‘tegen dit manifest zijn 
betekent dadaïst zijn’. Alle manifestan-
ten stellen dat Dada niets is of niet is 
wat het is. Doel van elk manifest is niet 
het propageren van een alternatief, 
strijdt tegen de passiviteit van de lezer, 
die aan zijn eigen vrijheid wordt over-
gelaten en opgeroepen wordt te partici-
peren met eigen creatieve initiatieven. 
De oorlog geldt de logica, de orde en de 
goedgelovige luisteraar van de manifes-
ten. 
De theoretische verklaring van Dada 
staat gelijk aan het lautgedicht en de hap-
pening, is daarvoor inwisselbaar en 
daarvan meteen onderdeel. Wie leest 
neemt geen kennis van de situatie, maar 
wordt daarin zelf betrokken omdat de 
betekenissen die hij zoekt, zijn opgehe-
ven. Wat blijft is het spontane, het denk-
beeld van het moment, wat Huel sen-
beck de geboorte van de nieuwe mens 
noemt. Zeker, een enkele maal is er een 
collectieve verklaring die zich tegen 
andere esthetische stromingen keert en 
alle esthetica verwerpt, maar dat zijn 
achterhoedegevechten. De voorhoede is 
de lezer/toehoorder/participant zelf 
die zijn eigen bevrijding zoekt. Wat 
Dada laat zich niet blindelings beamen. 
Zelfs de cirkelredeneringen waarin de 
dadaïst Dada soms verklaart worden 
vierkant geproclameerd. Er worden 
pistolen afgeschoten, soms als muziek-
instrument gebruikt (Antheil), maar die 
kleuren slechts de toekomstige horizon 
omdat ze de wet overtreden.
Een en ander heeft tot gevolg dat er een 
grote diversiteit aan teksten en argu-
menten is: van rituele bezwering tot 
antireligieuze verklaring, van polemiek 
tegen de esthetica tot diverse concepten 
van maatschappelijke revolutie. Dat het 
gemakkelijk herkenbaar is voor de strijd 

De AS 155 – Manifesten24



Toch bleef de vooroorlogse anarchis-
tische beweging – overigens niet alleen 
in Nederland – in een belangrijk opzicht 
‘marxistisch’ denken. Daarmee wordt 
bedoeld dat het analyseren van gebeur-
tenissen in termen van klassen en klas-
senstrijd niet of nauwelijks ter discussie 
stond en evenmin getwijfeld werd aan 
de historische missie van het prole-
tariaat. Vroeg of laat zouden de arbei-
ders de socialistische samenleving ves-
tigen, of zoals de Duitse marxist Kautsky 
het had geformuleerd: ‘Het kapitalisme 
leidt met ijzeren noodzakelijkheid naar 
het socialisme.’

Tijdens de periode van economische 
depressie in de jaren dertig bracht de 
crisis van het kapitalisme echter die 
so cialistische maatschappij helemaal 
niet dichterbij. Integendeel, de arbeiders 
raak ten hun baan kwijt en waren wan-
hopig. Dwars tegen de prognose van 
Marx in bleek de revolutie van rechts te 
komen, zegevierde in Italië, Duitsland 
en andere landen het fascisme. Een 
an ar chist als Anton Constandse consta-
teer de in 1934 in zijn brochure Verloren 
illusies en blijvende idealen dat de crisis de 
mensen niet opstandig, niet klassebe-
wust had gemaakt. ‘Een geest van diepe 

De AS 155 – Manifesten 27

liggen voor een deel in Bretons engage-
ment met de dictatuur van het proletari-
aat, dat indertijd belichaamd werd door 
de Sovjetunie, maar ook – schijnt het – 
over verschillen in seksuele opvattingen 
en geaardheden. Het leidt tot tegenma-
nifesten, onder andere van Desnos, die 
Breton sarcastisch tot ‘paus van het sur-
realisme’ proclameert. 

Na het Tweede Manifest redigeert 
Breton een tijdschrift Het surrealisme in 
dienst van de revolutie, waarin de bewe-
ging zich identificeert met de Derde 
Internationale. Dit engagement mislukt 
faliekant omdat de verbeelding nu een-
maal onverenigbaar is met Stalins cul-
tuur-politiek. Het einde van het tijd-
schrift, volgend op de zelfmoord van 
René Crevel in 1935, wordt niet door 
een derde manifest gevolgd. Wel volgen 
er nieuwe uitsluitingen, die beter te ver-
dedigen zijn: van Dali en van degenen 
die communist gebleven zijn. De bewe-

ging wordt diffuus, al blijft Breton zich 
als leider profileren. In 1937 stelt hij 
samen met Trotski een manifest op Voor 
een vrije en onafhankelijke kunst, waarin 
afstand wordt genomen tegen ieder 
staatsdictaat op het gebied van kunst.
De consequenties hieruit worden 
ge trokken door de beroepsrevolutionair 
en verklaarde antimilitarist Benjamin 
Péret. In zijn pamflet Oneer aan de dich-
ters rekent hij na de Tweede Wereld-
oorlog af met Aragon en Eluard als 
‘verzetsdichters’, door ze te ontmaske-
ren als stilisten in dezelfde autoritaire 
richting als het socialistisch realisme en 
hun clichématige verheerlijking van 
oorlogs-helden. Uiteindelijk treffen de 
surrealisten die niet (zoals Dali, Aragon, 
Eluard) in een of ander links of rechts 
establishment zijn beland elkaar in het 
anarchistische blad Le monde libertaire, er 
nu van overtuigd dat de vrijheid van de 
verbeelding en staatsdictaat niet meer 
met elkaar samengaan. 

De AS 155 – Manifesten26

NOTEN

(1) In hetzelfde boek Literatuur en revolutie belijdt Trotski ook zijn ongeloof in socialistisch realisme 
en pleit hij voor afzijdigheid van de partij bij discussies over revolutionaire esthetica. Als 
Majakovski als protest tegen Stalins cultuurpolitiek zelfmoord pleegt, neemt Trotski het voor hem 
op. – (2) Jenseits der Gesellschaft, in: Sieg Triumph Tabak mit Bohnen, Tekste bis 1933, Band 2, p. 
102-166.

LITERATUUR

F. Drijkoningen en J. Fontijn red. Historische avantgarde, programmatische teksten van het Italiaanse 
futurisme, het Russische futurisme, Dada, het constructivisme, het surrealisme en het Tsjechisch poëtisme. 
Amsterdam, Huis aan de drie grachten, 1991. 
Raoul Hausmann, Tekste bis 1933, München, edition Text und Kritik 1982 (2 dln). 
Mark Pollizzotti, Revolution on the mind, the life of André Breton, London 1995, is een wellicht voor 
herschrijving vatbare biografie, maar hoofdstuk 15 geeft belangrijke gegevens over zijn confronta-
tie met Trotski over de rol van de dichter in de socialistische maatschappij.
Benjamin Péret, Le deshonneur des poètes, Parijs Pauvert. 
Jan van Spaendonck, Belle époque en anti-kunst […], Meppel, Boom 1977.
Bij de uitgeverij Vantilt Nijmegen is een serie verschenen met teksten van Dada-manifesten: tek-
sten van het Kabaret Voltaire, Hugo Ball, Raoul Hausmann, Richard Huelsenbeck, Clemens 
Pansaers, Francis Picabia, Tristan Tzara, eerder besproken in De AS.

AFSCHEID VAN HET PROLETARIAAT
Piet Kooijman* en de Alarm-Stellingen van 1934

Hans Ramaer

Vanouds verschilden anarchisten en marxisten sterk in hun visie op de staat. Marx en 
Engels, en later ook Lenin, bepleitten het veroveren van de politieke macht door de arbeiders. 
Weliswaar zou de staat ooit afsterven maar voor de kortere termijn waren de inspanningen 
van de marxisten gericht op het vestigen van de proletarische staat. Die zou overigens langs 
parlementaire weg bereikt kunnen worden.
Een ander karakteristiek verschil – waar bijvoorbeeld Henriëtte Roland Holst op heeft gewe-
zen – was de eenzijdige nadruk van de marxisten op de sociaal-economische ontwikkelingen 
die een overwinning van het proletariaat op de heersende klasse van kapitalisten onvermij-
delijk maakte. Juist de door Lenin als ‘wildgeworden kleinburgers’ bestempelde anarchisten 
hadden een veel bredere kijk op de toekomst. In hun visie viel de op een sociale omwenteling 
uitlopende klassenstrijd samen met een geestelijke ontwikkeling die morele consequenties en 
individuele verantwoordelijkheden impliceerde.

*Piet Kooijman (1891-1975) was een van de kleurrijkste revolutionairen die de anarchistische 
beweging in Nederland heeft gekend. In de jaren twintig werd hij zwaar gestraft voor een bom-
aanslag op de woning van een lid van de Krijgsraad in Den Haag. In de jaren dertig was hij de 
belangrijkste theoreticus en activist van de Alarmgroepen. Eerder schreef ik over Kooijman in het 
Eerste, Achtste en Negende Jaarboek Anarchisme, en de afleveringen 142 en 151 van De AS. De 
Alarm-Stellingen van 1934 zijn ontleend aan de nog steeds leverbare reprint van de in 1935 ver-
schenen brochure Heden, Verleden en Toekomst in Zakformaat. Over soort en soortgenoten die De AS in 
1992 uitbracht. Tevens bevat deze brochure het artikel ‘De vooruitzichten der arbeidersbeweging’ 
dat oorspronkelijk in twee delen verscheen in het maandblad Bevrijding (september en oktober 
1935).



maanden in de cel. En net als zeven jaar 
eerder in Leeuw arden weigerde hij een 
tijdlang voedsel.
De twee opruiende manifesten kunnen 
nog als klassiek-anarchistisch be -
schouwd worden. De arbeiders worden 
aangespoord om van de bestaande voor-
raden te nemen wat ze nodig hebben, de 
bourgeoisie te onteigenen en de produc-
tiemiddelen vervolgens in dienst te stel-
len van de ‘proletarisch economische 
revolutie’.
De oproep om zich producten toe te 
eigenen past in een oude traditie die al 
in de 19de eeuw bestond. Het ging dan 
om politiek gemotiveerde diefstal van 
levensmiddelen. Aangezien de bezitters 
hun eigendommen door het uitbuiten 
van loonslaven hadden verkregen had 
ieder het recht om zich individueel 
basisgoederen toe te eigenen om in 
noodzakelijke behoeften te voorzien. Zo 
hield Emma Goldman in 1893 een jaar 
gevangenisstraf over aan haar aanspo-
ring tot de New Yorkse arbeiders om 
brood te stelen als men ze geen werk 
gaf. Dit neem-en-eetrecht kreeg bij 
Kooijman een extra dimensie doordat 
hij benadrukte dat er in werkelijkheid 
geen crisis was, dat de armoede en het 
gebrek onder de arbeiders kunstmatig 
in stand werden gehouden.

De opmaat tot de Alarm-Stellingen die 
gezien kunnen worden als een manifest 
van het neem-en-eetrecht (maar dan 
gebaseeerd op een geheel nieuwe maat-
schappijvisie) vinden we in de vijf pagi-
na’s tellende verdedigingsrede die 
Kooijman op 18 mei 1933 hield en die 
later werd afgedrukt in De vrije socialist. 
Daarin staat niet meer de proletarische 
revolutie centraal maar het onteigenen 
van het productie-apparaat in het belang 
van de soort of zoals hij schrijft: ‘Als 

propagandist handel ik dus in deze tijd 
in dienst van de gehele mensheid.’
Verder gaat Kooijman in op de ‘volsla-
gen krankzinnigheid’ dat levensmidde-
len vernietigd worden terwijl mensen 
kreperen van de honger. ‘En dat alles 
alleen ter handhaving van een privilege 
(de macht over het productie-apparaat, 
hr) waaraan de rechtsgrond door gewij-
zigde economische verhoudingen is 
ontvallen.' Kooijman wijst er de recht-
bank op dat deze gewijzigde economi-
sche verhoudingen het gevolg zijn van 
de ontwikkeling van het productie-
apparaat die het mogelijk maakt dat er 
voor ieder voldoende goederen zijn.

Op het Kerstcongres 1933 van de 
Alarmgroepen in Amsterdam zette 
Kooijman zijn nieuwe opvattingen uit-
een. Er werd besloten zijn verdedigings-
rede als pamflet onder de titel ‘Is nemen 
misdaad?’ uit te brengen, maar het is er 
waarschijnlijk door geldgebrek nooit 
van gekomen. Hoewel er nogal wat kri-
tiek op Kooijmans betoog te beluisteren 
viel waren de Alarmisten het er over 
eens dat een nieuwe beginselverklaring 
nodig was. Die wilde men op het eerst-
volgende congres vaststellen. 
Op dit Paascongres 1934 weigerde een 
deel van de Alarmisten om de stellingen 
die Kooijman er presenteerde te aan-
vaarden als basis van een nieuw pro-
gramma en trad uit. Met de Alarm-
Stellingen als grondslag maakte het 
merendeel van de Alarmisten een nieu-
we start. Binnen de anarchistische bewe-
ging werd overigens verbaasd gerea-
geerd op de theoretische koersverande-
ring en dan met name op de visie dat 
‘de strijd voor de belangen van de arbei-
dersklasse niet meer parallel loopt met 
de belangen van de soort’, zoals Joop 
Richter na het Paascongres in De vrije 

De AS 155 – Manifesten 29

neerslachtigheid heeft zich meester 
gemaakt van de talloos velen die ver-
vuld waren van de grootste hoop…’ 
Het was in datzelfde jaar 1934 dat Piet 
Kooijman een volstrekt andere weg 
insloeg. Hij presenteerde met zijn elf 
Alarm-Stellingen (zie bijlage) een 
op merkelijke analyse van de samenle-
ving en gaf daarmee werklozen en 
andere wanhopigen hun zelfrespect 
weer terug. Terecht is opgemerkt dat 
juist op dit emancipatorische vlak zijn 
grootste verdienste ligt. 

Deze stellingen betekenden een radicale 
omslag in het anarchistische denken 
over de toekomst van de mensheid. 
Kooijman nam definitief afscheid van 
het proletariaat als de klasse die de 
so cia  listische maatschappij zou vesti-
gen. Hij riep werkenden en werklozen 
op om zich te bevrijden van nationaal, 
klasse- of ander groepsdenken. Het 
bestaan van klassen en naties heette bij 
hem overleefd, elk streven om ten 
behoeve van een exclusieve maatschap-
pelijke groep de macht te veroveren 
over het productie-apparaat was daar-
om verwerpelijk. Als consequentie daar-
van zouden ook bestaande rechtsopvat-
tingen, religies en politieke ideologieën 
verdwijnen.
In Kooijmans visie had de ontwikkeling 
van de techniek oude zekerheden ach-
terhaald. Waar nog schaarste aan goede-
ren bestond werd dit kunstmatig in 
stand gehouden. Het relatieve tekort 
aan goederen moest worden opgeheven 
en alle productiemogelijkheden moes-
ten worden benut, waardoor ieder in 
zijn of haar behoeften kon voorzien. Het 
zou het einde betekenen van het bevoor-
delen van bepaalde groepen. Voortaan 
ging het uitsluitend om de belangen van 
de mensheid als geheel of zoals hij het 

formuleerde ‘de belangen van de soort’.
De krach van Wallstreet in 1929 luidde 
een periode van grote werkloosheid en 
armoede in. Kooijman constateerde dat 
vele arbeiders gebrek leden terwijl tege-
lijkertijd voedsel werd doorgedraaid en 
locomotieven op graan liepen. In Berlijn 
zong Ernst Busch het lied van de 
Saeckenschmeisser die de koffie-oogst 
in zee stortte om de prijs hoog te kun-
nen houden. Kooijman vroeg zich af of 
er eigenlijk wel sprake was van schaars-
te als er van alle levensmiddelen en 
verbruiksartikelen zoveel in voorraad 
was dat niemand gebrek behoefde te 
lijden.

Samen met andere Alarmisten als Bart 
Haan, Joop Richter en Ferrie Roest ver-
spreidde hij in februari 1933 een door 
hem opgesteld ‘Opruiend Manifest aan 
alle Arbeiders’ met de boodschap dat er 
helemaal geen crisis was. Er was immers 
van alles voldoende. Verder werd opge-
roepen om uitzending naar de werkver-
schaffing te weigeren en de magazijnen 
te bestormen om te nemen wat men 
nodig had. 
Een tweede Alarm-manifest van Kooij-
man was nog scherper van toon. 
Op nieuw werden de arbeiders aange-
spoord om hun ‘normale behoeften’ te 
be vredigen en het productie-apparaat in 
bezit te nemen om dit ‘in het belang der 
mensheid’ te exploiteren. En het mani-
fest eindigt met de conclusie: ‘Ont eige-
ning der bezitters, dat en dat alleen is 
het einde van de “crisis” en ons aller 
ellende.’
Op 18 februari werd Kooijman in zijn 
woonplaats Den Haag gearresteerd en 
uiteindelijk veroordeeld tot een gevan-
ge  nis  straf van zes maanden wegens het 
aansporen tot opruiing. 
Inclusief het voorarrest zat hij tien 

De AS 155 – Manifesten28



De Grote Oorlog bracht – mocht het 
voordien nog voor iemand onduidelijk 
zijn geweest – de scheiding der geesten 
tussen de sociaal-democraten en de lin-
kerzijde tot uiting. De SDAP vond dat 
de nationale gedachte moest prevaleren 
en stelde zich achter de mobilisatie. 
Deze partij was trouwens nooit voor-
stander van persoonlijke dienstweige-
ring geweest.
De Grote Oorlog wekte in ieder geval 
het kleine groepje, allang niet meer 
georganiseerde, Nederlandse christen-
anarchisten op tot actie. Merk waar-
diger wijze meende Jac. van Rees dat de 
oorlog kansen zou kunnen bieden voor 
de propaganda tegen het alcoholisme. 
Men zou hem achteraf kunnen toevoe-
gen: de geschiedenis leert dat het 
gebruik van sterke drank nogal toe-

neemt bij oorlog. De Nederlandse jene-
verindustrie (waar Van Rees en zijn 
Goede Tempelieren zich met name tegen 
verzetten) is tot bloei gekomen in de tijd 
van de Dertigjarige Oorlog. Van zijn 
geheelonthoudersdroom kwam dan ook 
niets terecht.
Wel gevolgen had het initatief van pre-
dikant-in-ruste en christen-anarchist 
Louis A. Bähler, die in 1915 een groepje 
gelijkgezinde antimilitaristische predi-
kanten bij elkaar bracht om een oproep 
tot dienstweigering op grotere schaal te 
doen uitgaan. Het oorspronkelijke idee 
was te beklemtonen dat het persoonlijke 
dienstweigeren als gewetensuiting de 
belangrijkste verzetsdaad tegen de 
moord machinerie van staat en oorlog 
zou zijn. Het tot ondertekenen oproe-
pen van mensen via organisaties ter 

De AS 155 – Manifesten 31

socialist schreef. 
Met zijn brochure Heden,Verleden en 
Toekomst in Zakformaat die de Alarmisten 
een jaar later uitbrachten maakte Kooij-
man een einde aan mogelijke twijfels. 
De brochure was een toelichting op en 
ook een uitwerking van de stel lingen. 
Duidelijk werd nu dat de tech nische 
ont wikkeling arbeid en consumptie 
de fi nitief van elkaar ge scheiden had. De 

ar beidersklasse was niet langer de stu-
wende kracht in de maatschappelijke 
ontwikkeling.

De toekomst was voortaan aan de werk-
lozen en anderen die buiten het 
productie proces stonden. En het parool 
van deze zogeheten gedeklasseerden 
zou volgens Kooijman ‘neem en eet’ 
worden.

De AS 155 – Manifesten30

ALARM-STELLINGEN

De Alarmisten constateren en pogen ter discussie onder de aandacht te brengen, (1) dat de ontwik-
keling van de moderne industrie de mensheid heeft gebracht aan een kruispunt op de weg van 
haar ontwikkeling; (2) dat dit kruispunt werd bereikt op het moment dat de technische ontwikke-
ling het mogelijk maakte om het relatieve tekort – aan die maatschappelijke goederen die de soort 
voor haar bestaan en ontwikkeling behoeft – in overvloed te doen verkeren; (3) dat daardoor strijd 
voor een nieuwe of andere maatschappijvorm waarin de productiemiddelen in handen van min-
derheden zijn – wier doel het is het productie-apparaat door gedwongen arbeid en uitbuiting uit 
te bouwen (onverschillig of men een dergelijke maatschappijvorm ‘communistisch’, ‘socialistisch’ 
of ‘fascistisch’ noemt) – thans onmaatschappelijk is; (4) dat daardoor elk streven en elke organisa-
tievorm waarvan het doel gericht is op de verovering van macht over het productie-apparaat en 
voor verbruik bestemde goederen – hetzij ten dienste van een groep, een klasse of een natie – thans 
verwerpelijk is, aangezien een dergelijk streven niet meer in overeenstemming met het soortbe-
lang is, of kan zijn; (5) dat daardoor de staten – dat zijn historisch gegroeide, thans onbruikbaar 
geworden groepsformaties, binnen soortverband, ten dienste van de in een bepaald historisch 
tijdperk noodzakelijke uitbuiting – thans geen reden van bestaan meer hebben; (6) dat daardoor 
de conventionele rechtsopvattingen – die eveneens hun grondslag vinden in het tijdperk van het 
relatieve tekort binnen soortverband en ten doel hebben de soortgenoten te belemmeren hun 
drang en behoefte tot voortbestaan onbelemmerd te bevredigen – door gewijzigde economische 
verhoudingen thans niet meer te handhaven zijn en nu praktisch in hun tegendeel verkeren, dus 
tot onrechtmatige handelingen leiden; (7) dat daardoor alle bestaande vormen van eredienst (kerk, 
staat, enz) eveneens door verlies van hun economische basis – het relatieve tekort aan maatschap-
pelijke goederen – welke eens hun bestaan wettigde, thans ten ondergang zijn gedoemd; (8) dat 
dus de ontwikkeling van de moderne industrie de mensheid dwingt haar rechtsopvattingen en de 
wijze van beheer over haar maatschappelijke goederen te wijzigen; (9) dat die ontwikkeling de 
mensheid dwingt de maatschappelijke goederen in onderlinge economische onafhankelijkheid te 
behe¨ren, aangezien de voorwaarde waaronder onderlinge economische afhankelijkheid binnen 
soortverband historisch noodwendig ontstond en gedijde (te weten het relatieve tekort aan maat-
schappelijke goederen die de soort voor haar bestaan en ontwikkeling behoefde) ophield een feit 
te zijn, waardoor de onderlinge economische afhankelijkheid noodwendig in haar tegendeel 
moest omslaan; (10) dat die dus thans noodwendige ontwikkeling naar onderlinge economische 
onafhankelijkheid binnen soortverband omgekeerd met zich brengt dat geen individu en geen 
groep individuen aan economische verhoudingen thans het recht ontlenen kan andere individuen 
te weerhouden om hun normale behoeften – voor zover ze betrekking hebben op hun bestaan, 
voortbestaan en ontwikkeling – te bevredigen, aangezien de geschapen economische basis voor 
economische onafhankelijkheid automatisch de rechtsgrond, in onderlinge economische onafhan-
kelijkheid te leven, met zich brengt; (11) dat dus elk individu HET RECHT heeft zijn individuele 
behoeften te bevredigen, en dat elke verhindering van de pogingen van individuen om hun nor-
male behoeften al of niet durend te bevredigen, thans onmaatschappelijk, dus misdadig is, onge-
acht hoe en door wie die verhindering heet plaats te hebben – hetzij men verhindert in het belang 
van een kapitalistische groep, in het belang van een klasse of in het belang van een of andere 
natie.

‘…GROTE, ZEDELIJKE WAARDE…’ 
Het Dienstweigeringsmanifest van 1915

André de Raaij

Nog voordat de dienstplicht in Nederland werd ingevoerd riepen (christen-)anarchisten op 
tot dienstweigering. De weigering om in een soort staatsslavernij opgeleid te worden tot 
moordenaar werd als belangrijkste uiting van verzet tegen de geweldsheerschappij gezien. 
Er was bijna per definitie geen grote dienstweigeringsbeweging, het accent lag op persoon-
lijke dienstweigering. Het was eenvoudigweg niet te voorzien dat er grootschalige weige-
ring zou komen: in Europa was Nederland sinds meer dan zeventig jaar niet betrokken 
geweest bij oorlog. Ook de Grote Oorlog van 1914 ging voorbij aan het neutrale Nederland 
– geen van beide partijen in de oorlog zag er blijkbaar iets in Nederland in het conflict te 
betrekken. 
Bijna alle individuele dienstweigeringen voor 1914 zijn spraakmakend geweest. Er woon-
den opvallend veel dienstweigeraars in Nieuwe-Niedorp, de gemeente van de anarchistische 
dominee N.J.C. Schermerhorn. Dienstweigeren werd nogal zwaar bestraft: met gevangenis-
straf zonder dat de dienstplicht daarmee kwam te vervallen – dus recidive viel te verwach-
ten. De vervolging werd in het algemeen na de herhaalde weigering gestaakt doordat de 
weigeraar buitengewoon dienstplichtig werd verklaard. Hiermee was in ieder geval niet 
toegegeven in de gewetenskwestie, maar was het leger wel van een lastig persoon af.



heet. Het gaf een nieuwe lading aan zijn 
anarchistische afwijzing van het straf-
recht, die later – in samenwerking met 
Kees Boeke en Clara Wichmann, leidde 
tot het Comité van Actie tegen de de 
Bestaande Opvattingen omtrent Misdaad 
en Straf. Men zou kunnen zeggen dat het 
Nederlandse abolitionisme van het 
strafrecht in verband met het Dienst-
weigeringsmanifest in de cel is ont-
staan. 
De oproep leidde wel tot toeneming van 
het aantal persoonlijke dienstweigerin-
gen. En de ondertekenaars van het 
manifest zorgden weer voor ondersteu-
ning van de gevangen dienstweigeraars 
– die meer hadden op te knappen dan 
een maand. In totaal zijn overigens 
200.000 manifesten, in vijf oplagen, ver-
spreid. Niettemin is de Nederlandse 
mobilisatieinspanning door het Dienst-
weigeringsmanifest niet zichtbaar in 
gevaar gebracht. 
Pas daadwerkelijke muiterijen op het 
einde van de oorlog die Nederland niet 
gevoerd heeft brachten de heersende 
orde enigszins aan het wankelen – en 
toch eigenlijk ook weer niet. Tot een 
echte beweging rond dienstweigering – 
weer van de kant van de (in dit geval 
niet-religieuze) anarchisten – kwam het 
pas bij de weigering van Herman 
Groenendaal in 1922 – en deze bewe-
ging leidde tot wetgeving die een beroep 
op gewetensbezwaren ten aanzien van 
de militaire dienst mogelijk (zij het nog 
steeds zeer moeilijk) maakte. 
Tien jaar na het Dienstweigerings-
manifest verschijnt er opnieuw een 
oproep, een initiatief van Van Mierop, 
ondersteund vanuit religieus-anarchis-
tische kring, ongelovig-anarchistische 
kring (zoals ik het ter onderscheiding 
maar zal uitdrukken) en de antimilita-
ristische organisatie Kerk en Vrede. De 

tekst van dit manifest klinkt als een echo 
van het manifest van 1915:
‘Mobiliseren!
Wij, mannen en vrouwen, anti-militairisten, 
zien met vreugde dat onder de zoogenaamd 
dienstplichtigen de neiging tot het vormen 
van ‘Vredes lichtingen’ toeneemt, en dat het 
aantal van hen, die weigeren soldaat te wor-
den, langzaam maar zeker groeit.
Wij gevoelen ons gedrongen, openlijk de 
zijde der principieële dienstweigeraars te 
kiezen.
Wij verklaren, voor zoover wij ooit tot direct 
of indirect militair werk gedwongen zouden 
worden, vast besloten te zijn, zulk een 
‘dienst’ te weigeren, niet alleen in kazernes, 
loopgraven, oorlogsschepen, vliegmachines, 
maar ook in munitiewerkplaatsen, fabrieken, 
in het transportbedrijf, – kortom geen werk 
te zullen verrichten, dat met oorlog en oor-
logsvoorbereiding samenhangt.
Wij bedoelen, mede door dit manifest een 
mogelijke mobilisatie van oorlogskrachten te 
voorkomen.
Wij wekken allen, die voor den vrede strij-
den willen, op, zich onmiddellijk met ons 
tegen den oorlog te mobiliseeren, en wan-
neer oorlog dreigt uit te breken, dien door 
daadwerkelijk optreden te verhinderen.’
Er is in 1925 in Nederland geen oorlogs-
dreiging, geen mobilisatie van staats-
wege waartegen men zich op de beschre-
ven wijze concreet kon verzetten. Verder 
dan een mobilisatie ter ondersteuning 
van de principiële dienstweigeraars is 
het niet gekomen – iets wat moeilijk 
overschat kan worden overigens. 
Het oorspronkelijke Dienstweigerings-
manifest van 1915 kan zonder meer als 
het belangrijkste manifest in Nederland, 
waartoe het initiatief uit anarchistische 
kring kwam, uit de geschiedenis tot nu 
toe gezien worden, met de grootste 
weerklank in de samenleving – pro en 
contra. 

De AS 155 – Manifesten 33

linkerzijde leidde tot het afzwakken van 
de kwalificatie van de dienstweigering 
als een uiting die grote zedelijke waarde 
had.
Het manifest zoals dit in september 
1915 gepubliceerd werd ter onderteke-
ning luidt alsvolgt:     

‘Waarde Medeburgers!
Wij allen, wier namen staan onder deze 
verklaring, richten ons tot het Neder landsche 
volk om te getuigen tegen den geest van 
oorlog en militairisme, die al meer en meer 
daarover vaardig wordt.
Wij verklaren hier openlijk dat wij ons met 
onze gansche ziel keeren tegen alles wat tot 
het militairisme behoort, ook in den vorm 
van een dusgenaamd volksleger. Voor zoove-
len wij ooit tot gewapende landsverdediging 
verplicht gerekend zullen worden, hopen wij 
de kracht te bezitten om alle persoonlijke 
recht streeksche deelname te weigeren, de 
kracht om liever gevangenisstraf te onder-
gaan, ja zelfs gefusileerd te worden, dan 
ontrouw te plegen aan ons geweten, onze 
overtuiging, of wat wij de hoogste wetten 
van algemeene menschelijkheid achten.
Voor zoovelen wij – hetzij mannen, hetzij 
vrouwen – om onderscheidene redenen nim-
mer in de termen van militieplicht zouden 
vallen, schenken wij toch door deze onder-
teekening onzen zedelijken steun aan hen, 
die op bovengenoemden grond elke persoon-
lijke geweldsdaad in dienst van het militai-
risme weigeren, terwijl wij zouden wen-
schen, ten volle in hunne aansprakelijkheid 
te mogen en te kunnen deelen. Immers wij 
beschouwen dienstweigering als een der 
middelen, welker samenwerking het militai-
risme zal vernietigen, waarbij de persoon-
lijke dienstweigering groote, zedelijke waar-
de heeft, mede om tot massale dienstweige-
ring te geraken.’
Het manifest werd in totaal door zo’n 
1200 mensen ondertekend. Opvallend 

was dat de rangen der ondertekenaren 
vooral gevuld werden door wat men 
kleine middenstanders zou kunnen noe-
men, al ontbraken de arbeiders (en ook 
de landbouwers of veehouders) niet, 
evenmin als de kringen waaruit het ini-
tatief was voortgekomen, notabelen als 
predikanten, kunstenaars of schrijvers. 
De Nederlandse justitie liet zich van 
haar meest typerende kant zien: in som-
mige arrondissementen werden onder-
tekenaars per definitie vervolgd; elders 
soms, en soms was een gesprek met de 
rechter-commissaris voldoende. Rechts-
zekerheid was ver te zoeken – Felix Ortt, 
die niet vervolgd, wel ondervraagd 
werd, wijdde er een bewogen brochure 
aan (Het peil van ons rechtswezen).
Het ondertekenen werd als (medeplich-
tigheid aan) opruiing tot muiterij gekwa-
lificeerd. Omdat Nederland niet zelf in 
oorlog was werd dit laatste afgezwakt, 
en werd men als het tot een veroorde-
ling kwam wegens opruiing veroordeeld. 
Van de kant van de ondertekenaren 
werd aangevoerd dat het oproepen tot 
iets niet te doen (namelijk oorlog voeren 
of zich daarop voorbereiden) niet als 
opruiing gezien kon worden. Ook – iets 
wat steeds ook ter sprake kwam bij ver-
volging van daadwerkelijke dienstwei-
geraars – stelden zij dat het beoordelen 
van iemands geweten geen zaak voor 
rechters was. Wie in het verkeerde 
arrondissement woonde of vervolgd 
werd (hier was soms ook geen verband) 
werd niettemin veroordeeld. In het alge-
meen betekende het een maand gevan-
genisstraf. 
Voor een patriciër als Lod. van Mierop, 
die zich altijd zeer radicaal had uitgela-
ten, maar daarvoor nooit de wrekende 
hand van de staat had gevoeld, bete-
kende het een kennismaking met het 
gevangeniswezen, met de hel die cel 

De AS 155 – Manifesten32



weten te behouden?
Men vreesde, in dat prille begin van de 
jaren zestig, een cybernetisering van de 
maatschappelijke mens, die van binnen-
uit gedirigeerd en van buitenaf gecon-
troleerd zou worden door machines 
(robots, computers), en dát via een 
waardevol goed: de taal. Volgens de 
cybernetici had de machine ons geleerd 
in welke mate de mens functioneert via 
disjuncties en binaire indelingen, via 
nullen en enen, via ‘ja’ en ‘nee’. De 
ma chine zou de structuur van het 
lichaam, van de hersenen, van het spre-
ken, van het handelen, van het bewust-
zijn, blootgelegd hebben. De informatica 
stelde dat een ‘boodschap’ niet louter 
betrekking had op de taal en het spre-
ken, maar op elke interactie tussen twee 
– natuurlijke of maatschappelijke – 
wezens. 
In hun manifest vreesden de situationis-
ten een wereldwijde uniformisering van 
informatie, waardoor de oude cultuur 
zich zou kunnen bestendigen. Zij waar-
schuwden voor de overmacht van het 
binaire denken, hetgeen te kort zou 
doen aan het veelzijdige wezen dat de 
mens toch is. ‘Woorden werken voor 
reke ning van de heersende organisatie 
van het leven’, zo schreven zij. ‘En toch 
zijn ze niet georganiseerd. Tot verdriet 
van de theoretici van de informatica zijn 
woorden zelfs niet “informatief”. In 
woorden openbaren zich krachten die 
een streep door hun rekening kunnen 
zetten. (…) Tevergeefs probeert een ont-
kiemende cybernetische macht de taal 
ondergeschikt te maken aan de door 
haar gecontroleerde machines, en wel 
op zo’n manier dat informatie voortaan 
de enig mogelijke communicatie is. (…) 
Automatiseringsdeskundigen streven 
uitdrukkelijk naar het automatisch-the-
oretisch denken. Zij doen dat door het 

veranderlijke karakter van zowel het 
leven als de taal te fixeren en te elimine-
ren.’
De situationisten reageerden dan ook 
bijzonder fel tegen het idee als zou een 
‘computerkunst’ mogelijk zijn. Abra-
ham Moles, een hoogleraar psycho-soci-
ologie, die zichzelf tot profeet van deze 
‘Nieuwe Wereld’ opwierp, werd uitge-
scholden, en zijn lessen werden ver-
stoord.3 Max Bense, een Duitse hoogle-
raar filosofie waar Abraham Moles een 
geestverwant in zag, en die pleitte voor 
een ‘concrete poëzie die op mathemati-
sche principes en modellen gebaseerd 
was en door de computer geprogram-
meerd werd’, moest het eveneens ont-
gelden.4 
Indien het technologische denken het 
plurale denken verdringt, indien het 
levendige, veelzijdige denken van de 
mens gereduceerd wordt tot een techno-
logische rationaliteit, dan hoeft dit niet 
onvermijdelijk tot pessimistische con-
clusies te leiden. De totale overheersing 
is een mythe. ‘Elk systeem laat een resi-
du achter, dat haar ontsnapt, dat haar 
tegenwerkt, en van waaruit een effectief 
(praktisch) verzet kan ontstaan’, zo stel-
de de Franse filosoof Henri Lefebvre, 
een geestverwant van de situationis-
ten.5 Hij had het begrip ontleend aan de 
wetenschap. In de scheikunde betekent 
het bijvoorbeeld het bezinksel dat over-
blijft na afloop van bepaalde chemische 
processen, bijvoorbeeld na destillatie of 
filtratie. In figuurlijke zin verwijst het 
naar dat wat als minderwaardig of 
onbruikbaar overblijft. Het is een over-
schot, een overblijfsel, net als afval. 
Wat ‘overblijft’ als de mens in het stra-
mien van een gerationaliseerde cyberne-
tische staat gemanoeuvreerd wordt, is 
poëzie. Het lijkt een overschot, een 
bezinksel, en is op zichzelf waardeloos. 

De AS 155 – Manifesten 35

In de jaren zestig begon men zich heel 
wat vragen te stellen over de toene-
mende automatisering. Men sprak over 
de vermenselijking van de automaat en 
over de robotisering van de mens. Waar 
eindigde de automaat en waar begon de 
mens? Was de mens op weg een machi-
ne-mens – een cyborg – te worden? 
De cybernetica was een jonge weten-
schap die de relatie tussen machine, 
menselijke hersenen en maatschappij 
bestudeerde. Volgens de cybernetici was 
het leerproces onontbeerlijk wilde de 
mens, zowel het individu als de soort, 
een volwassen stadium bereiken. De 
essentie van het leren werd volgens de 
cybernetici gereveleerd door de machi-
ne. Leren was een vorm van feedback, 
een reactie waarin het gedrag gewijzigd 
wordt onder invloed van de ervaring. 
De mens zou functioneren als een 
machine: hij reageert op informatie, en 
stelt aldus zijn gedrag bij. De cybernetici 
hoopten hun wetenschap tot het maat-
schappelijk leven uit te breiden en kon-
digden een evenwichtige en harmoni-

euze, kortom, een ‘menselijke’, wereld 
aan. Efficiëntie en analoge redenering 
zouden via de cybernetische denkme-
thode verbreid worden. Het bedrijfsle-
ven en de economie zouden gecyberne-
tiseerd worden. Door de vooruitgang 
van de techniek zou op korte termijn de 
schaarste uitgeschakeld worden en zou 
men voldoende kunnen produceren om 
elk menselijk wezen in zijn behoeften te 
voorzien. De ware macht zou bij de 
technocraten komen te liggen. 
Dit riep het doembeeld op van een 
maatschappij die door robots bestuurd 
werd, hetgeen niet enkel een geliefd 
thema van de sciencefiction was. Met de 
stelling dat een complex zelfregulerend 
systeem een nog complexer systeem 
zou kunnen controleren en zelfs voort-
brengen, ging de cybernetica in tegen 
een oude filosofische voorstelling vol-
gens welke het lagere nooit het hogere 
kon scheppen. Zou de machine in staat 
zijn om alles te doen wat de mens kan 
– behalve de geproduceerde goederen te 
kopen? Zou de mens zijn spontaniteit 

De AS 155 – Manifesten34

MET DE KRACHT VAN POEZIE
Over een manifest van de Situationisten

door Johny Lenaerts

De Situationistische Internationale was een kleine maar actieve groepering die veel bijgedra-
gen heeft aan de ideeën van Parijs 1968. Ontstaan in 1957 als een artistieke avant-garde die 
de ‘opheffing van de kunst’ beoogde1, zou ze in de loop van haar ontwikkeling een radicale 
kritiek op de ‘spektakelmaatschappij’ formuleren, om in 1972, na een aanslepende crisis, 
zichzelf op te heffen. Gedurende gans haar bestaan was het project van een nieuwe commu-
nicatie één van haar centrale bekommernissen geweest. In 1963 had ze in haar orgaan 
Internationale Situationniste, onder de titel All the king’s men – een knipoog naar de 
gelijknamige roman van Robert Penn Warren, maar méér nog naar Alice in Wonderland 
van Lewis Carroll -, een toonaangevende tekst over ‘het probleem van de taal’ gepubliceerd.2 
Het was een manifest van anarchistische strekking waarin men de revolutie in dienst van de 
poëzie wilde plaatsen.

¨



lend op te treden tot poëzie komt, kan 
het milieu dat zich overgeeft aan poë-
tisch avontuur gezien worden als de 
enige plek waar de totaliteit van de 
revolutie als een niet vervulde, maar 
nabije mogelijkheid, als een schaduw 
van een afwezig personage, voortbe-
staat.’
De situationisten stelden in dat prille 
begin van de zestiger jaren hun hoop in 
‘onaanzienlijke, en veelal geïsoleerde 
bendes’ die zich aan het genoemde ‘poë-
tisch avontuur’ overgaven. En zij voeg-
den eraan toe: ‘De evenementen die zij 
wellicht hebben georganiseerd en de 
feesten die zij zichzelf gaven, dienden 
binnen strak omschreven kaders te blij-
ven. Eén van de problemen van de revo-
lutie ligt in het bijeenbrengen van dit 
soort sovjets of communicatieraden om 
overal een directe communicatie in te 
voeren, die zich niet meer hoeft te behel-
pen met het communicatienetwerk van 
de tegenstander (dat wil zeggen met de 
taal van de macht) en zo in staat is de 
wereld overeenkomstig haar eigen wen-
sen en verlangens te veranderen.’ De 
situationisten riepen op tot een commu-
nicatie die elke vorm van afzonderlijke 
macht zou vernietigen. ‘Waar communi-
catie is, is geen staat.’
Betekende dit dat de oppositionelen 
zich op kleine eilandjes moesten terug-
trekken? Niet helemaal. Maar het kon 
wel helpen. Reeds in 1960 had Attila 
Kotányi ervoor gepleit om ontmoetings-

ruimtes te creëren. Vertrekkende vanuit 
de vaststelling dat, ondanks alle ‘voor-
uitgang’ op bijvoorbeeld het vlak van de 
communicatiemiddelen, er geen ont-
moetingen meer bestaan, stelde hij voor 
‘basissen’ te creëren (hij noemde het 
situationistische ‘kastelen’), waar zowel 
ontmoetingen als dérives (dooltochten) 
konden plaatsvinden. De ‘basissen’ zou-
den - al dan niet permanent - met elkaar 
in verbinding moeten treden. Volgens 
hem was dit een minimumvereiste om 
te komen tot het construeren van situa-
ties.8

Een echo van dit voorstel vinden we 
terug in het Handboek van Raoul 
Vaneigem, waarin deze pleit voor ‘een 
coalitie van micro-samenlevingen’: ‘De 
langdurige revolutie voert ons naar de 
opbouw van een parallelle samenleving 
die aan de heersende maatschappij 
tegengesteld is en deze geleidelijk zal 
vervangen, of beter nog naar de vor-
ming van een coalitie van micro-samen-
levingen, ware guerillahaarden strij-
dend voor de algemene verbreiding van 
zelfbestuur.’9
Henri Lefebvre zou later stellen dat de 
Franse studenten in 1968 goed begrepen 
hadden dat ze zich niet moesten terug-
trekken in een parallelle micro-maat-
schappij, zoals dat in andere landen 
gebeurd was, maar dat ze de burgerlijke 
maatschappij in haar geheel, en aan de 
top – de Staat –, moesten aanvallen.10

De AS 155 – Manifesten 37

En toch is het van essentieel belang. Het 
residu tast het systeem aan, ondermijnt 
het van binnenuit, en doet het uit elkaar 
spatten. We moeten vertrekken vanuit 
de Niet-Waarde, vanuit hetgeen geen 
waarde of niet langer meer een waarde 
heeft: het dagelijkse leven, het stotte-
rende woord – de poëzie. De situationis-
ten stelden het als volgt: ‘De informatie 
is de poëzie van de macht (de contra-
poëzie van het handhaven van de orde), 
zij is de bemiddelde vervalsing van wat 
is. Omgekeerd moet de poëzie opgevat 
worden als directe communicatie bin-
nen de werkelijkheid en als daadwerke-
lijke verandering van deze realiteit. Zij 
is niets anders dan bevrijde taal, taal die 
haar rijkdom herwint. Zij is taal die 
door tekens te verbrijzelen tegelijkertijd 
daarmee woorden, muziek, kreten, han-
delingen, schilderkunst, wiskunde en 
feiten omvat.’
De situationisten gebruikten het begrip 
poëzie in een brede betekenis. Het sloeg 
niet zonder meer op gedichten of vers-
jes. Ze zeiden te pleiten voor ‘een poëzie 
die noodzakelijkerwijs zonder gedichten 
werkt’. Daarmee bevonden ze zich in de 
traditie van het surrealisme, waarin 
iemand als Tristan Tzara gesteld had: 
‘Laten we zo gauw mogelijk het misver-
stand uit de wereld helpen dat de poë-
zie onder de rubriek expressiemiddelen 
valt. De poëzie die zich enkel door haar 
uitwendige vorm van de roman onder-
scheidt, de poëzie die ideeën of gevoe-
lens vertolkt, daar heeft niemand nog 
interesse voor. Ik stel daartegenover de 
poëzie als geestesactiviteit… Het is tegen-
woordig volkomen normaal dat men 
een dichter kan zijn zonder ooit een vers 
geschreven te hebben, dat er een poë-
tisch element aanwezig is in de straat, in 
een commercieel schouwspel, om het 
even waar, de verwarring is groot, zij is 

poëtisch…’6
Maar zelfs deze uitspraak zou voor de 
situationisten te min zijn. Poëzie was 
voor hen niet louter een geestesactivi-
teit. De ware poëtische taal was voor 
hen de taal die uitmondt in actie. ‘De 
poëzie is zelden gedicht geworden’, 
schreef Raoul Vaneigem in Handboek 
voor de jonge generatie.7 ‘De poëzie is 
elders, in de feiten, in de gebeurtenissen 
die men zelf creëert.’ In elk mens schuilt 
een creatief vermogen, zo meende hij, 
en de geschiedenis had aangetoond wat 
er in de mens onoverwinnelijk was en 
is: de creatieve spontaniteit. Henri 
Lefebvre gebruikte de term poièsis: de 
scheppende daad. Zij is méér dan 
expressie: zij is creatie. In Handboek had 
Vaneigem geschreven: ‘De schepping is 
van geringer belang dan het schep-
pingsproces, de scheppingsdaad.’ En in 
het manifest schreven de situationisten: 
‘Het herontdekken van de poëzie kan 
samengaan met het opnieuw ontdekken 
van de revolutie.’ Maar in tegenstelling 
tot de surrealisten, die de kunst in dienst 
van de revolutie wilden stellen, poneer-
den de situationisten: ‘Het gaat er niet 
om de poëzie in dienst van de revolutie, 
maar omgekeerd de revolutie in dienst 
van de poëzie te stellen. Alleen dan 
pleegt de revolutie geen verraad aan 
haar eigen project.’
‘Een revolutie in dienst van de poëzie’, 
maar ‘een poëzie die noodzakelijkerwijs 
zonder gedichten werkt’: schuilt daar 
geen tegenstelling in? Als de kunst moet 
‘opgeheven’ worden, en men de kunst 
aanklaagt als gescheiden sfeer die de 
heersende orde bestendigt, heeft de 
kunst dan nog een functie te vervullen 
in de bestaande maatschappij? In het 
manifest zijn de situationisten daar dui-
delijk over: ‘Tussen de revolutionaire 
perioden waarin de massa door hande-

De AS 155 – Manifesten36

NOTEN

(1) Zie: De AS nr 134/135, zomer 2001: Johny Lenaerts, ‘De situationisten en de opheffing van de 
kunst’ – (2) All the king’s men, in Internationale Situationniste (I.S.), nr 8, januari 1963, Nederlandse 
vertaling in: Rue Sauvage. Situationistische teksten (Ed. René Sanders), Utrecht: Spreeuw/Tzara, 
1993. – (3) I.S. nr 9: 44-48; I.S. nr 10: 60, 83: I.S. nr 11: 25. – (4) I.S. nr 3: 20; I.S. nr 10: 52. – (5) Henri 
Lefebvre, Métaphilosophie (1965), Paris: Syllepse, 2000. – (6) Geciteerd in: Maurice Nadeau, Histoire 
du surréalisme (1944), Paris: Seuil, 1991, p. 35. – (7) Raoul Vaneigem, Traité de savoir-vivre à l’usage 
des jeunes générations (1967), Nederlandse vertaling door F.F. De Haan: Handboek voor de jonge gene-
ratie, Amsterdam; Arbeiderspers, 1978, p. 225-229. – (8) I.S. nr 5: 19-20. – (9) Raoul Vaneigem, 
Handboek, p. 315. – (10) Henri Lefebvre, Le droit à la ville, Paris: Anthropos, 1972, p. 256. 



genoemd. Het is niet eens zeker of deze 
persoon daadwerkelijk bestaan heeft. 
Het is zeker dat niet alles wat over hem 
geschreven is naar een historische 
gebeurtenis verwijst. Christus wordt 
alleen gekend aan de hand van een ver-
zameling geschriften die het Nieuwe 
Testament wordt genoemd. Er kunnen 
geldige andere verhalen zijn, maar over 
dit Nieuwe Testament zijn christenen 
het in ieder geval eens. 
De verhalen over Christus getuigen van 
een bijzondere band van de beschrevene 
met de onbegrijpelijke ene God, die 
Jezus hemelse Vader noemt. De God 
van Jezus komt min of meer overeen 
met de collectieve identiteit van de 
mens, zoals Fons Elders God ooit 
omschreven heeft. De onderwijzingen, 
vermaningen en voorschriften die Jezus 
over zijn hemelse Vader geeft brengt de 
onbegrijpelijke immanente transcenden-
tie naar de dagelijkse menselijke werke-
lijkheid. Het koninkrijk Gods dat Jezus 
schetst zou wel zeer sterk vereenvou-
digd als het overheersen van een alge-
meen goed geweten kunnen worden 
aangeduid: een volkomen afwijzing van 
geweld, list, bedrog en hebzucht. Ook al 
noemt Jezus het een lichte last hem te 
volgen – dit is wel degelijk een zware 
opdracht. 
Volgens het zelfde goede geweten zou 
zo goed als niemand zich christen kun-
nen noemen. Het trachten te leven vol-
gens de door hem gegeven richtlijnen is 
al heel wat – en deze richtlijnen zijn nog 
wel eens tegenstrijdig. Dit laatste maakt 
een autoritair opgelegde interpretatie bij 
voorbaat onmogelijk en onwenselijk – 
het is inherent aan het volgen van 
Christus dat alleen een streven kan 
zijn.

Een van de fraaie paradoxen van het 

volgen van Christus is dat dit geen aan-
spraak op superioriteit kan maken. Het 
einde van Christus’ leven – hij is als 
onschuldige ter dood gebracht door de 
machthebbers van zijn tijd en plaats – 
sluit tegelijkertijd zijn grootheid en zijn 
nederigheid in: er kan geen cartoon 
bedacht worden die beledigend genoeg 
is voor iemand die zo behandeld is. Wie 
denkt dat het niet zo is ziet zichzelf 
vooral beledigd in zijn of haar navol-
ging van Christus en waant zich dus 
superieur aan de naamgever van het 
christendom. Vanuit de algemeen bele-
den christelijke godsdienst bega ik hier 
de onoverkomelijke fout de verlossing 
van de zonde van de gehele mensheid 
door het lijden van de schuldeloze 
Christus buiten beschouwing te laten. Ik 
doe dit in het blijmoedige besef dat zeer 
weinig zich christenen noemenden dit 
ook daadwerkelijk geloven – als zij dit 
deden zou er immers geen godsdienst 
nodig zijn. Ik doe dit in navolging van 
de Franse denker Jacques Ellul, die op 
deze grond het christendom (christia-
nisme – Christus verworden tot een 
-isme) afwijst.

Het anarchisme – hierover mag geen 
misverstand bestaan – is niet los te zien 
van de zich ontwikkelende staat. Het 
afwijzen van de wereldlijke macht door 
Christus – en derhalve door degenen 
die hem navolgen – betekent nog niet 
per se dat zij anarchisten waren of zijn. 
Dit zou anachronistisch zijn. Noch de 
staat, noch de kapitaalsverhouding 
waren ontwikkeld tot de totale verhou-
dingen die zij nu vormen. Ten hoogste 
kan gezegd worden: Christus navolgen 
in deze tijd kan alleen als men anarchist 
is. Geldt het omgekeerde?
Men ziet het wel in de bloemlezende of 
opsommende historische overzichten – 

De AS 155 – Manifesten 39

Voor het volgende moet ik van tevoren 
vaststellen dat ik een onderscheid maak 
tussen religie, geloof en godsdienst. Het 
Nederlands geeft mij deze vrijheid. 
Religie is, naar de oorspronkelijke 
Latijnse etymologie, het – eventueel in 
schrik of verwarring – terugwijken voor 
het onverklaarbare, in dit verband het 
best ‘het numineuze’ te noemen. Geloof 
is het vertrouwen in het numineuze – 
het onzienlijke is tenslotte niet schrik-
wekkend (Hebr. 11:1 drukt dit voor het 
christelijk geloof goed uit). Godsdienst 
is de georganiseerde vorm van geloof of 
religie. 
Volgens deze omschrijving is het al bijna 
vanzelfsprekend dat alleen een leider-
loze, niet-autoritaire organisatievorm 
enige toekomst belooft aan in ieder 
geval het christendom. De christelijke 
geloofsbelijdenis deelt iedere gelovige 
in bij de ene, algemene Kerk – de 
gemeenschap van belijdenden. Synodes, 
bisschoppen, pausen en patriarchen 
worden hierin niet genoemd. Zij kun-
nen desnoods verdragen worden door 
de gemeenschap der gelovigen, maar 
onder voorbehoud. ‘Mogen de goede 
kanten van onze bisschoppen ons ten 
goede zijn, mogen de slechte kanten ons 

niet ten kwade strekken’ hoorde ik ooit 
een roomse priester voorbidden. Een 
mooier pleidooi voor een niet-autoritai-
re Kerk kan ik niet bedenken. 
Atheïsten weten altijd uitstekend wat 
goed is voor anderen en zullen op dit 
punt al God Zelf in stelling brengen. Die 
is almachtig, en daar zijn wij tegen. Als 
Hij bestond moest Hij afgeschaft wor-
den. Het probleem in dit geval is, dat als 
Hij (gemakshalve houd ik even dit per-
soonlijk voornaamwoord aan) almach-
tig is er niets af te schaffen valt. Er valt 
dan evenwel ook niets te onderwerpen 
of te gehoorzamen – een almachtige kan 
eenvoudigweg niet niet-gehoorzaamd 
worden. Iedere speculatie over, iedere 
toevoeging van een eigenschap of adjec-
tief aan het per definitie onkenbare 
schiet tekort. Een begrepen God is geen 
god, zegt de mysticus Gerhard Ter-
steegen. In de praktijk gaat het de men-
selijke vermogens te boven om op deze 
manier over het onzegbare, het numi-
neuze, het niet-praten te beoefenen. Dit 
onvermogen mag echter nooit uit het 
oog verloren worden. 

De centrale persoon in het christendom 
is Jezus van Nazareth, meestal Christus 

De AS 155 – Manifesten38

HEDENDAAGS CHRISTEN-ANARCHISME
Proeve van een manifest

André de Raaij

Het tijdschrift van het Amsterdamse Catholic Workerhuis oftewel het Jeannette Noelhuis 
vermeldde het in druk. Had ik het echt gezegd? ‘Er is geen toekomst voor het christendom 
zonder het anarchisme, en omgekeerd’? Het was de conclusie van een voordracht over het 
christen-anarchisme, zoals de Catholic Worker dit met roomse kleur vormgeeft. Op papier 
zal het er zo uitgekomen zijn – mondeling ben ik nooit zo stellig. Maar de uitdaging van een 
christen-anarchistisch manifest kan ik voor een speciaal manifestennummer van dit tijd-
schrift niet laten lopen. Welaan dan!



Adin Balou, door de transcendentalis-
ten Emerson en Thoreau. Word buiten-
sporig met Leo Tolstoj of verdiep u in 
het donkere noodlot met Fjodor Dos to-
jewski. Maak kennis met die rare domi-
nees Bähler of Kylstra, met Lod. van 
Mierop, Felix Ortt of Kees Boeke – in het 
eigen land dat u niet erkent maar waar-
van het wel handig is dat het dichtbij is 
(een rijke traditie waarover ik nu niet ga 
uitweiden). Lees de Romeinenbrief met 
de jonge Karl Barth. Vereenzelvig u met 
de dieren in het gezelschap van Albert 
Schweitzer. Verdiep u in de ethiek van 
Bonhoeffer. Richt uw blik op Rome aan 
de hand van Dorothy Day, Peter Maurin, 
Chesterton zelfs, de Berrigans, Hennacy 
en anderen. Lijd mee met Simone Weil. 
Verneem de snijdende maat-
schappijkritiek, die u lang niet altijd 
aangenaam zal overkomen, van Jacques 

Ellul. Stort u in de theologie met Vernard 
Eller. Houd het klein met Schuma cher. 
Word klein met David Andrews. 
Verbaas u er over dat er anarchisten zijn 
die geen last hebben van een anthropo-
morfe opperbaas – die wordt vooral in 
leven gehouden door tekenaars en athe-
isten – en die toch gelovig, misschien 
zelfs godsdienstig zijn. De overgrote 
meerderheid van de mensheid is religi-
eus, gelovig of godsdienstig. En het 
christendom is de grootste godsdienst 
op deze wereld. Wat zou de wereld 
mooi zijn als deze christenen inderdaad 
volgers van Christus zoals boven aange-
duid zouden worden. Als er geen toe-
komst voor het christendom is zonder 
anarchisme dan is – alleen al op nume-
rieke gronden – tenslotte het omgekeer-
de ook het geval. Hetgeen gesteld dien-
de te worden. 

De AS 155 – Manifesten 41

anarchistische gedachten bij klassieke of 
voorklassieke Griekse denkers, in het 
taoisme, het boeddhisme, in het chris-
tendom. Anarchisme valt te omschrij-
ven als het streven naar anarchie in 
positieve zin, oftewel: naar de grootst 
mogelijke orde onder de minst mogelij-
ke macht. Dit betekent nu: het overwin-
nen van de totale verhoudingen 
gevormd door staat en kapitaal. Hier 
voor is nogal wat geloof nodig. In de 
eerste plaats in de wenselijkheid van het 
streven. Vrijwel niemand zal zeggen dat 
hij of zij geen vrijheid wil – maar liever 
altijd nog wat meer dan de ander, als het 
er op aankomt. Dat de mens goed is en 
de ander niet wil onderdrukken is wel 
degelijk een geloof, een mooi geloof dat 
het waard is na te streven. 
Ook het anarchistisch streven wordt 
met een zware paradox geconfronteerd: 
kan men mensen dwingen tot vrijheid? 
Deze paradox zou inderdaad overwon-
nen kunnen worden door Christus na te 
volgen. Dit is geen oproep tot bekering 
– godverhoede – maar een aanwijzing 
naar de mogelijkheid de paradox op te 
lossen. Wie niet vernederd kan worden 
kan ook anderen niet vernederen; wie 
niet wil dwingen kan niet gedwongen 
worden. Het koninkrijk Gods is het rijk 
van de vrijheid. En daarbij komt dat 
niemand gedwongen kan worden om in 
(een of meer) god(en) te geloven. Ook 
het tegendeel geldt – iets wat verklaarde 
atheïsten nog wel eens over het hoofd 
zien. 

Het christendom is niet mislukt, het is 
eenvoudigweg nooit geprobeerd, zegt 
Chesterton. Anders: deze gedachten zijn 
zo oud dat zij nieuw lijken (Peter 
Maurin). Hiermee zijn al twee namen 
van denkers die van belang zijn voor het 
christen-anarchisme genoemd. Wie zijn 

verder van belang, buiten het eerder 
genoemde Nieuwe Testament – dat niet 
zomaar los te denken is van de Joodse 
bijbel, in dit verband het Oude Testament 
genoemd? (Maar hoed u voor de valkuil 
van de idee dat u alles ‘van kaft tot kaft’ 
maar te slikken hebt, zoals fundamenta-
listen en atheïsten u menen te moeten 
voorschrijven – dan kunt u al halver-
wege het eerste hoofdstuk van het eer-
ste boek de bijbel wegleggen). Het aar-
dige is dat u de in het algemeen atheïs-
tische kerkvaders en –moeders van het 
anarchisme er gewoon bij blijft houden. 
U krijgt er iets bij, er gaat niet per se iets 
af (u gelooft hen toch ook niet ‘van kaft 
tot kaft’, wel?). U betreedt rijk en groot 
terrein. En ook hier zijn de kerkvaders 
en –moeders nooit meer autoriteit dan u 
wilt. 
Er zijn degenen die in het algemeen 
door (bijna alle) christelijke denomina-
ties kerkvaders of –moeders geacht 
worden. Velen hebben de machten van 
hun tijd afgewezen en hier behartens-
waardige dingen over gezegd. Dan is er 
de bonte stoet van dwarsdenkers en 
–doensters die als de rode draad door 
de geschiedenis van het christendom 
loopt, de ‘stiefkinderen van het christen-
dom’ zoals de theoloog Lindeboom hen 
redelijk liefdevol noemt. ‘Ketters’, als u 
niet begrijpt over wie ik het heb.

Pas met het opkomen van de moderne 
staat kunnen wij waarachtig van chris-
ten-anarchisten spreken: te beginnen 
met de Engelse Levellers en vooral de 
Diggers, van wie Gerrard Winstanley de 
bekendste is. Proef de poëzie van 
William Blake. Onderga de tuchtigingen 
van Sören Kierkegaard die de schijnhei-
ligheid van de zich christen noemenden 
van zijn tijd te lijf gaat. Laat u oproepen 
tot ongehoorzaamheid aan de staat door 

De AS 155 – Manifesten40



Boeken van Avrich zul je zeker vinden op de 
25e London Anarchist Bookfair (www.anar-
chist  book fair.org), die dit jaar op 21 oktober 
in het Voluntary Sector Resource Centre 
gehouden zal worden. Of op de 8e 
Anarchistische Boekenmarkt op zaterdag 2 
december in Utrecht. Maar via internet gaat 
het natuurlijk nog sneller.
Help, het is tijd! Nog snel een cartoon uit het 
Duitse Gras wurzel revolution er bij doen.
En ik ga maar eens komkommers kopen.
P’tje Lanser

De AS 155 – Manifesten 43

BLADSPIEGEL 20

Een kort mailtje van de redactie. Of ik binnen 
een week mijn kopij voor deze rubriek wil 
aanleveren. Sterrenlief, wat is er met de tijd 
gebeurd? Alsof ze zonder dat ik het gezien 
heb, door mijn vingers gegleden is! Maar wat 
erger is, waar vind ik de tijd? 
Voor Buiten de Orde (www.buitendeorde.nl) 
17/1, lente 2006, moet je in ieder geval de tijd 
nemen, want het bevat een veelheid aan arti-
kelen. Het dossier Frankrijk, met vertaalde 
(en gedateerde?) stukken van postmodernis-
ten als Baudillard, Derrida en Guattari, kent 
wat mij betreft veel opgeblazen woorden, 
maar weinig inhoud. Mij interesseerde vooral 
het artikel over de uitvoering van Dario Fo’s 
‘De toevallige dood van een anarchist’ door 
Vrienden van de Dansmuziek. Slechts zeven-
tien bezoekers zagen de voorstelling, had ik 
het geweten dan was ik wellicht nummer 
achttien geweest. Want deze voorstelling 
moet ik nog steeds eens zien. Dat Fo’s stuk 
niets aan actualiteit heeft ingeboet, blijkt wel 
uit het artikel. Het wordt echter ook geïllu-
streerd door de bijdrage van ABC Amsterdam 
over de (hedendaagse!) vervolging van 
Italiaanse anarchisten. Het herfstnummer 
van Buiten de Orde zal een Spanje-special 
bevatten, daar zal ik de tijd voor nemen!
De Vrije Gedachte (www.devrijegedachte.nl) 
viert op 6 en 7 oktober haar 150-jarige jubile-
um, voorwaar een achtenswaardige leeftijd. 
En het tijdschrift blijft voortgaan. In nummer 
37/3, april 2006, wordt Opzij-redactrice 
Dresselhuys geïnterviewd: ‘Vroeger toen wij 
thuis om de radio heen zaten, hoorden we 
wekelijks de aankondiging van het program-
ma De Vrije Gedachte. Ik herinner me de 
scherpe, knerpende stem van Anton 
Constandse. Op dat moment werd de knop 
omgedraaid’. 
Maar wat is een vrijdenker eigenlijk? De Vrije 
Gedachte 37/1, februari 2006, geeft de vol-
gende definitie: ‘Een vrijdenker is een per-
soon die zich een mening over religie vormt 
op basis van de rede, onafhankelijk van tradi-
tie, autoriteit of gevestigd geloof. Tot de vrij-

denkers behoren atheïsten, agnosten en ratio-
nalisten. Iemand die zich conformeert aan 
een bijbel, geloofsovertuiging, of Messias kan 
geen vrijdenker zijn. Voor een vrijdenker zijn 
openbaring en geloof ongeldig en orthodoxie 
is geen garantie voor waarheid.’ Of zo’n defi-
nitie de jongere generatie aanspreekt valt te 
betwijfelen, ik zie vooral veel stoffigheid. De 
slotsom van de definitie luidt: ‘Als vrijdenker 
ben je echt vrij’.
Maar willen mensen wel vrij zijn? Psychiater 
Theodore Dalrymple, die jarenlang in zieken-
huizen en gevangenissen werkte, zegt in 
Filosofie Magazine (www.filosofiema ga zine.
nl), 10/2005, hierover: ‘Wat ik mijn praktijk 
heb ontdekt, is dat mensen soms helemaal 
niet vrij willen zijn. Uit gesprekken met 
gevangenen heb ik geleerd dat velen hen het 
best naar hun zin hebben in de bajes.(…) Die 
biedt hen ook bescherming, omdat ze niet 
alleen daders van misdaden zijn, maar vaak 
ook het slachtoffer.’ Verderfelijk vindt 
Dalrymple het marxistische, en nog steeds 
populaire idee dat de sociale toestand het 
bewustzijn van mensen bepaalt, in plaats van 
andersom. ‘Als dat zo zou zijn, zouden we 
nog steeds in holen leven.’
Op 17 februari verloor de anarchistische 
wereld na een lang ziekbed een eminent his-
toricus, Paul Avrich (1931-2006). Vijf dagen 
na zijn overlijden herdenkt Marianne Enckell 
van CIRA hem op A-Infos: ‘De ontwikkeling 
van het historische onderzoek naar het anar-
chisme komt in de Verenigde Staten onge-
twijfeld voor een deel door “Uncle Paul’s 
lovely stories”. Hij hield ervan om met men-
sen te praten en hen te laten praten. (…) Na 
het behandelen van de Russische anarchisten 
zette hij zich aan de geschiedenis van de 
anarchistische beweging in de Verenigde 
Staten, die hij verdeelde in de thema’s: 
Voltairine de Cleyre, vernieuwend onderwijs 
geïnspireerd door Francisco Ferrer, de trage-
die van Chicago in 1886 en Sacco en Vanzetti. 
(…) Zijn laatste belangrijke werk omvatte 
honderdtachtig interviews en omspande een 
periode van dertig jaar (Anarchist Voices: An 
Oral History of Anarchism in America)’. 

De AS 155 – Manifesten42

REACTIES & DISCUSSIES

LINKS EN RECHTS
IN DE SPAANSE BURGEROORLOG

Onderstaande brief schreef Hanneke Willemse in 
mei 2006 aan de filmmaker Péter Forgács naar 
aanleiding van zijn film El perro negro. Stories 
from the Spanish Civil War.
De film is een productie van Lumen Film, 
Amsterdam (2005). Producent: Cesar Messe-
maker. Een verkorte versie werd in 2005 uitge-
zonden door de Vpro. (Red.)

Beste Péter Forgács,
De eerste keer dat ik jouw ‘Perro Negro’ had 
gezien was ik verward en boos, had ik 
be won dering en begrip maar bleef vooral 
met iets achter van een opgekropte onvol-
daanheid. Er klopte iets niet. Op de fiets voor 
het stoplicht luchtte ik mijn hart met iets van: 
‘weer zo’n klote fascist die zijn geweten pro-
beert te zuiveren met een postmodern pro-
duct.’ Dit was niet waar en dat wist ik.
Toen mij gevraagd werd om bij een voorstel-
ling van deze film in het Instituut Cervantes 
in Utrecht een openbaar interview met je te 
houden, heb ik dit voorstel met beide handen 
aangegrepen. Het was voor mij een goede 
aanleiding om je film en om jou als filmma-
ker beter te leren kennen. Met een kopie in 
mijn huiskamerbioscoop is de inhoud van de 
film mij vertrouwder geworden.

Péter, je uitgangspunt is bewonderenswaar-
dig: je hebt je ‘poëtische documentaire’ geba-
seerd op de archiefbeelden van twee amateur 
filmers die een kijkje geven op hun persoon-
lijke levens van vóór en tijdens de Spaanse 
Burgeroorlog. Je probeert met behulp van 
tussenbeelden en commentaar beide zijden, 
de nationalistische en de republikeinse, van 
de strijd en de oorlog belichten. Jouw manier 
van het gebruiken van amateurbeelden is één 
manier om naar de geschiedenis – in dit 
geval van de Burgeroorlog – te kijken, van 
onderop, vanuit het miniheelal van een fami-
lie. Daarmee zou je geschiedenis kunnen 
begrijpen, bijna doorvoelen. Laten we eens 
kijken naar de beelden.
Met de introductie van de film val je met de 
deur in huis: de fabriekseigenaar Salvans en 
zijn zoon Joan worden zes dagen na het uit-
breken van de Burgeroorlog voor hun buiten-
huis ‘La Barrata’ vermoord door een mili-
tante anarchist ‘Pedro el Cruel’ en zijn maten. 
Boem, de toon is gezet voor het eerste deel 
van het filmverhaal.
De beelden voor dit verhaal dat begint in 
1929 zijn geschoten door deze zoon Joan 
Salvans. Hij is de zoon van de rijke Catalaanse 
wolfabrikant, Francesc Salvans, die zich een 
dergelijk dure hobby kan permitteren en 
daarvan ook gretig gebruik maakt. 
Familiefeesten en –etentjes, uitjes met vrien-
den naar de bossen en de bergen, toneelstuk-



Domplein en wij hadden ze nodig om toch 
weer even van de filmoorlog bij te komen, 
met de gruwel van de nasleep als weten-
schap in je achterhoofd.

De waanzin van de oorlog wordt met name 
in dit deel goed duidelijk gemaakt. Ook nu 
weer met aanvullingen van ander archiefma-
teriaal – wat ben je trots dat je onbekende 
Durruti-beelden ergens hebt kunnen opdui-
kelen – weet je ons een mooi beeld te schet-
sen van de waanzinnige alledag van de oor-
log, aan beide kanten. Niet alleen maar de 
fascisten, maar ook de anarchisten zijn boe-
ven. Prima, dat geloof ik ook. Een prachtige 
film heb je ons laten zien, dank je.
Maar toch. Ik blijf met iets zitten.
In ons vraaggesprek vertelde je dat je een 
paar mythes hebt willen doorbreken. Alle 
geweld in Spanje is volgens de westerse ‘pro-
gressieve’ wereld afkomstig geweest van 
rechts. Dit was niet het geval, laat je duidelijk 
zien. Van zowel rechts als links laat je beel-
den zien die je als onbevangen kijker de 
keuze geeft voor wie je sympathie zou kun-
nen koesteren.
Dat klinkt plausibel en zou dit ook zijn, ware 
het niet dat je nou net de béélden van een 
fascistische fabriekseigenaar tegenover een 
neutraliserende commentaarstem met de lin-
kerkant laat horen. Film is beeldtaal, geluid 
ondersteunt het beeld. En wat mij betreft is je 
poging dus net mislukt om een onpartijdig 
beeld van de oorlog te schetsen. Rechts heeft 
ook gevoel: die arme Salvans, doodgescho-
ten! Heb meelij! Wij zíen het. Wat we hóren 
lijken een soort van verontschuldigingen van 
links voor deze moordpartijen, waarvan we 
er nog meer zien in de tussenliggende archief-
beelden. Je hebt dus een duidelijk taboe 
doorbroken: wij mogen medeleven voelen 
voor de rechtse onderdrukker. Dank je. Een 
mens is ook maar een mens, zeker een onder-
drukkende industrieel.
Een tweede taboe dat je wilde doorbreken is 
de beeldvorming bij links over de anarchis-
ten, die zo geweldig zouden zijn met hun 
prachtige idealen. Dat was niet echt het 

geval, maar dat geloofde volgens mij ieder-
een al die de anarchisten toch een warm hart 
toedraagt. Nee, je zet meteen de eerste de 
beste, nou ja, de eerste de slechtste anarchist 
neer als moordenaar. De toon gezet, de stem-
ming bepaald, maar welk taboe doorbreek je 
hier? Anarchisten als bommengooiers is vol-
gens mij een beeld dat je niet hoeft te door-
breken, want dat is nog steeds het meest 
gangbare. Haal gewoon een slechte anarchist 
uit de kast – hij bleek ook verguisd te worden 
door de anarcho-syndicalistische organisa-
ties in Catalonië zelf – en zet daar tegenover 
de goede anarchisten die afstand doen van 
geweld. Dat doe je in je commentaar, je hebt 
hiervan geen beelden. Hiermee maak je onte-
recht weer heiligen van ze in een tijd dat de 
arbeidersstrijd zich steeds meer verhardde (je 
zegt onterecht dat een grote groep voorstan-
der was van overleg in plaats van directe 
actie: die groep was zeer gering in aantal, het 
jaar was niet 1929, en ze ging tijdens de 
Burgeroorlog wel geheel op in de CNT). Je 
laat in je film de minder radicalen afstand 
nemen van de radicale anarchisten. Heb je 
ooit van solidariteit gehoord?
Ik weet het een en ander van Spanje en ik kan 
je dit commentaar geven. Stel, ik weet niets 
van de Spaanse Burgeroorlog, en dat zijn 
meer mensen dan je denkt. (Zelfs Spanje- 
freaks bij de voorstelling in het Cervantes 
instituut konden niets zinnigs over de Burger-
oorlog vertellen.) Ik zie hoe zielig de rijken 
van rechts worden afgemaakt door die 
ge weld dadige anarchisten. Hoe genuanceerd 
de andere beelden ook zijn, dit beeld is door-
slaggevend.
Maar erger nog: stel ik woon in Spanje en heb 
veertig jaar lang gehoord hoe de ‘rooien’ tij-
dens de oorlog hebben huisgehouden en dat 
het daarom maar gelukkig was dat Franco ze 
zoveel mogelijk monddood heeft gemaakt. 
Veertig jaar en nog langer is deze ge schiedenis 
gemeengoed geweest.
Péter Forgács, welke taboes denk je daar met 
deze film te hebben doorbroken? Rechts was 
zo erg nog niet? En behalve wat uitzonderin-
gen: anarchisten zijn gewelddadig? Dapper 

De AS 155 – Manifesten 45

jes en dansavonden zijn geliefde onderwer-
pen. Er wordt veel gegeten en gedronken en 
gerookt en gelachen, en de beelden van 
Salvans getuigen van het ‘dagelijkse leven’ 
van de weldoorvoede en goedgeklede rijken 
uit deze jaren voor de Burgeroorlog. De kers-
verse bruid van Joan, hun huwelijksreis naar 
Parijs en Italië, en de nieuwe wolk van een 
dochter geven een beeld van een paradijse-
lijke wereld in een tijd van toenemende soci-
ale spanningen, arbeidsconflicten en geweld 
aan beide kanten. 
Wanneer we vader Francesc Salvans in beeld 
krijgen, wordt de deur naar de buitenwereld 
geopend omdat deze behalve een gehate 
patroon voor anarchistische en socialistische 
arbeiders, ook een leider is van een steeds 
rechtser wordende politieke partij. Wol-
magnaat Salvans is vastbesloten korte metten 
te maken met alle roerige en opstandige 
arbeiders en hun organisaties.
Na de komst van de republiek in 1931 en het 
falende hervormingsbeleid van de regering 
nemen arbeiders vaker het heft in eigen vuist 
en hun opstanden en bezettingsacties wor-
den met harde hand onderdrukt. Arbeiders 
en landloze boeren radicaliseren tegenover 
een steeds repressievere macht van politiek 
en kapitaal, samen met kerk en leger. Wanneer 
de Burgeroorlog uitbreekt weten de arbei-
ders in Barcelona en Madrid en in andere 
grote steden de militaire opstand te voorko-
men. Op 24 juli 1936, zes dagen na het uitbre-
ken worden de filmmaker Joan en zijn vader 
Francesc Salvans bij hun landhuis ‘La Barrata’ 
vermoord. Door een anarchistische militante 
groep onder leiding van ‘Pedro el Cruel’, 
zien we voor de tweede keer. Einde verhaal 
1.
Niet alle beelden voor deze periode zijn 
gemaakt door Joan Salvans. Ik vind het knap, 
Péter, dat je zo veel archiefbeelden hebt 
gevonden die de sociale onrust en de toene-
mende tegenstellingen tonen. Je hebt ze voor-
zien van een (vrij) evenwichtig en zorgvuldig 
commentaar. Commentaar, soms als deelne-
mer aan de gebeurtenissen en soms als 
beschouwer. Ze zijn allemaal jouw stem met 

verschillende intonaties. Misschien niet voor 
iedereen even duidelijk, maar ook de tussen-
shots, de overgangen naar nieuwe onderde-
len – zoals een zwart paard dat ons naar de 
bevrijding van de arbeiders leidt, en de 
zwarte hond die ons een donkere toekomst in 
voert – een gedicht van García Lorca, een 
toneelspel, beelden van Buñuel, glooiende 
korenvelden en stromend water, getuigen 
van weldoordachtheid. Je hebt hier zelfs met 
de verschijnselen uit die tijd rekening gehou-
den. Mijn complimenten. Ook voor de 
indrukwekkende muziek: hapsnapratjetoe, 
maar passend of net-niet bij de beelden, 
gecomponeerd door jouw bijna vaste mede-
werker Tibor Szemzö. Maar we zijn er nog 
niet.
Waar Joan Salvans gestopt is, begint de twee-
de amateur filmer, Ernesto Noriega in 
Madrid. Hij leidt ons met zijn beelden door 
de tweede vertelling. Een politiek onbenul – 
natuurlijk niet uit een arbeidersomgeving 
want hoe kom je aan een camera? – die wel 
voor de Republiek heeft gestemd, maar bij 
het uitbreken van de Burgeroorlog vooral 
bezig is met mooi en verliefd te filmen. Per 
ongeluk waarschuwt hij een rechtse rakker 
dat die maar beter kan vluchten, wordt hier-
voor door links opgepakt, belandt in het 
gevang – waar hij zelfs nog weet te filmen – 
komt er weer uit en gaat het leger in en 
beleeft avonturen aan het front die hij voor 
ons vastlegt. Tot aan de overwinning van 
Franco.
De oorlog loopt langzaam uit in de nieuwe 
oorlog die de Tweede Wereldoorlog gaat 
heten (terwijl die in Spanje natuurlijk al 
begonnen was met de buitenlandse inmen-
ging). Ontgoochelde Interbrigadisten keren 
naar het thuisfront, Duitsland en Italië en 
Rusland zijn hier klaar. Franco krijgt van 
Duitsland een laatste eerbetoon van het 
Condorlegioen en Spanje blijft gewond en 
onttakeld achter.
Op 4 mei 2006 bij de vertoning hielden we 
even na achten de twee minuten stilte na 
afloop van de film. Peter, jij kon ‘onze’ 
Herdenkingsminuten gadeslaan op het 

De AS 155 – Manifesten44



aan mogelijkheden kunnen aanduiden. Het 
uiterste van een dergelijk spectrum is wel-
licht (of hoogstwaarschijnlijk) niet hier en nu 
in praktijk te brengen, maar kan intussen 
toch heel leuk zijn om aan te denken, kan 
inspireren tot tussenoplossingen die je anders 
in je hier-en-nu-mismoedigheid niet zou 
bedenken. ‘Schaf de gevangenissen af’ is zo’n 
utopistische kreet (van sommige anarchisten 
én sommige niet-anarchisten) waarop je zou 
kunnen reageren met een ‘dat lukt natuurlijk 
nooit dus laaaat maar’. Maar je zou er ook 
eens een tijdje over kunnen nadenken en dan 
merken dat huidige gevangenissen voor een 
deel preventief en voor een deel als wraak 
bedoeld zijn. En dan bedenk je misschien een 
soort gevangenis die wel een preventie- maar 
geen wraakinstituut is, waarin de misdadi-
gers zich als in een hotel wanen en niet meer 
naar buiten willen. De utopie is dan niet 
bereikt – nog niet, nog lange niet – maar een 
tikkeltje meer beschaving wel. Wat je in je 
laaaatmaarstemming over het hoofd zou 
hebben gezien.
Een aantal jaren geleden hebben Rymke 
Wiersma en ik een brochure uitgebracht 
onder de titel Een en een is zelden twee, waar-
mee we hoopten te bereiken dat het of-of-
denken wat minder gebruikt zou worden. 
Heel vaak is er echt sprake van een spectrum 
aan mogelijkheden en je doet er onverstandig 
aan om alleen naar de uitersten te kijken. Als 
iets je niet bevalt ga je een stapje naar links of 
rechts in het spectrum zonder meteen alles af 

te kraken of het kind met het badwater weg 
te gooien. Helaas heeft Bas in zijn artikel 
nogal wat of-of-redeneringen gebruikt, in de 
trant van: ‘anarchisties ideaal A heeft te X op 
moment T niet gewerkt, dus weg ermee’. Als 
iets eenmaal of meermalen mislukt is wil dat 
niets zeggen over of het altijd zal mislukken. 
Omgekeerd wil het wél lukken van iets niet 
zeggen dat het dus altijd en overal mogelijk 
zal zijn. Het vinden van voorbeelden en 
tegenvoorbeelden zegt dus vaak erg weinig, 
is alleen maar adstructie. Voorbeelden heb-
ben vaak weinig tot geen logische kracht.
Als we onze hooggestemde idealen leggen 
naast de huidige samenleving(en) dan is het 
niet moeilijk te concluderen dat er nog een 
hele weg te gaan is. Het lijkt mij een uitda-
ging om zowel de grondslagen overeind te 
houden als om allerlei tussenstappen te for-
muleren én om velerlei praktische meer of 
minder halfbakken praktijkverbeterinkjes te 
bedenken. Bij het artikel van Bas bekroop me 
het gevoel dat hij naar een ‘beter één prak-
tijkje in de hand dan tien grondslagen in de 
lucht’ toewerkte. Dan heb ik liever tien 
grondslagen in de lucht plús tien praktijkjes 
in de hand! En het lijkt me heel interessant 
om eens van Jan, Mien, alleman en allevrouw 
in ‘de beweging’ te horen hoe ze met mis-
moedigheid omgaan, wat ze vinden van niet 
anarchistische doch wel beschaafder samen-
levingsinrichtingen dan de huidige. En welke 
dogma’s ze volgaarne blijven koesteren.
Weia Reinboud

De AS 155 – Manifesten 47

van je. Franco zou je omarmen.
In Spanje mogen tegenwoordig de monden 
weer open, worden de wonden van links 
open gehaald door kleinkinderen die geen 
genoegen nemen met het zwijgen van hun 
moeders en vaders. Zij willen weten wat met 
oma en opa is gebeurd, wat die geschiedenis-
sen zijn waarover nooit gesproken wordt. 
Benieuwd naar hun eigen verleden en niet 
naar die van de machthebbers.
Een Catalaanse jonge vrouw bleef na de ver-
toning verward achter: ‘is het erg dat ik er 
niet warm of koud van wordt dat zo’n klote 
fascist als Salvans is vermoord? Ik wil wél 
weten wie zijn moordenaar was en hoe die 
leefde. Helaas hadden de armen geen 
ca mera’s.’
Beste Péter, ik kan me hier alleen maar bij 
aansluiten.
Hanneke Willemse.

EEN GRONDSLAG IN DE LUCHT
Grondslagendiscussies, ik ben er gek op. In 
De AS 152/153/154 schrijft Bas Moreel over 
hoe grondslagen soms ontaarden in dogma’s 
en in datzelfde nummer reageert André Bons 
erop. Het merkwaardige is dat Bas een schets 
geeft van een anarchistische grondslagenset 
waarin ik mijn eigen ideeën niet erg herken, 
dat hij alternatieve gedachtengangen rond 
die grondslagen geeft waarin ik me zo goed 
als niet kan vinden en dat de kritiek van 
André een type anarchist schetst waarmee ik 
me ook al niet verwant voel. De oorzaak van 
dat hier iets langs elkaar heen gaat, lijkt me te 
zitten in dat de artikelen eigenlijk niet echt 
over grondslagen gaan, maar vooral sociolo-
gische opmerkingen bevattten over anarchis-
ten van type a, b, c.
Gegeneraliseerde types en ja, wie past daar 
nu in? Bij generalisaties gaat er o zo gemak-
kelijk iets fout, eigenlijk zijn ze een stijlfiguur, 
een redeneertrant die je het beste maar kunt 
vermijden. (Een voorbeeld zit al in de eerste 
zin van Bas, waar hij zegt dat op een anar-
chistische boekenmarkt alles geschreven is 
vanuit een vaste grondslag. Ik weet vrijwel 
zeker dat zowel ‘alles’ als ‘vaste’ hier een 

onterechte generalisatie bevatten en zou het 
artikel vanwege die openingszin ongelezen 
hebben kunnen laten. Overigens gaat het in 
het stuk van André ook mis in de eerste zin, 
waar de anarchist in algemene zin een ‘hij’ 
blijkt te zijn. Ook dat zou reden hebben kun-
nen zijn om niet verder te lezen.)
Intussen kaart Bas een heel interessant punt 
aan: de afstand tussen wat je eigenlijk wilt en 
de dagdagelijkse praktijk is veelal zo enorm 
groot, dat de moed je in de schoenen dreigt te 
zakken – en wat doe je dan? Bas lijkt enigs-
zins allergisch geworden voor degenen die 
ondanks een ontbrekende praktijk toch op 
het aambeeld der grondslagen blijven slaan, 
terwijl ik bij André tussen de regels meen te 
lezen dat het hem erg aan het hart gaat wan-
neer de weerbarstigheid van de praktijk zou 
veroorzaken dat de grondslagen uit beeld 
zouden raken. Ik schrijf daar kortheidshalve 
‘de grondslagen’, maar nauwkeuriger is om 
het te hebben over ieders persoonlijke grond-
slagen, ieders eigen set van zeven of tien of 
hoeveel grondslagen dan ook. Nul kan ook.
Karl Popper (kennisfilosoof) beweerde dat 
definitiediscussies onvruchtbaar zijn (‘per 
definitie’ zou ik er bijna aan toevoegen). Daar 
ben ik het mee eens, want neem nu zo’n 
begrip als ‘revolutie’. Laat dat woord vallen 
in een discussie en verwarring is je deel, 
geheid! Of ‘macht’, dat woord leidt ook altijd 
tot geharrewar. Of grondslag!
Toch houd ik persoonlijk erg van grondsla-
gen, al noem ik ze liever axioma’s. Axioma’s 
zijn verder nergens toe te herleiden startpun-
ten van denken. ‘Vrijheid’ vind ik bijvoor-
beeld een mooi startpunt, maar dat moet ik 
dan zelf voor in mijn eigen denken nader 
invullen. Ik weet wel zeker dat mijn invul-
ling een andere is dan die van een VVD-er 
(m/v), maar dat geeft niet, er is geen echte 
definitie van ‘vrijheid’. Voor mijzelf maakt 
dat niet uit, en evenzo maakt het voor mij 
niet uit of een axioma utopistisch is, naief, 
onbereikbaar enzovoort.
Het leuke van grondslagen (om dat woord 
dan toch nog maar even te gebruiken) is dat 
ze juist het uiterste van een heel spectrum 

De AS 155 – Manifesten46

MURRAY BOOKCHIN (1921-2006)
Eind juli 2006 overleed de Amerikaanse libertair Murray Bookchin op 85-jarige leeftijd. Hij 
behoorde tot de meest invloedrijke anarchisten van na de Tweede Wereldoorlog. Zijn bekend-
heid ontleende hij vooral aan zijn pleidooi voor een ecologisch anarchisme, in dat opzicht is hij 
niet on terecht vergeleken met Peter Kropotkin. Al jong was hij in New York politiek actief in 
de communistische jeugdbeweging, nadien sloot hij zich aan bij een kleine groep rond Josef 
Weber, een trotskistische emigrant uit Duitsland. In de jaren vijftig ontdekte hij het anarchisme. 
Zijn magnum opus The ecology of freedom verscheen in 1982. In De AS 156 een uitgebreider ‘in 
memoriam’.



zijn denkbeelden te beleggen en de relevantie 
ervan voor het heden te bediscussiëren. Het 
internationale colloquium Elisée Reclus et nos 
géographies, Textes et prétextes, gehouden aan 
de universiteit van Lyon-II, is nu op CD-rom 
verschenen (zie ook: http://www.univ-
lyon2.fr/colloque/reclus).
Een andere Franse libertair, te weten Léon 
Werth (1878-1955), kreeg in le Magazine litté-
raire (januari 2006, nr. 449, p. 10-13) aandacht  
— vanwege diens vijftigste sterfdag. Ik moet 
bekennen dat ik nog nooit van hem had 
gehoord. Wat ik echter over hem in het 
genoemde tijdschrift las, prikkelde mij hem 
te leren kennen. Want wat was die man niet 
al? Libertair, antiklerikaal, antimilitarist, anti-
kolonialist, antistalinist, schrijver. Er versche-
nen heruitgaven van zijn teksten, waaronder 
zijn La maison blanche [1913], [Het witte huis, 
niet te verwarren met het bastion van de 
verschrikkelijke Bush, maar een zieken-
huis…], (heruitgegeven Viviane Hamy, Parijs, 
2006) en een biografie van Gilles Heuré, 
L’insoumis, Léon Werth 1875-1955, eveneens 
verschenen bij Viviane Hamy, Parijs, 2006.
Het is jammer van al dat werk, het heeft mij 
namelijk niet kunnen overtuigen van Werths 
kwaliteiten, literair noch theoretisch gezien. 
Wat dat laatste aangaat een voorbeeld. Werth 
wordt mede geschetst als een antimilitarist.  
Zijn biograaf Heuré zegt dat dit minder is 
omdat hij tot militaire dienst verplicht is – die 
dienstplicht vervulde hij gewoon…, maar 
meer vanuit zijn ‘natuur’ (zijn karakter) 
omdat hij ongevoelig is voor discipline. Als 
dan de Eerste Wereld oorlog begint, loopt hij 
zijn oproep in 1914 vooruit door in een arti-
kel te schrijven ‘we gaan Duitsland een lesje 
leren’. Werth mag dan zijn leven lang een 
‘weerspannige’ zijn geweest, maar dan met 
een theoretische diepgang en stabiliteit van 
een speelgoedemmertje in woelig water.
Het serieuzere werk hoopte ik in een tekst 
van Jacques Darcanges te vinden, verschenen 
onder de titel Projet pour une nouvelle Société 
[Project voor een nieuwe maatschappij], 
Editions de l’Orme, Nersac, 2005. Nu wil het 
dat ik een allergische reactie vertoon, wan-

neer ik het woordje ‘nieuw’ tegen kom. Het is 
mijn stellige overtuiging dat anno heden er 
niets nieuws meer te bedenken is. ‘Anders’, 
‘hernieuwd’, ‘geactualiseerd’, dat kan alle-
maal, maar nieuw: neen! Dat blijkt dan ook 
als men de boven vermelde tekst leest. Wie in 
Nederland de moeite neemt nog eens het 
boek ter hand te nemen van Marius de Geus, 
van meer dan tien jaar geleden, getiteld 
Politiek, milieu en vrijheid, Over de onbeheers-
baarheid van de milieucrisis, de rusteloze afval-
maatschappij en de noodzaak van een telescopi-
sche ecostaat (Utrecht, 1993), is breder en 
diepgaander geïnformeerd dan met het boek 
van Darcanges uit 2005. Dat levert een merk-
waardige problematiek op, waar ik vaker 
tegenaan zal lopen. Ik besprak een en ander 
in een uitgebreide briefwisseling met de 
auteur, die ik overigens voor oprecht houd.
Zijn boek is opgebouwd uit een groot aantal 
elementen van algemene bekendheid betref-
fende een ecologische en sociaal-economi-
sche kritiek met een anti-kapitalistische 
inslag. Maar zelfs een jonge Amerikaanse 
acteur, in dit geval Leonardo DiCaprio, weet 
te vertellen dat ons ecosysteem meer en meer 
wordt bedreigd door de op winstbejag 
gerichte productie- en consumptiewijze op 
wereldschaal. Je moet een idioot zijn of wel 
erg slecht geïnformeerd om dit alles niet te 
zien en begrijpen, zo zegt hij in een tv-docu-
mentaire (uitgezonden in Frankrijk, TF1, 11 
december 2005). Darcanges schrijft dat men 
in Frankrijk inderdaad dom is of zich althans 
van de domme houdt. Daarom zijn boek. Er 
moet worden gewaarschuwd zoals hij doet, 
meent hij. 
Wat mij in het boek van Darcanges verder 
opvalt – als hij spreekt over ‘menselijke maat’ 
en ‘nieuwe maatschappij’, is het ontbreken 
van elke referentie richting Anglo-
amerikaanse literatuur. Het lijkt erop dat wat 
niet in het Frans is gepubliceerd, onbekend 
blijft voor Fransen, inclusief de zogeheten 
‘intelligentia’. Frankrijk lijkt daarmee op een 
‘eiland’… Je vindt bij Darcanges dan ook 
geen verwijzingen naar Schumacher, 
Bookchin, Sale etcetera, teksten dus uit de 

De AS 155 – Manifesten 49

UIT HET LAND VAN PROUDHON 1

Dit is de eerste aflevering van een nieuwe rubriek. 
Hierin zal aan de orde komen wat Thom Holterman 
in Frankrijk, het geboorteland van de vermaarde 
negentiende eeuwse anarchist Pierre-Joseph 
Proudhon (1809-1865), waard vindt om op te 
merken. Onvermijdelijk is dat selectief. In de eer-
ste plaats hangt de selectie samen met de persoon-
lijke smaak en interesse van de auteur. In de 
tweede plaats is het aanbod van opmerkenswaar-
dige zaken oneindig veel groter dan waaraan hij 
aandacht kan schenken. Bovendien is de ruimte in 
De AS beperkt. (Red.)

Of Proudhon tot een van de kerkvaders of 
–leraren moet worden gerekend – zoals in De 
AS 152/153/154 aan de orde kwam, blijft 
hier buiten discussie. Want hij is zeker wel 
geboren en getogen in Frankrijk. Hij heeft om 
zijn opvattingen aangaande het anarchisme 
sociétaire enkele jaren in de gevangenis in 
Frankrijk doorgebracht, alsmede is hij om 
aan vervolging daaromtrent te ontkomen 
vrijwillig een tijd in ballingschap gegaan (in 
België).
Proudhon heeft zeer uiteenlopende opvat-
tingen over heel verschillende onderwerpen 
gepubliceerd. In de jaargang van het Franse 
anarchistische weekblad Le Monde Libertaire 
[De vrije wereld] (van april 2005 tot mei 2006, 
nr. 1396 tot nr. 1438), die ik onlangs onder 
ogen kreeg, treft men van de hand van 
Jacques Langlois een aantal doorwrochte 
artikelen aan over die opvattingen. Het ope-
ningsartikel (in nr. 1399) spreekt voor zich: 
Pierre-Joseph Proudhon, Het belang van zijn 
gedachten voor het heden. De vervolgartikelen 
van Langlois over Proudhon vindt men in nr. 
1402, 1408 en in het bijzondere nummer, nr. 
28 (juli/september 2005).
Het andere bijzondere nummer van die jaar-
gang van Le Monde Libertaire (nr. 29; dec. 
2005/jan. 2006) lijkt vooruit te lopen op een 
discussie over anarchisme die in De AS-kring 
woedt naar aanleiding van de bijdrage van 
Bas Moreel en de reactie daarop van André 
Bons (nr. 152/153/154).

De titel van het bijzondere nummer is ruim 
gekozen en luidt: PA KIN is als libertair gestor-
ven/DADA is levend/En jij, hoever ben jij met het 
anarchisme? Kortom, het is een heel gevari-
eerd nummer waarin veel kanten van het 
anarchisme aan de orde komen. In dat num-
mer onder meer een bijdrage die leert dat de 
kleinzoon van Che Guevara anarchist is. 
Daarnaast ook een artikel over de Franse 
schrijver Albert Camus: de mens, de opstand, 
de revolutie en het syndicalisme. Vervolgens 
over het Dadaïsme: Boem, Boem, Boem. 
Verder een uitgebreide behandeling van de 
levensloop van de Chinese anarchist PA KIN 
(1904-2005).
Over PA KIN meldde P’tje Lanser al in zijn 
Bladspiegel 19 (De AS nr. 152/153/154). Bij 
hem heet hij BA JIN (op gezag van de door 
P’tje aangehaalde lectuur). Welke schrijfwijze 
van de naam correct is, weet ik niet. De 
schrijfwijze van die naam is in Le Monde 
Libertaire namelijk niet alleen verschillend, 
ook de vermelde herkomst ervan is voor de 
helft anders. P’tje schrijft dat BA ontleend is 
aan de naam Bakoenin, maar in Le Monde 
Libertaire heet het dat het eerste karakter (PA) 
is gekozen als hommage aan een van zijn 
kameraden die in Parijs zelfmoord pleegde, 
terwijl het tweede karakter (KIN) het laatste 
karakter betreft van de Chinese schrijfwijze 
van de naam van Kropotkin. ‘But what’s in a 
name?’…
In nummer nr. 29 van Le Monde libertaire treft 
men van de hand van Ph. Pelletier, een geo-
graaf en libertair, werkzaam aan de universi-
teit van Lyon-II, een bespreking aan van de 
attractiviteit van de negentiende eeuwse geo-
graaf en anarchist Elisée Reclus (1830-1905). 
De reden voor zo’n behandeling is dat het 
jaar 2005 is aangegrepen om Élisée Reclus 
uitgebreid te herdenken. Reclus, die bevriend 
was met Peter Kropotkin (eveneens geograaf 
en anarchist), heeft zijn leven en werk inge-
richt in de vorm van een tegenstroom tegen 
heersende gewoonten en gevestigde mach-
ten. Zijn honderdste sterfdag is gebruikt door 
hedendaagse geografen en anarchisten om in 
2005 allerlei symposia en conferenties over 

De AS 155 – Manifesten48



BOEKKBESPREKINGEN

VOLKSKUNDIGEN 
OP HET HELLEND VLAK

Het inburgeringsproces, waarover nu zo veel 
gesproken en geschreven wordt, maakt pijn-
lijk duidelijk dat de definiëring wat een 
Nederlander tot Nederlander maakt geen 
gemakkelijke opgave is. Vragen van het 
inburgeringsexamen, zo bleek onlangs, stel-
len zelfs zich Nederlander noemende 
Nederlanders voor problemen, laat staan 
allochtonen die vanuit een ver land de hoop 
koesteren de oversteek te kunnen maken. 
Wat verbindt Nederlanders met elkaar? Is er 
eigenlijk wel een grootste gemene deler? Wat 
is eigenlijk ‘volksaard’? Bestaat er wel een 
‘volksstam’? En hoe is het gesteld met ‘rasei-
genheden’?
Barbara Henkes heeft in het boeiend en hel-
der geschreven Uit liefde voor het volk nage-
gaan hoe van 1918 tot 1948 werd nagedacht 
over die Nederlandse ‘eigenheid’. Daarbij 
onderzocht ze nauwgezet de politieke con-
sekwenties die hieraan verbonden zijn en de 
rol van de wetenschap daarbij. In deze ver-
kenning op het snijvlak van wetenschap en 
politiek volgt ze vier volkskundigen: Dirk 
Jan van der Ven (1891-1973), Jan de Vries 
(1890-1964), Nico de Haas (1907-1995) en P.J. 
(Piet) Meertens (1899-1985). Alle vier wilden 
door het accent te leggen op de betekenis van 
culturele verschijnselen, zoals bijvoorbeeld 
oogstgebruiken en volksdansen, een bijdrage 
leveren aan de versterking van de eenheid 
van ‘het Nederlandse volk’, de nationale 
gemeenschap. Hun levensgeschiedenissen 
zoomen in op de wijze waarop zij in het 
spanningsveld tussen wetenschap en politiek 
opereerden en welke posities de betrokkenen  
innamen. De manier waarop Barbara Henkes 
dat alles vorm weet te geven maakt het bij 
alle vier tot een spannende, fascinerende 
onderzoekstocht waarbij je je als lezer graag 
laat meevoeren.
Aan het begin van de twintigste eeuw werd 
volkskunde niet voor ‘vol’ aangezien.Er 
waren genoeg belangstellende amateurs die 

zonder veel bijgedachten een bijdrage wilden 
leveren aan het verzamelen van plaatselijke 
of regionale cultuurverschijnselen. Het 
omvormen van deze interessen tot een weten-
schappelijke discipline ging zeker niet van-
zelf en kreeg pas na de Eerste Wereldoorlog 
de wind in de zeilen. Het duurde geruime 
tijd voordat zowel de overheid als belangrij-
ke personen in het wetenschappelijke milieu 
overtuigd raakten van het belang van deze 
nieuwe loot aan de wetenschappelijke stam. 
Volkskundigen werden benaderd om met 
hun werkzaam heden cultuurpolitieke doel-
einden te ondersteunen. Zo werd na 1918 
volkskunde gekoppeld aan eenwording van 
het Nederlandse volk, versterking van de 
natie en de roep om ‘de sterke man’. Tevens 
werd volkscultuur met zijn nadruk op de 
schoonheid van de eigen regio met zijn ver-
schillen, gewoonten en gebruiken, verbon-
den met het nationalistische streven het eigen 
land lief te hebben. De bestudering van 
volkscultuur was zeker geen vrijblijvende 
aangelegenheid.
De samenwerking met Vlaamse en Duitse 
collega’s leidde er toe dat steeds meer de 
richting werd ingeslagen waarbij de gedeelde 
Germaanse volkscultuur in de grensgebieden 
van de drie landen wetenschappelijk in kaart 
werd gebracht. Het is opvallend dat ook 
volkskundigen die het nationaal-socialisme 
niet omarmden, steeds meer begonnen te 
kijken naar cultuurgrenzen in plaats van 
staatsgrenzen. Na de inval van Duitsland 
pompten de nazi’s veel geld in volkskundig 
onderzoek. Maar dan wel onder de voor-
waarde dat de Nederlandse volkscultuur als 
een deel van de Germaanse identiteit werd 
opgevat. ‘Het Germaanse’ kreeg in termen 
van zowel ras als cultuur een steeds absolu-
ter karakter onder het nationaal-socialisme. 
Wie dit criterium niet omarmde kon er zeker 
van zijn uit de volkskundige gemeenschap te 
worden gestoten. Voor de inval van Hitler 
vertoonde de volkskunde nog wel internatio-
nalistische trekken, maar dat zou daarna 
vervagen. Onderzoek naar de Nederlandse 
volkscultuur vond ook plaats in een Groot-

De AS 155 – Manifesten 51

jaren zeventig en tachtig van de vorige eeuw. 
Zo komt het project ‘nieuwe maatschappij’ 
wat in de lucht te hangen. Want voor wie 
nieuw? 
Inmiddels heeft een groot aantal individuen 
en milieuorganisaties in Frankrijk zich ver-
enigd om gezamenlijk een ecologische ziens-
wijze te verdedigen in L’Alliance pour la pla-
nète [Het verbond voor de aarde], waartoe 
men een manifest heeft opgesteld (zie http://
www.wwf.fr/pdf/ManifesteAlliance.pdf).
Moet de radicale verandering in de maat-
schappij dan van de niet-gouvernementele 
organisaties komen? Wie de aflevering van 
het Franse tijdschrift Vacarme (januari-maart 
2006, nr. 34) leest, komt wellicht tot die over-
tuiging. Dit nummer is gewijd aan het onder-
werp Niet-gouvernementele politiek. Een 
bespreking ervan in het dagblad Le Monde  
(27 januari 2006) leerde me dat ik met 
Vacarme het meest stoutmoedige tijdschrift 
voor de intellectuele Franse goegemeente 
onder ogen zou krijgen. Wat onmiddellijk 
opvalt, is dat alle Engelstalige bijdragen in 
het Frans zijn vertaald… Dit doet niets af aan 
de grote hoeveelheid zeer informatieve bij-
dragen op velerlei vlak waar ‘politiek’ bedre-
ven wordt door niet-politieke organisaties. 
De leidende gedachte achter de opzet van dit 
nummer is: hoe kan er door wie of welke 
organisatie ‘politieke druk’ worden gezet in 
een maatschappij, zonder daarbij de hulp 
van de overheid in te roepen. In dat geval 
laten zich bijdragen groeperen die of meer 

naar theorievorming neigen of die vooral op 
het maatschappelijk actiepotentieel zijn 
gericht. Vacarme levert in dat geval een groot 
palet aan practici van de niet-gouvernemen-
tele politiek, ingedeeld naar hun motieven en 
naar hun manieren van handelen.
Zoals te verwachten valt, beweegt men zich 
onder meer op het uitgebreide vlak van de 
mensenrechten, de ecologie, het feminisme 
(het Nederlandse initiatief Women On Waves 
wordt bijvoorbeeld behandeld). Ideologsich 
gezien vond ik het volgende element uit een 
interview een herkenbaar dieptepunt van 
Amerikaans denken.
In de VS bestaat al decennia lang een grote 
organisatie ter verdediging van burgerlijke 
vrijheden (de ACLU; American Civil Liberties 
Union). Deze organisatie heeft een juridische 
afdeling, die zich kan meten met de grootste 
advocatenkantoren in de VS. Voor opeenvol-
gende Amerikaanse regeringen is deze orga-
nisatie, waarvan ieder individu lid kan wor-
den, steeds knap lastig geweest. Men is trots 
op het lidmaatschap, vertelt de uitvoerend 
directeur van die organisatie aan Vacarme. 
Leden zijn zogenaamde ‘kaarthouders’. Toen 
in 1988 in de debatten voor de presidentsver-
kiezingen Dukakis (democratische kandi-
daat) en Bush sr. (Republikeinse kandidaat) 
tegenover elkaar stonden, verweet Bush sr. 
Dukakis ‘kaarthoudend lid’ te zijn van de 
ACLU. Dat is dus de familie Bush die vrijhe-
den heet te verdedigen…
Thom Holterman

De AS 155 – Manifesten50

DOMELA-LEZING & BOEKENMARKT
De jaarlijkse Domela Nieuwenhuis-lezing wordt georganiseerd op 26 november 2006, zoals 
gewoonlijk in het Domela Nieuwenhuis-museum in Heerenveen. Aanvang: 13.00 uur met een 
rondleiding door het museum door Bert Altena, om 14.30 uur de lezing gevolgd door de uit-
reiking van de Domela Nieuwenhuis-penning. De lezing wordt gehouden door Cees 
Hamelinck, voorzitter van de Liga van de Rechten de Mens. Hij zal spreken over het span-
ningsveld tussen terrorismebestrijding en mensenrechten.
Op 2 december 2006 gaat voor de achtste keer de jaarlijkse Anarchistische Boekenmarkt in 
Utrecht van start. Evenals vorig jaar wordt de markt van 11.00 tot 18.00 uur gehouden in De 
Kargadoor, Oudegracht 36 (schuin tegenover boekhandel De Rooie Rat). 



van John Henry Mackay, bekend als (her)
ontdekker van Stirner, moest met zijn (eerste) 
Mackay-Gesellschaft en zijn uitgeverij 
Radikaler Geist stoppen na het aan de macht 
komen van Hitler. Daarna was hij nog kort 
actief in een Genossenschaft van geldhervor-
mers, week vervolgens uit naar Wenen en 
werd statenloos.
In 1945 pakte hij de libertaire draad weer op, 
eerst in Wenen, later in Freiburg. De (tweede) 
Mackay-Gesellschaft ontstond in 1974 met 
als voornaamste doel de heruitgave van het 
werk van de Schots-Duitse dichter, schrijver 
en denker en verder het verbreiden van 
individueel-anarchistische denkbeelden.
In 1977 publiceerde Zube (die vaak als schrij-
ver de naam Solneman gebruikte) zijn mag-
num opus dat in de traditie van Stirner en 
Mackay vertrekt vanuit de stelling dat gelijke 
vrijheid voor allen tot een heerschappijloos 
samen leven leidt. Hoewel het een werk is 
van 354 pagina’s noemde Zube het Das 
Manifest der Freiheit und des Friedens. In De AS 
29/30 werd het boek positief besproken.
Timm zegt in zijn inleiding terecht dat het de 
verdienste van de Mackay-Gesellschaft is 
geweest, dat deze zich richtte tot de midden-
groepen en ‘het anarchisme’ niet bij voorbaat 
reduceerde tot een ideologie voor proletari-
sche randgroepen zoals in de jaren zeventig 
nogal eens het geval was. (HR)
Wolfgang Eckhardt, Kurt Zube (1905-1991). 
Nachlassverzeichnis; Einleitung Uwe Timm; 
Karin Kramer Verlag, Berlin 2006; 52 pag. (Deze 
uitgave is te downloaden via www. 
BibliothekderFreien.de/Publ/Bibl1.pdf)

MONDIALE VOETAFDRUK
Het is nog niet eerder voorgekomen dat men-
sen meer van de aarde gebruiken dan de 
natuur kan opbrengen. Toch is dat sinds pak-
weg 1987 het geval, ‘toen brak de mensheid 
als het ware door de duurzaamheidsbarrière 
van de aarde heen’, aldus Jan Juffermans van 
De Kleine Aarde.
In 1993 verscheen aan de Vrije Universiteit 
Amsterdam een rapport over de rechten van 
de armen. Hierin werd een nieuwe benade-

ring van het arm-rijk-vraagstuk naar voren 
gebracht: een herverdeling van de rechten op 
CO2-uitstoot. Het idee van de mondiale voet-
afdruk, een methode om uit te rekenen hoe 
groot het stukje van de aarde is dat een indi-
vidu, groep of land verbruikt, is hieruit 
voortgekomen. Sterke kanten van de voetaf-
druk zijn de uitrekenbaarheid van het gebruik 
van grondstoffen en de mate van vervuiling, 
en vooral de link die de voetafdruk legt tus-
sen milieu en mensenrechten. 
Helaas is de voetafdruk nog niet in brede 
kring bekend. Kees Waagmeester besloot 
daar iets aan te doen, en hij schreef het ver-
haal Ik en de wereld, over de lotgevallen van 
Bold. Bold is een (fictieve) journalist die via 
(de echt bestaande) Jan Juffermans in aanra-
king komt met het idee van de voetafdruk. In 
dialogen met vriendin Janine, en in gesprek-
ken op de redactie van de krant, wordt Bolds 
groeiende onrust geschetst, onrust over de 
economische en ecologische wantoestanden 
in de wereld, en over de onverschilligheid en 
onwetendheid hierover bij de meeste mensen 
waarmee hij te maken heeft. Bold zit vooral 
met de vraag hoe hij hier een verhaal van kan 
maken dat een brede groep mensen aan-
spreekt – en dat was ongetwijfeld ook de 
vraag van Kees Waagmeester, zodat het boek 
deels naar zichzelf verwijst. Dit boek heeft 
echter twee voorkanten: draai het om, en dan 
heet het ineens De wereld en ik. Daarachter 
staat in kleine letters ‘Dossier Jan Juffermans’ 
– dit deel bevat de ‘droge’ feiten, de feiten 
waarmee Bold zo worstelt.
‘De gemiddelde Nederlander heeft een 
Voetafdruk van 4,7 hectare. Voor alle zestien 
miljoen Nederlanders samen is dus een 
oppervlakte nodig van 76,8 miljoen hectare. 
Nederland is zelf in totaal maar 3,8 miljoen 
hectare groot. Onze totale voetafdruk is zo’n 
twintig maal groter dan Nederland zelf.’ 
‘Vooral de Nederlandse claim op de vrucht-
bare akkers in arme landen is een probleem. 
Daardoor is er sprake van oneerlijke concur-
rentie tussen veevoer voor Nederlandse die-
ren en de voedselvoorziening voor de eigen 
inwoners. Wij zijn zo rijk dat wij meer kun-

De AS 155 – Manifesten 53

Nederlandse context: dus zowel in Nederland 
als Vlaanderen/België. De nazi’s benaderden 
de volkskundigen met maar een gedachte: 
hoe kunnen ze zo snel en zinvol mogelijk in 
het nationaal-socialistische raderwerk wor-
den ingepast. De nazi-gestuurde volkskunde 
legde dwingend de nadruk op de ‘volksop-
voedende’ betekenis van onderzoek. Zo 
raakte de Nederlandse en Vlaamse volkscul-
tuur verweven met een politieke praktijk die 
het Germaanse element bewust versterkte. 
En dat ging ten koste van andere, zoals 
Romaans, Slavisch of niet-Arisch gedefini-
eerde invloeden.
Bij alle vier betrokkenen onderzoekt Barbara 
Henkes op een even nauwgezette als subtiele 
wijze hoe elk met eigen wisselende idealen, 
ambities en wetenschappelijke uitgangspun-
ten reageerde op deze Germaanse weten-
schapspraktijk. Naarmate de nazi’s steeds 
meer hun macht, geld en invloed gebruikten 
om randvoorwaarden te stellen zien we de 
betrokkenen op het hellend vlak naar bene-
den glijden. Welke consequenties verbonden 
zij zelf aan hun handelen? 
Barbara Henkes heeft overduidelijk oog voor 
het ‘persoonlijke’ van elk en daarmee ook 
voor de morele dilemma’s. Het was Barbara 
Henkes’ bedoeling beslist niet om ‘goed’ 
tegenover ‘fout’ te plaatsen. Het ging haar 
erom na te gaan hoe beweeglijk het proces 
van politieke en morele keuzes kan zijn. En 
daarvoor is ruimte nodig. Barbara Henkes 
zelf daarover: ‘Wanneer er ruimte wordt 
gecreëerd om de veranderingen in het den-
ken, handelen en beoordelen van de betrok-
kenen over een langere periode te volgen en 
te vergelijken blijkt dat het denken in termen 
van “Germaanse cultuur” noch kritiek op de 
vooroorlogse parlementaire democratie zon-
der meer tot affiniteit met het nazi-regime 
moesten leiden. De politieke keuzes die met 
dergelijke opvattingen gepaard gingen lie-
pen sterk uiteen en waren tijdens de Duitse 
bezetting nog aan verandering onderhevig’.
Ze kiest – zo verantwoordt ze haar onder-
zoeksopzet – voor de persoon met zijn eigen 
stijl, subjectieve drijfveren en morele keuzes 

als veranderlijke maar ook verbindende fac-
tor tussen het wetenschappelijke en politieke 
domein. Voor haar werd op die manier dui-
delijk dat wetenschap en politiek niet alleen 
gevormd worden door rationele afwegingen 
maar evengoed door subjectieve gevoelens 
van nieuwsgierigheid, angst, strijdlust, iden-
tificatie en distantie. Barbara Henkes: ‘Met al 
die factoren moet rekening gehouden wor-
den bij het beoordelen van opvattingen van 
volkskundigen en andere wetenschappers 
over “de Nederlandse aard en identiteit in de 
vorige eeuw”’.
Na de oorlog werden Jan de Vries en Nico de 
Haas veroordeeld. Volkskunde had voor het 
grote publiek afgedaan, het was een ‘foute’ 
discipline. Om daaraan te ontkomen werd 
een onderscheid gemaakt tussen de weten-
schappelijke volkskunde en een politiek-ide-
ologische volkskunde. Op die manier lukte 
het de wetenschappelijke integriteit van de 
volkskunde te behouden. (DdW)
Barbara Henkes, Uit liefde voor het volk. 
Volkskundigen op zoek naar de Nederlandse iden-
titeit 1918-1948, Athenaeum-Polak&Van Gennep, 
Amsterdam 2005, geïll.; 494 pag.; 24,95 euro.

KURT ZUBE
Al jaren beschikken anarchisten in Berlijn 
over een eigen bibliotheek, waar ook maan-
delijks lezingen gehouden worden. Deze 
Bibliothek der Freien (een verwijzing naar de 
gelijknamige groep linkse hegelianen waar-
van rond 1840 Max Stirner deel uitmaakte) is 
te vinden aan de Greifswalderstrasse 4.
De bibliotheek is nu gestart met een reeks 
‘Findmittel und Bibliographien’, met als eer-
ste uitgave een door Wolfgang Eckhardt 
samengesteld overzicht van de bibliotheek 
van de individueel-anarchist Kurt Zube die 
vorig jaar verworven werd. Verder bevat 
deze uitgave een uitvoerige inleiding door 
Uwe Timm, vriend en geestverwant van 
Zube (1905-1991) en ooit – begin jaren zestig 
– correspondent in West-Duitsland van het 
toenmalige anarchistische weekblad De Vrije, 
nu één van de bekendste Duitse schrijvers.
Zube die al jong een hevig bewonderaar was 

De AS 155 – Manifesten52



reilt en zeilt, stelt Rawls. Ik ben benieuwd of 
de haken en ogen die ik dan meteen zie later 
in het boek nog aan de orde komen. 
‘In zekere zin’ spannend noemde ik het boek, 
want tegelijk is het ook erg onspannend. Het 
is namelijk heel erg stroef geschreven en ik 
vraag me dan meteen af of al diegenen die 
het boek roemen het ook echt van voor tot 
achter hebben gelezen of dat het meer ontzag 
is waar het roemen op slaat. 
Een stroeve stijl is tot daar aan toe, lastiger 
vind ik dat het meermalen voorkomt dat hij 
een begrip al gebruikt ruimschoots voordat 
hij het definieert. De uitmuntende index 
(gemaakt door Rawls zelf, hij vond een index 
erg belangrijk) leerde me bijvoorbeeld dat de 
op blz 81 gebruikte term ‘het goede’ eigenlijk 
pas op bladzij 406 wordt gedefinieerd, terwijl 
je met huis-tuin-en-keuken gedachtes over 
‘het goede’ in Rawls tekst niet uit de voeten 
kunt. 
Andere misverstanden kunnen ontstaan 
doordat hij bijvoorbeeld ‘redelijk’ en ‘ratio-
neel’ als heel andere dingen ziet, waar die bij 
mij toch ongeveer hetzelfde zijn, althans 
grote overlap vertonen. Maar het ernstigst 
vind ik dat hij sommige in het licht van recht-
vaardigheid belangrijke zaken er in een bijzin 
eventjes tussenfrommelt. In het begin van 
zijn betoog, op bladzij 52, zegt hij: ‘Laten we 
nu stellen dat een samenleving…’. ‘Een’ 
samenleving, los van andere samenlevingen 
– bij denken over rechtvaardigheid lijkt het 
mij onontkoombaar om kosmopolitisch te 
starten, dat is pas de echte oorspronkelijke 
positie, en veel huidige onrechtvaardigheden 
komen juist doordat samenlevingen net doen 
alsof ze op zichzelf staan terwijl ze via kapi-
taalstromen aan de goede of de slechte kant 
kunnen zitten, waarbij nou net Rawls’ 
Amerikaanse of ‘onze’ Nederlandse samenle-
ving aan de goede kant zitten, wat wil zeg-
gen dat hier de verwachte levensduur hoog 
is en elders niet. Rechtvaardig? Hoe kun je de 
rest van de wereld er buiten laten? (In zijn 
boek The Law of Peoples schijnt hij het wel 
over de rest van de wereld te hebben.)
Eveneens ernstig is dat hij er op bladzij 106 

vanuit gaat ‘dat de economie ongeveer een 
vrijemarktsysteem is’, iets waar hij verder 
geen woord aan vuil maakt. Mij dunkt dat 
het huidige vrijemarktsysteem bepaald niet 
veel rechtvaardigheid genereert en die vrije 
markt kun je niet zomaar in een bijzin in je 
denksysteem inbouwen.
Al bij al, Rawls’ aanpak zou heel wat recht-
vaardigheid op kunnen leveren in de huidige 
wereld, maar ik zag toch graag een anarchis-
tische variant van zijn theorie, een variant die 
niet blijft steken in toch tamelijk beperkte 
rechtvaardigheid. (WR)
John Rawls, Een theorie van rechtvaardigheid, 
vertaald door Frank Bestebreurtje, ingeleid door 
Percy B. Lehning; Rotterdam Lemniscaat 2006; 
ISBN 90 5637 695 0; gebonden; 600 pag.; 59,95 
euro.
Percy B. Lehning, Rawls; Rotterdam Lemniscaat 
2006; isbn 90 5637 798 1; 150 pag.; 12,50 euro.

AVANTGARDE
Is het toeval dat juist de vooroorlogse avant-
gardebewegingen zoveel manifesten hebben 
voortgebracht? De uiteenlopende stijlen en 
ideeën die onder de noemer modernisme 
worden geschaard (zoals expressionisme, 
futurisme, dadaïsme en surrealisme) hadden 
gemeen dat ze zowel de kunsten als de 
samenleving radicaal hervormen wilden. Bij 
zulke allesomvattende omwentelingen die 
beoogd worden zijn manifesten kennelijk 
onontbeerlijk. Door verschillende oorzaken 

De AS 155 – Manifesten 55

nen betalen voor de teelt van veevoer dan de 
eigen mensen om voedsel voor zichzelf te 
kopen.’ Zo maar wat citaten uit het ‘Dossier 
Jan Juffermans’. Wie haar of zijn eigen voet-
afdruk wil uitrekenen kan dat doen met de 
‘Quick Scan’ in dit boek of op www.voeten-
bank.nl.
Voor wie het hiervoor besproken boek te 
populair of te lichtvoetig is, is Nut & Noodzaak 
van de Mondiale Voetafdruk: Over de mondiale 
gebruiksruimte, duurzaamheid en mensenrechten 
geschikter, een nieuw boek van Jan Juffermans 
zelf, te koop in de boekwinkel, te bestellen bij 
de schrijver (met korting) of gratis te down-
loaden op www.janjuffermans.nl. Maar 
bedenk wel, waarschuwt de schrijver, dat het 
printen van het hele boek een grotere 
Voetafdruk kan hebben dan de gedrukte ver-
sie, en dat geldt ook voor het helemaal lezen 
van het scherm. (RW)
Kees Waagmeester, Ik en de wereld (Het verhaal 
van Bold en Janine) / De wereld en ik (Dossier Jan 
Juffermans),Lemniscaat, Rotterdam 2006, ISBN 
90 5637 801 5, 232 pag. 17,95 euro.
Jan Juffermans, Nut & Noodzaak van de Mondiale 
Voetafdruk: Over de mondiale gebruiksruimte, 
duurzaamheid en mensenrechten, Lemniscaat, 
Rotterdam 2006, ISBN 90 5637 839 2, 160 pag., 
14,50 euro.

BEPERKTE RECHTVAARDIGHEID
Decennia na dato is er eindelijk bij Lemniscaat 
een vertaling verschenen van John Rawls’ 
hoofdwerk: Een theorie van rechtvaardigheid. 
Deze uitgeverij heeft tegelijk in de reeks 
‘kopstukken filosofie’ een deeltje over Rawls 
het licht doen zien, geschreven door Percy 
Lehning, die ook de inleider van het dikke 
boek is. Percy is overigens de zoon van de 
bekende anarchist Arthur Lehning (1899-
2000).
Het boek van Rawls geldt als een van de 
belangrijkste filosofische boeken van de twin-
tigste eeuw, en zulks staat natuurlijk op de 
flap – maar dat is eigenlijk een argumentum ad 
verecundiam, de beroemdheid van iets zegt 
niets over de kwaliteit ervan. Omdat het 
boek over rechtvaardigheid gaat, een onder-

werp dat ook anarchisten na aan het hart ligt, 
én het een veel genoemd en aangehaald werk 
is, kan ik hier eenvoudig zeggen tegen anar-
chisten die op de hoogte willen zijn: lees het! 
Of lees minstens het boek van Lehning, 
waarin Rawls’ gedachtengoed goed wordt 
samengevat. 
Ik heb al heel wat keren gehad dat ik een 
Beroemd Boek ben gaan lezen en dan op 
bladzij 101 pas bedacht dat ik veel aanteke-
ningen had moeten maken, omdat het inte-
ressant had geweest om er een anarchistische 
pendant van te maken. Bij Rawls heb ik dit 
gelukkig vooraf bedacht, omdat rechtvaar-
digheid belangrijk is én omdat het nuttig kan 
zijn te weten wat een bekend liberaal (liberal 
in angelsaksische zin, tamelijk progressief 
dus) ervan maakt. Mijn close reading is nog 
lang niet voltooid, dus ik zal geen echte 
recensie van het boek kunnen maken. Ik kan 
wel al vermelden dat ik het in bepaald 
opzicht een spannend boek vind, want wat 
gaat die liberaal zeggen, wat voor rechtvaar-
digheid rolt er uiteindelijk uit, gaat hij wel of 
niet iets zeggen ter rechtvaardiging van de 
huidige toch in belangrijke mate liberale poli-
tieke ordening die zo gaarne onrechtvaardig-
heden rechtvaardigt? 
Spannender wordt het nog door het concept 
dat hij de original position, de oorspronkelijke 
positie noemt. Hij wil namelijk dat rechtvaar-
digheidsbeginselen niet beïnvloed worden 
door toevalligheden als waar je geboren bent, 
in een arm of rijk nest, en met welke toeval-
lige eigenschappen, zaken zoals intelligentie 
en andere dingen die in de huidige maat-
schappij vaak tot financiële voordeeltjes en 
invloedrijke posities leiden. Met de oorspron-
kelijke positie bedoelt hij de toestand waarin 
je geen weet hebt van hoe je weg in het leven 
zal zijn, je kan net zo goed in een goede als in 
een slechte positie terecht komen en wat kies 
je los daarvan als rechtvaardigheidsbeginse-
len? In de oorspronkelijke positie zal je het 
zeker niet rechtvaardig achten wanneer men-
sen vanaf hun geboorte al volop voordelen 
hebben. Iets is pas rechtvaardig als ook de 
minst bedeelden voordeel hebben bij hoe het 

De AS 155 – Manifesten54



verloor het m
od

ernism
e echter zijn politieke 

d
im

ensies. 
M

aar 
als 

stijl 
bleef 

het 
grote 

invloed
 uitoefenen, niet in het m

inst in d
e 

architectuur.
A

ls 
vervolg 

op
 

een 
enige 

tijd
 

teru
g 

in 
G

roningen 
gehoud

en 
sym

posium
 

over 
d

e 
historische 

avant-gard
e 

in 
N

ed
erland

 
en 

V
laand

eren verscheen een prachtig geïllu-
streed

e bund
el ond

er red
actie van H

ubert 
van

 
d

en
 

B
erg 

en
 

G
illis 

D
orleijn

. 
V

anzelfsprekend
 kom

en d
e id

eeën en experi-
m

enten van T
heo van D

oesburg, H
end

rik 
W

erkm
an en Paul van O

staijen aan d
e ord

e 
m

aar d
aarnaast bied

t het boek bijd
ragen over 

m
ind

er bekend
e kunstenaars, m

et nam
e in 

V
laand

eren. Terecht w
ord

t opgem
erkt d

at d
e 

grote betekenis d
ie d

e toenm
alige avant-gar-

d
e aan zichzelf toekend

e m
om

enteel w
eer-

spiegeld
 w

ord
t in d

e torenhoge status en 
m

arktw
aard

e! (H
R

)
H

ubert F. van den B
erg en G

illis J. D
orleijn 

(sam
enstellers), 

A
vantgarde! 

V
oorhoede? 

V
ernieuw

ingsbew
egingen 

in 
N

oord 
en 

Z
uid 

opnieuw
 beschouw

d; V
antilt, N

ijm
egen, 2002; 

geïll. 256 pag,; 29,90 euro.

V
L

E
E

S
‘U

 houd
t van d

ieren. Ik w
eet het zeker: U

 
H

oud
t V

an D
ieren. (…

) U
 bent gek op ze, niet 

alleen op hond
 en kat en paard

 en reiger, 
m

aar u houd
t ook ontzettend

 van koe en kalf, 
van kip en kalkoen (…

) U
 laat ze brad

en en 

bakken, of u braad
t en bakt en kookt en 

stoom
t en zuigt ze zelf op en af en in en uit. 

(…
) W

at is het d
an ontzettend

 vervelend
 en 

storend
 als er aan uw

 tafel een lul zit (…
) m

et 
d

e 
schriknaam

 
E

etgeenvlees. 
(…

) 
W

at 
een 

genotbed
erver, 

w
at 

een 
halfzachte 

id
ioot, 

w
at een bijgelovige sukkel d

ie zichzelf een 
id

ealist vind
t, w

at een zielige aand
achttrek-

ker, 
d

ie 
geenvleesenookgeenvis-eter, 

d
ie 

veganist, d
ie get-ver-d

em
d

e véé-géé-t-ariër, 
V

erd
om

d
-G

ehate-Tirannieke-A
riër.’

W
iens m

ond
hoeken bij het lezen van boven-

staand
e beginnen te krullen, d

oet er w
erke-

lijk goed
 aan om

 ‘E
etgeenvlees’ van H

ugo 
B

rand
t C

orstius (ook bekend
 als B

attus, ook 
als Piet G

rijs) ter hand
 te nem

en en op zijn 
gem

ak 
te 

lezen. 
D

eze 
taalvirtu

oos 
heeft 

nam
elijk 

een 
u

iterst 
verm

akelijk 
p

am
fl

et 
geschreven over w

at vegetariërs zoal op hun 
bord

 krijgen van vleesetend
e tafelgenoten, en 

hoe E
etgeenvlees d

aarover d
enkt. E

n passant 
lees je hoe je d

e uitsm
ijter ‘H

itler w
as ook een 

vegetariër’ eenvoud
ig kunt w

eerleggen. O
f 

zoals d
e achterfl

ap zegt: ‘A
lle red

eneringen 
w

aarom
 vlees eten nod

ig, nuttig of heerlijk is, 
zijn onzin. H

. B
rand

t (E
etgeenvlees) C

orstius 
hoort d

e m
ensen kletsen, slikt hun praatjes 

net zom
in als hij kip of koe slikt’. (PL

)
H

ugo B
randt C

orstius, E
etgeenvlees; Q

uerido, 
A

m
sterdam

 
2006; 

6,95 
euro. 

ISB
N

: 
90 

214 
63555

D
e A

S
 155 – M

anifesten
56

150 JA
A

R
 V

R
IJD

E
N

K
E

N
O

p 13 en 14 oktober viert d
e vrijd

enkersvereniging D
e V

rije G
ed

achte (voorheen D
e D

ageraad
) 

het 150-jarig bestaan m
et een jubileum

congres in H
otel K

rasnapolsky in A
m

sterd
am

. D
e eerste 

d
ag heeft een cerem

onieel karakter m
et ond

er m
eer een kranslegging bij het beeld

 van 
M

ultatuli en een feestd
iner w

aarbij d
e A

m
erikaanse hum

anist Paul K
urtz een tafelred

e houd
t. 

O
p d

e tw
eed

e d
ag zijn er lezingen van ond

er and
eren d

e historicus Jonathan Israël. A
ansluitend

 
w

ord
t het jubileum

boek over d
e geschied

enis van d
e vrijd

enkersbew
eging in N

ed
erland

 G
od 

noch autoriteit gepresenteerd
. Info: w

w
w

.devrijegedachte.nl



B
este lezer(es),

* D
it n

u
m

m
er is gew

ijd
 aan

 h
et th

em
a ‘m

an
ifesten

’. H
et is w

at d
ik

k
er d

an
 geb

ru
ik

e-
lijk

 ter com
p

en
satie van

 d
e gecom

b
in

eerd
e afl

everin
g 152/153/154. D

e laatste afl
eve-

rin
g van

 d
it jaar (n

r. 156) zal als D
ertien

d
e Jaarb

oek
 A

n
arch

ism
e versch

ijn
en

. O
p

 h
et 

p
rogram

m
a voor volgen

d
 jaar staan

 on
d

er voorb
eh

ou
d

 een
 vervolg op

 h
et W

O
2-

n
u

m
m

er, een
 n

u
m

m
er over liefd

e en
 een

 n
u

m
m

er over (lib
ertaire) literatu

u
r. 

* In
 d

it n
u

m
m

er gaat een
 n

ieu
w

e ru
b

riek
 van

 start. T
h

om
 H

olterm
an

 zal in
 ‘U

it h
et 

lan
d

 van
 P

rou
d

h
on

’ regelm
atig van

u
it Fran

k
rijk

 b
erich

ten
 over zak

en
 d

ie voor 
N

ed
erlan

d
se an

arch
isten

 in
teressan

t zijn
. D

e illu
straties in

 d
it n

u
m

m
er zijn

 van
 

sch
rijver, d

ich
ter en

 tek
en

aar M
an

u
el K

n
eep

k
en

s. D
e illu

stratie op
 h

et om
slag is in

 d
e   

tw
aalfd

e eeu
w

 gem
aak

t d
oor E

ad
w

in
e (p

salter u
it K

an
telb

erg/C
an

terb
u

ry).

* Z
oals eld

ers in
 d

it n
u

m
m

er k
ort w

ord
t b

erich
t, overled

en
 d

it jaar tw
ee p

rom
in

en
te 

A
m

erik
aan

se an
arch

isten
: d

e h
istoricu

s P
au

l A
vrich

 en
 M

u
rray B

ook
ch

in
. D

e red
actie 

zal in
 h

et k
om

en
d

e n
u

m
m

er aan
d

ach
t b

ested
en

 aan
 B

ook
ch

in
s b

etek
en

is voor h
et 

an
arch

ism
e.

* H
elaas h

eb
b

en
 n

og n
iet alle ab

on
n

ees h
et ab

on
n

em
en

tsgeld
 voor 2006 vold

aan
; 

d
iegen

en
 d

ie h
et aan

gaat vragen
 w

e om
 zo sp

oed
ig m

ogelijk
 te b

etalen
. E

n
 zoals 

b
ek

en
d

 zijn
 d

aarn
aast d

on
aties n

ood
zak

elijk
 om

 d
it p

ap
ieren

 tijd
sch

rift te k
u

n
n

en
 

b
lijven

 u
itgeven

. S
tort u

w
 b

ijd
rage op

 giron
u

m
m

er 4460315 van
 D

e A
S

 in
 M

oerk
ap

elle 
m

et d
e verm

eld
in

g ‘d
on

atie’!

* A
lle afl

everin
gen

 van
 h

et tijd
sch

rift en
 an

d
ere u

itgaven
 van

 D
e A

S
 k

u
n

n
en

 voord
e-

lig b
esteld

 w
ord

en
 d

oor geb
ru

ik
 te m

ak
en

 van
 een

 of m
eer van

 on
d

erstaan
d

e aan
b

ie-
d

in
gen

:
A

A
N

B
IE

D
IN

G
 1: d

it p
ak

k
et om

vat alle tot n
og toe versch

en
en

 n
u

m
m

ers (origin
eel 

d
an

 w
el h

erd
ru

k
) p

lu
s h

et ap
art versch

en
en

 E
erste Jaarb

oek
 A

n
arch

ism
e, alsm

ed
e d

e 
on

m
isb

are B
ib

liografi
e van

 26 jaargan
gen

 D
e A

S
 voor 100 eu

ro (in
cl. verzen

d
k

os-
ten

).
A

A
N

B
IE

D
IN

G
 2: voor 40 eu

ro (in
cl. verzen

d
k

osten
) on

tvan
gt u

 alle n
og leverb

are 
origin

ele n
u

m
m

ers van
 D

e A
S

 (zie h
et overzich

t eld
ers in

 d
it in

fok
atern

).
A

A
N

B
IE

D
IN

G
 3: m

et u
itzon

d
erin

g van
 h

et E
erste Jaarb

oek
 A

n
arch

ism
e en

 d
e 

B
ib

liografi
e stu

ren
 w

e alle b
oek

en
 en

 b
roch

u
res d

ie D
e A

S
 in

m
id

d
els h

eeft u
itge-

b
rach

t (zie h
et overzich

t U
itgaven

 D
e A

S
 eld

ers in
 d

it in
fok

atern
) in

cl. verzen
d

k
osten

 
toe voor 45 eu

ro.
A

A
N

B
IE

D
IN

G
 4: alle u

itgaven
 zoals gen

oem
d

 in
 aan

b
ied

in
g 3 p

lu
s h

et E
erste 

Jaarb
oek

 A
n

arch
ism

e en
 d

e B
ib

liografi
e on

tvan
gt u

 voor 52 eu
ro (in

cl. verzen
d

k
os-

ten
).

V
an

zelfsp
rek

en
d

 geld
en

 alle aan
b

ied
in

gen
 zolan

g d
e voorraad

 strek
t. B

estellen
 via 

p
ostgiron

u
m

m
er 4460315 van

 D
e A

S
, p

ostb
u

s 43, 2750 A
A

 M
oerk

ap
elle m

et verm
el-

d
in

g van
 d

e gew
en

ste aan
b

ied
in

g(en
).

R
ed

actie en
 ad

m
in

istratie D
e A

S



van Rijnders’ Vrije Socialist) verschenen betoog van Henk Eikeboom dat veel stof deed opwaaien. 
Clara Wichmann sabelde Eikebooms pleidooi voor ‘Stirneriaanse lustbeleving’ fijntjes neer (bestel-
nummer: 003);
—Anton Constandse, Heinrich Heine als dichter en denker; een uit 1928 daterende, 48 p. tellende bro-
chure van Constandse, opgenomen in de bundel Groote Persoonlijkheden, een uitgave van Orion 
(1928) die sindsdien nooit herdrukt is (bestelnummer: 004);
—J. Bedeaux en K.A. Fraanje, Rhapsoden, zangen in modern gewaad; een bundel die in 1951 verscheen 
bij Het Rode Boek te Rotterdam. Met een inleiding van B. Damme. 64 p. (bestelnummer: 005);
—Simon Radius, Proudhon over kerk en samenleving; een in 1981 bij de Vrije Gedachte verschenen 
essay. 42 p. (bestelnummer: 006);
—Piet Kooijman, Heden, verleden en toekomst in zakformaat; een reprint van de in 1935 voor het eerst 
verschenenbrochure over de voorhoedefunctie van de gedeklasseerden (‘neem en eet’), aangevuld 
met een herdruk van het artikel De vooruitzichten der arbeidersbeweging  uit datzelfde jaar en een 
biografische schets van Piet Kooijman door Hans Ramaer. 48 p. (bestelnummer: 007);
—Spanje 1936-1966. Een 47 p. tellende geïllustreerde special van het anarchistisch tijdschrift De Vrije 
(juli 1966) met een interview met een oud-Spanjestrijder en verder bijdragen van o.a. Rudolf de Jong, 
Jose Peirats, Hem Day en Victor Garcia (bestelnr.: 008). Deze reprints kan men franco per post ont-
vangen door storting/overmaking op postgirorekening 4460315 van De AS in Moerkapelle met 
vermelding van bestelnummer(s). De prijs bedraagt 3,25 euro per exemplaar. Let op: de bestelnum-
mers 001, 002 en 003 zijn uitsluitend verkrijgbaar in één pakket, waarvoor de standaardprijs van3,25 
euro geldt. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,50 euro besteld worden.

Behalve de reprint-reeks levert De AS diverse andere eigen uitgaven, zowel herdrukken als origi-
nele uitgaven. Deze boeken en brochures zijn te bestellen door storting/overmaking op postgirore-
kening 4460315 van De AS te Moerkapelle. De prijzen zijn inclusief verzendkosten.
—Bibliografie De AS, jaargangen 1972-1998; 105 p.; 6,90 euro.
—Paul Eltzbacher, Anarchisme; herdruk in paperback van de Nederlandse vertaling uit 1903; 293 p., 
13,90 euro.
—Eerste Jaarboek Anarchisme; in 1994 verschenen als aparte uitgave; 151 p.; 5,90 euro.
—Hans Ramaer, Het onbegrepen anarchisme. Tekst van een lezing opgenomen in de bundel 'De 
Ideologieën' (Studium Generale, Utrecht 1994);12 p.; 1,25 euro.
—Hans Ramaer, Het individualisme van Anton Constandse. Tekst van de achtste Anton Constandselezing 
(1994) voor De Vrije Gedachte in brochurevorm; 22 p.; 1,90 euro.
—Anton Constandse, De zelfvernietiging van het protestantisme, een oorspronkelijk in 1926 verschenen 
kritische beschouwing van de godsdienst; herdruk in paperback; VIII + 120 pag.; 6,90 euro.
—Anton Constandse, De ellende der religie; herdruk brochure uit 1923; 20 p.; 1,25 euro.
—Anton Constandse, God is het kwaad; herdruk brochure uit 1924; 31 p.; 1,90 euro.
—Anton Constandse, Kan er een God zijn?; herdruk brochure uit 1927; 16 p.; 1,25 euro.
—Anton Constandse, Godsdienst is opium voor het volk; herdruk brochure uit 1929; 15 p.; 1,25 euro.
—Anton Constandse, Nederland, God en Oranje; herdruk van brochure uit 1932; 15 p.; 1,25 euro.
—Jos van Veen, De carrière der zeven Oranjes in de Nederlandsche gewesten 1544-1795; oorspronkelijk in 
1929 (?) door Gerhard Rijnders (Bibliotheek voor Ontspanning en Ontwikkeling te Zandvoort) uit-
gegeven kritische geschiedschrijving; herdruk in paperback; 190 p.; 9,50 euro.

AANBIEDINGEN

De AS presenteert diverse afgeprijsde boeken en brochures. Van sommige titels is slechts een gering 
aantal exemplaren voorradig, dus gelden deze aanbiedingen zo lang de voorraad strekt. De prijzen 
zijn inclusief verzendkosten. Bestellen via overmaken van uw betaling(en) met vermelding van 
titel(s) op giro 4460315 van De AS in Moerkapelle. Het betreft:
 —Thom Holterman, Recht en politieke organisatie,. Een onderzoek naar convergentie in opvattingen 
omtrent recht en politieke organisatie bij sommige anarchisten en sommige rechtsgeleerden; Tjeenk Willink, 
Zwolle 1986; 310 pag.; 14,90 euro.
—Thom Holterman en Henc van Maarseveen (ed.), Law in anarchism; Erasmus University, Rotterdam 
1980; 177 pag.; 7,50 euro. (Een selectie van bijdragen aan het in 1979 gehouden internationale semi-
nar anarchism & law met onder meer artikelen over Spooner, Proudhon en Kropotkin.)
—Ton Geurtsen, De fabel van het linkse ongelijk, met libertaire teksten van Rosa Luxemburg, Anton 
Pannekoek, Henriëtte Roland Holst en Arthur Lehning; Rode Emma, Amsterdam 1990;111 pag.; 7,50 
euro.
—Arthur Lehning, Lenin en de revolutie. Marxisme en anarchisme in de Russische revolutie; Rode 
Emma, Amsterdam 1994; 151 pag.; 10,90 euro. Deze uitgave is een uitgebreide en geïllustreerde 
editie van de in 1972 bij Van Gennep verschenen Nederlandse vertaling van de oorspronkelijke 
Duitse artikelenserie, getiteld ‘Radendemocratie of staatscommunisme’.

LOSSE EXEMPLAREN

Zolang de voorraad strekt zijn tegen gereduceerde prijs losse exemplaren verkrijgbaar van een groot 
aantal eerder verschenen afleveringen van De AS. Men kan deze nummers bestellen door storting/
overmaking van 2,25 euro per exemplaar (inclusief verzendkosten) op postgiro 4460315 van De AS, 
postbus 43, 2750 AA Moerkapelle. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,75 euro 
besteld worden!
Leverbaar zijn de volgende afleveringen: nr. 38 (Bedrog van het kapitaal), nr. 41 (Gezondheidszorg), 
nr. 42/43 (Proudhon), nr. 44/45 (Onkruit & Antimilitarisme), nr. 46 (USA), nr. 47 (Geweld), nr. 55/56 
(Politieke vorming), nr. 59/60 (Anar chistische perspectieven), nr. 61 (Marx), nr. 64 (De crisis), nr. 65 
(Nationalisme & bevrijdingsbewegingen), nr. 66 (Een libertaire staat?), nr. 67 (Arbeidsethos), nr. 68 
(Anarchisme & utopie), nr. 69 (Nieuwe sociale bewegingen), nr. 70 (Clara Wichmann), nr. 71 
(Staatskunst of straatcultuur), nr. 72 (Eigendom), nr. 73 (Technologie), nr. 74 (Spanje 1936-1986), nr. 
75 (Macht), nr. 77 (De verwording van rechts), nr. 78 (Max Stirner), nr. 79 (Musica Anarchica), nr. 80 
(Berlijn), nr. 81 (Onderdak), nr. 82 (Tegenethiek), nr. 84 (Oost-Europa), nr. 86 (Literatuur), nr. 87 
(Domela Nieuwenhuis), nr. 88 (De staat van de ecologie), nr. 89 (Onder anarchisten), nr. 90 (De ver-
lokking van rechts), nr. 91 (Murray Bookchin), nr. 92 (Menselijke natuur en anarchisme), nr. 93 (Stad, 
straat, federatie), nr. 94 (Het labyrint van de vrijheid), nr. 95 (Christen-anarchisme), nr. 96 
(Buitenstaanders over anarchisme), nr. 97 (Israel), nr. 98 (Transport), nr. 99 (Sarajevo), nr. 100 
(Beeldvorming), nr. 101 (Media), nr. 102 (Nederland immigratieland), nr. 103 (William Godwin), nr. 
104/105 (België), nr. 106 (Economie), nr. 107 (Politiek), nr. 111 (Voorheen Sovjetunie), nr. 113 (Gustav 
Landauer), nr. 114 (Poëzie als ordeverstoring), nr. 115 (Latijns Amerika), nr. 117 (Domela als interna-
tionale figuur), nr. 118 (Italie), nr. 121 (Leren), nr. 124 (Dieren), nr. 125 (Disciplinering), nr. 128 
(Armoede), nr. 129 (Frankrijk), nr. 132 (Afrika), nr. 133 (Techno), nr. 136 (Tolerantie), nr. 137 (Globaal), 
nr. 140 (Dood), nr 141 (Boeken), nr. 142 (Tiende Jaarboek Anarchisme), nr. 143 (Erich Muhsam), nr. 
144 (De staat van de staat), nr. 145 (Atalanta), nr. 146 (Ivan Illich), nr. 147 (Jazz), nr. 150 (Stalin in 
Spanje), nr. 151 (Nederlandse anarchisten 1933-1945).
Sommige originele afleveringen, met name dubbelnummers, kosten 4,50 euro per stuk. Het betreft: nr. 
109/110 (De bevrijding van het anarchisme), nr. 112 (Tweede Jaarboek Anarchisme), nr. 116 (Derde 
Jaarboek Anarchisme), nr. 119/120 (Vierde Jaarboek Anarchisme), nr. 122/123 (Vijfde Jaarboek 
Anarchisme), nr. 126/127 (Zesde Jaarboek Anarchisme/Anarchisme inNederland), nr. 130/131 
(Zevende Jaarboek Anarchisme/Landbouw), nr. 134/135 (Achtste Jaarboek Anarchisme/Guy 
Debord en het situationisme), nr. 138/139 (Negende Jaarboek Anarchisme/De verloedering van het 
landschap), nr. 148/149 (Elfde Jaarboek Anarchisme/Opgesloten), nr. 152/153/154 (Twaalfde 
Jaarboek Anarchisme).
Alle inmiddels uitverkochte afleveringen van De AS zijn overigens herdrukt. Deze kosten zonder uit-
zondering 2,25 euro per exemplaar. Het gaat om de volgende afleveringen: nr. 1 (Syndicalisme), nr. 
2 (Marxismekritiek), nr. 3 (Anarchisme vandaag), nr. 4 (Vrouwenbevrijding), nr. 5 (Zelfbeheer), nr. 6 
(Registratie), nr. 7 (Energie), nr. 8 (Anarchisme & parlement), nr. 9/10 (Onderwijs, opvoeding, mis-
vorming), nr. 11 (De vakbeweging in de krisis), nr. 12 (De Grote Depressie), nr. 13 (Terrorisme), nr. 
14 (Godsdienst), nr. 15/16 (Fascisme), nr. 17 (Misdaad en straf, met teksten van Clara Wichmann), 
nr. 18 (Arthur Lehning), nr. 19 (Antimilitarisme), nr. 20 (Monarchie en Oranje), nr. 21/22 (Bakoenin), 
nr. 23 (Duitsland), nr. 24 (Anarchisme), nr. 25 (Organisatie), nr. 26 (Kiezen of delen), nr. 27 (Bouwen 
& wonen), nr. 28 (Kropotkin), nr. 29/30 (Veiligheid), nr. 31 (Milieu ~ macht), nr. 32 (Ontwikkelingshulp?), 
nr. 33/34 (Sexualiteit), nr. 35 (Anarchisten en de staat), nr. 36 (Europa), nr. 37 (Anarchisme en weten-
schap), nr. 39/40 (Anton Constandse en het anarchisme), nr. 48 (Kunst & Anarchie), nr. 49 (Stembiljet 
of sociale aktie), nr. 50/51/52 (Anarchisme over de grenzen), nr. 53 (De Staat van verzorging), nr. 54 
(Schijnanarchisme), nr. 57 (Tolstoj), nr. 58 (Cooperaties en collectieven), nr. 62 (Bart de Ligt), nr. 63 
(Anarchie & avantgarde), nr. 76 (De sociocratie van Kees Boeke), nr. 83 (Provo), nr. 85 (Anarcha-
feminisme), nr. 108 (Wim van Dooren filosoof, humanist, anarchist). Ook voor deze herdrukte afle-
veringen geldt dat in verband met de verzendkosten voor tenminste 6,75 euro besteld moet wor-
den.

UITGAVEN DE AS

De AS brengt naast het tijdschrift een serie reprints van (oudere) anarchistische pamfletten en bro-
chures. In deze reprint-reeks van (soms curieuze) geschriften zijn verschenen:
—Anton Constandse, Anarchisme; een uit 1930 daterende, 14 p. omvattende beschouwing die bij 
Constandse’s eigen uitgeverij de Albatros verscheen (bestelnummer: 001);
—R. Tamminga, Theorie en praktijk van het nemen; een begin deze eeuw door de schrijver in eigen 
beheer uitgegeven brochure van 16 p., waarin het neem- en eetrecht wordt verdedigd (bestelnum-
mer: 002);
—Henk Eikeboom, De anarchist en het huwelijk; een 24 p. tellende, in 1921 bij Libertas (de drukkerij 



N
I
E
U
W
E
 
U
I
T
G
A
V
E
N
 
J
A
N
 
B
Ö
R
G
E
R
-
B
I
B
L
I
O
T
H
E
E
K
 
F
 
I
 
L
 
O
 
S
 
O
 
F
 
I
 
E

^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^
^

J
a
n
 
B
ö
r
g
e
r
:

H
et spookt in de Sint Jan!

D
e filosofische

betekenis van het offer en de levenskunst.
1
9
9
7
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
0
1
-
3
,

3
5
6
 
p
.
 
¤1
8
,
0
0

W
i
m
 
d
e
 
L
o
b
e
l
:

Spiritueel anarchism
e – orde van zelfbeteugeling. 

H
et universele principe – A

rche anarchos estin.
B
u
n
d
e
l
,
 
1
9
9
9
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
0
4
-
8

g
e
ï
l
l
.
 
1
1
2
p
.
 
¤7
,
0
0

D
e eeuw

ige generatie. D
e kunst van het grote sterven.

2
0
0
5
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
2
6
-
9

g
e
ï
l
l
.
 
1
0
0
 
p
.
 
¤7
,
0
0

H
a
n
s
 
d
e
 
H
e
e
r
:

O
er-inform

atie. Een confrontatie van de m
oderne

natuurkunde m
et de filosofie van Jan Börger.

1
9
9
8
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
0
3

5
0
 
p
.
 
¤4
,
5
0

G
eest van Stof. D

e M
nem

ocratische Evolutie
van het bew

ustzijnsproces.
2
0
0
0
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
0
6
-
4

9
3
 
p
.
 
¤7
,
0
0

H
et Ik. Splijtzw

am
 van de G

eest.
2
0
0
2
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
1
4
-
5

5
6
 
p
.
 
¤4
,
5
0

(
W
e
r
d
 
v
o
o
r
g
e
d
r
a
g
e
n
 
v
o
o
r
 
d
e
 
S
o
c
r
a
t
e
s
 
W
i
s
s
e
l
b
e
k
e
r
 
2
0
0
2
)

I
d
a
 
L
a
m
e
r
s
-
V
e
r
s
t
e
e
g
:

Kosm
otheoros, en het onbegrensd begrensde.

G
eschiedenis van het denken.

D
o
c
t
o
r
a
a
l
-
s
c
r
i
p
t
i
e
 
(
1
9
8
9
 
b
e
w
e
r
k
t
)
.

2
0
0
2
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
1
5
-
3

g
e
ï
l
l
.
 
1
9
6
 
p
.
 
¤1
1
,
5
0

P
e
t
e
r
 
D
e
m
b
s
k
i
:

H
et anarchistische principe.

A
narchos – A

anvangsloos.
2
0
0
3
,
 
g
e
ï
l
l
.
 
1
6
 
p
 
.
 
¤1
,
5
0

M
e
t
 
n
o
t
e
n
a
p
p
a
r
a
a
t
.

(
U
i
t
 
h
e
t
 
D
u
i
t
s
 
v
e
r
t
a
a
l
d
 
d
o
o
r
 
I
d
a
 
L
a
m
e
r
s
-
V
e
r
s
t
e
e
g
.
)

D
u
i
t
s
t
a
l
i
g
e
 
u
i
t
g
a
v
e
.
 

2
0
0
4
,
 
g
e
ï
l
l
.
 
1
5
p
.
 
¤1
,
 
5
0

M
i
c
h
i
e
l
 
W
i
e
l
e
m
a
:

Ketters en Verlichters . D
e invloed van het

spinozism
e en w

olffi
anism

e op de verlichting
in gereform

eerd N
ederland.

A
c
a
d
e
m
i
s
c
h
 
p
r
o
e
f
s
c
h
r
i
f
t
 
(
1
9
9
9
)
 
R
i
n
g
b
a
n
d
 
A
-
4

2
0
0
0
,
 
I
S
B
N
 
9
0
-
7
6
0
3
3
-
0
5
-
6

g
e
ï
l
l
.
 
1
9
6
 
p
.
 
¤1
8
,
0
0

B
e
s
t
e
l
l
i
n
g
e
n
:

D
o
o
r
 
s
t
o
r
t
i
n
g
 
o
p
 
p
o
s
t
g
i
r
o
 
7
7
 
0
 
3
6

J
a
n
 
B
ö
r
g
e
r
-
B
i
b
l
i
o
t
h
e
e
k
,
 
P
o
s
t
b
u
s
 
4
3
,
 
2
7
5
0
 
A
A
 
M
O
E
R
K
A
P
E
L
L
E
.

O
o
k
 
t
e
 
b
e
s
t
e
l
l
e
n
 
v
i
a
 
o
n
z
e
 
w
e
b
s
i
t
e
:
 
h
t
t
p
:
/
/
w
w
w
.
i
b
i
z
w
e
b
.
n
l
/

b
ö
r
g
e
r

E
-
m
a
i
l
:
 
w
i
m
d
e
l
o
b
e
l
@
p
l
a
n
e
t
.
n
l

(
V
a
n
w
e
g
e
 
p
o
r
t
o
k
o
s
t
e
n
 
m
i
n
i
m
a
a
l
 
v
o
o
r
 
¤6
,
0
0
 
b
e
s
t
e
l
l
e
n
)


