André Bons

Thom Holterman

André de Raaij

Liga voor de Rechten

van de Mens

Rudolf de Jong

Werner Onken

André de Raaij

Bert Altena

Dick de Winter

ARM EUROPA

EEN RECHTVAARDIGE WERELD
VERSUS DE WET VAN DE MARKT

‘JAAG DE BLANKEN HIER VANDAAN
EN HOUDT DE SOEKARNISTEN HIER WEG’
Anarchisten over de kwestie Nieuw-Guinea

MANIFEST
‘NEDERLAND ZET DE KLOK TERUG’

PASSIE VOOR VRIJHEID
Een nieuwe biografie over Clara Wichmann

MARKTECONOMIE ZONDER KAPITALISME
Silvio Gesell en de ontwikkeling van zijn ideeén

DE BRANDENDE EINDKRAK
VAN STAAT EN KAPITAAL

ALLE BEGIN IS MOEILIJK:
EEN INLEIDING IN HET ANARCHISME

PIET HONIG: HERINNERINGEN
VAN EEN ROTTERDAMS REVOLUTIONAIR

Martin Smit BRANDSMA MUT FUT!
Het libertair-provincialisme van Swatte Jat
Willy Verhoysen DE CLERUS AAN HET KRUIS
Antiklerikalisme in de Spaanse burgeroorlog
Bas Moreel HET ANARCHISME ALS KERK
EN ZIJN ZEVEN DOGMAAS
André Bons HET ANARCHISME ALS IETSISME
Een kritiek op Bas Moreel
P'tje Lanser BLADSPIEGEL 19
Rymke Wiersma e.a.  BOEKBESPREKINGEN

Prijs van dit nummer 9,50 euro

PSI/ESI/TST SV 20 /dWSTYpIeuy Yaoqiee[ apjieem],

TWAALFDE JAARBOEK

ANARCHISME

DE AS 152/153/154



de A

anarchistisch tijdschrift

33ste jaargang, winter 2005; 34ste jaargang, voorjaar/zomer 2006; nummer 152/153/154.
De AS verschijnt in vier afleveringen per jaar en is een uitgave van

Stichting De AS, Moerkapelle.

ISSN-nummer 0920-3257.

Bestelling: door storting op postgiro 4460315 van De AS te Moerkapelle.

Jaarabonnement: 16,90 euro; buiten Nederland 22 euro.

Druk: BGS, Schiedam.

Zetwerk: Atalanta, Utrecht.

Adreswijzigingen: bij voorkeur per briefkaart, of per giro (verbeter het adres op de kaart)
graag met vermelding van de postcode.

Nieuwe abonnementen: gaan in met het eerste nummer van de jaargang, tenzij anders aangege-
ven bij bestelling. Zonder opzegging worden abonnementen verlengd.

Adres: postbus 43, 2750 AA Moerkapelle; wimdelobel@planet.nl

Redactie: Marius de Geus, Jaap van der Laan, Wim de Lobel, Hans Ramaer.

Redactieraad: André Bons, Arie Hazekamp, Thom Holterman, Rudolf de Jong, P’tje Lanser,
Bas Moreel, André de Raaij, Martin Smit, Rymke Wiersma, Hanneke Willemse.

Verder werkten mee: Bert Altena, Beate Bockting, Karin van Haasteren(ill.), Werner Onken,
Willie <mH.TO%mm? Dick de Winter.

Publicatie van een bijdrage impliceert niet dat daarin of daardoor redactionele standpunten worden
weergegeven.

E-mail: deasnl@yahoo.com

Internet: http: / / www.geocities.com/deasnl

Bestellingen: wimdelobel@planet.nl

ARM EUROPA
Andr Bons

Er zijn weinig redenen om Europa te idealiseren, en al helemaal als we het proberen te
beschouwen als een project gericht tegen armoede. Misschien kennen ingewijden in het
proces van eenwording de verheven doelen die er aan ten grondslag liggen. Maar het grote
publiek staat er onverschillig tegenover. De afwijzing van de Europese grondwet bevestigt
slechts dat Europa als idee nooit diep is geworteld. De armen in Nederland hebben van
Europa weinig te verwachten, ze weten dat ze zich er niet rijk aan kunnen rekenen. Ze heb-
ben in meerderheid het voorstel tot grondwet van Europa dan ook afgewezen, zoals te lezen
valt in de nieuwsbrief van opiniepeiler Maurice de Hond. '‘De hoogste inkomensgroep
stemde met een kleine meerderheid voor en de laagste inkomensgroep duidelijk tegen (2
tegen 1).” (Nieuwsbrief Peil.nl, nr. 55, 6 juni 2005) Waarom hadden armen ook vdér
Europa moeten stemmen, als armen? Omdat ze moeten geloven dat het wél een einde zal
maken aan de armoede? Of omdat een positieve houding van armen een vitale bijdrage levert
aan het bereiken van een situatie waarin er geen armoede meer zal zijn? Waarom zouden
armen dat moeten geloven, als de rijken er al niet van overtuigd zijn? Het Europese project
koerst niet richting Luilekkerland, en het ‘nee’ van de Nederlandse armen is daarop het
juiste antwoord.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 1



Wat is armoede in Europa? Europese
beelden van armoede hoeven niet te
komen uit weeshuizen in Roemenié of
achterbuurten in Tsjechié. Je hoeft je niet
eens de haveloze straatmensen in je
eigen stad voor ogen te halen. Armoede
is de mensen in Belgié en Nederland die
hun boodschappen doen in supermark-
ten speciaal voor minima. Of de tiental-
len plaatsen in Nederland waar voed-
selbanken in korte tijd een normaal
verschijnsel zijn geworden, georgani-
seerd als een nieuwe industrie, een
beweging met een website en woord-
voerders. Als radio, tv en kranten
armoede in beeld brengen, laten ze
gewone mensen zien die in niets afwij-
ken van hun medeburgers. Armoede
kan ons inderdaad allemaal treffen. Van
elke tien Nederlanders is er minstens
één arm. Een nog veel hoger percentage
Nederlanders kent in zijn leven momen-
ten van armoede.

Een armoedig bestaan betekent een
leven vol problemen. Maar dit sociale
lijden tekent de armen in Nederland
minder dan vroeger, en het leent zich
minder gemakkelijk voor een aanklacht.
De sociale romans van de negentiende
eeuw beschreven het leven van paupers,
en het was duidelijk wie de schuldigen
waren. Schilders en beeldhouwers beel-
den de grote ellende uit van de kleine
mensen in die tijd: wezen, ongehuwde
moeders, landlopers, seizoensarbeiders,
mijnwerkers, kleine boeren, circusar-
tiesten, bedelaars. (Noireau 2004) De
sociale fotografen en filmers van de
20ste eeuw hebben evenmin moeite met
hun onderwerp. De toeschouwer weet
meteen wat hij ziet.

Aan het begin van de 21ste eeuw is de
verbeelding van armoede een stuk min-
der gemakkelijk geworden. Straat-
mensen vallen op, maar ze vormen een

minderheid. De veel omvangrijker nette
armoede is niet zo fotogeniek. Hoe
breng je de mensen in beeld die worste-
len met hun gezondheid, onder schul-
den gebukt gaan en van voorzieningen
verstoken zijn? De hedendaagse beeld-
taal van de armoede worstelt met haar
onderwerp. Armoede in Nederland is
immers ‘relatief, subjectief en immateri-
eel’, dat heeft althans onderzoek vastge-
steld. Het is armoede waarin het lijden
onzichtbaar is. Van relatieve, subjectieve
en immateriéle armoede is niet zo
gemakkelijk een aanklacht te maken, de
onrechtvaardigheid schreeuwtjeimmers
niet tegemoet.

Het is niet zozeer de artistieke verbeel-
ding als de cijfermatige verwerking die
hoort bij de moderne armoede. Als de
verbeelding het laat afweten, spreken
die kille cijfers over armoede in
Nederland wel een duidelijke taal. Elke
twee jaar publiceert de overheid een
zogenaamde Armoedemonitor. Daarin
wordt verslag gedaan van de ontwikke-
ling van armoede in ons land. Inkomens,
bezittingen, schulden, uitkeringen,
woonsituatie, gezondheid zijn thema’s
die steeds aan de orde worden gesteld.
De meest recente Armoedemonitor
meldt een toename van het aantal arme
huishoudens in de jaren 2002-2005, en
kondigt een lichte daling in 2006 aan.

De armoede in Nederland bereikte het
laagste niveau in 2002. Op dat moment
had 8,8 procent van alle huishoudens
een laag inkomen. We spreken dan
evengoed over 642.000 huishoudens.
Ongeveer een derde deel daarvan ver-
keert op dat moment al vier jaar of lan-
ger in die situatie. De jaren daarna lopen
de cijfers op. In 2003 is 9,8 procent van
de Nederlanders arm. De ramingen
voor 2004 en 2005 laten een verdere stij-

2 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

ging zien naar 10,5 procent. Steeds meer
mensen met lage inkomens hebben
moeite het hoofd boven water te hou-
den. Het aantal mensen met problemati-
sche schulden neemt toe. Als gevolg
daarvan ontwikkelen zich het incasso-
beleid en de schuldhulpverlening, er
zijn meer huisuitzettingen, kerken inten-
siveren hun armenbeleid en het aantal
voedselbanken groeit snel. Vooral een-
oudergezinnen, mensen met een uitke-
ring en niet-westerse allochtonen lopen
het risico in armoede te geraken. Veel
Marokkanen leven in armoede. Met de
groep ouderen gaat het gemiddeld wat
beter dan enkele jaren geleden. Armen
en rijken leven in Nederland steeds
meer gescheiden van elkaar, zoals cijfers
over de tendens tot segregatie laten
zien.

De Armoedemonitor is in Nederland de
gezaghebbende publicatie over armoe-
de. Met name door de manier waarop ze
de oorzaken van armoede aan de orde
stelt, verdient ze die reputatie niet. Ook
de nieuwe aflevering weet nog steeds
niet van de hoed en de rand. Neem bij-
voorbeeld de betreffende alinea’s van
de samenvatting die over oorzaken van
armoede gaan, onder de kop ‘Armoede
vooral bepaald door huishoudspecifieke
kenmerken’. (Armoedemonitor 2005:15)
In het armoedeonderzoek van staats-
wege becijfert men niet alleen, maar
men analyseert ook. Daarbij haalt men
zonder blikken of blozen oorzaken van
armoede, indicatoren voor armoede en
kansen op armoede door elkaar.
Dergelijke denkfouten zijn geen uitzon-
dering. Bezitsverhoudingen en machts-
posities blijven buiten schot, economi-
sche structuren spelen een bijrol in de
theorie van armoede. De armoede-
onderzoekers vinden vooral de per-
soonlijke kenmerken van arme mensen

interessant. Armoede wordt immers
veroorzaakt door gebreken van armen.

Er is in Nederland geen gebrek aan aan-
dacht voor armoede. Van een diepgra-
vend publiek debat is echter geen spra-
ke. Tegendraadse opvattingen over
armoede klinken niet door. Er lijkt een
consensus te zijn over de definitie van
armoede: armoede is sociale uitsluiting.
De oorzaak van armoede is ook bekend:
er is iets mis met de mensen die arm
zijn. De oplossing kan alleen maar lui-
den: sleutelen aan de mentaliteit en de
competenties van mensen en daarna de
arbeidsmarkt op. De arme individuen
dragen zo het volle gewicht van de
oplossing van het armoedevraagstuk.
Het Nederlandse armoedebeleid loopt
daarmee in de pas met het Europese
denken over armoede. Het idee van
sociale uitsluiting is in Europa ontwik-
keld, en is van daaruit een rol gaan
spelen in het Nederlandse beleid.

De Armoedemonitor 2005 zet een tradi-
tie van armoedeonderzoek in Neder-
land voort die is begonnen met de tus-
sen 1995 en 2001 verschenen vijf Jaar-
rapporten armoede en sociale uitslui-
ting. Zij zetten de toon in het armoede-
debat: eindeloos palaveren over het
kiezen van de juiste armoedegrenzen,
veel statistiek en weinig sociologie, niet
in staat zijn tot een goede armoededefi-
nitie te komen, en analyses van armoede
zonder de stem van armen zelf te laten
horen. In de loop van de tijd is de aan-
dacht van de onderzoekers verschoven
van het begrip armoede naar het begrip
sociale uitsluiting, dat uiteindelijk niets
anders betekent dan dat armen geen
baan hebben. En een baan maakt je tot
volwaardig burger.

Armoede is in dit armoedeonderzoek
nooit als een sociale relatie gepresen-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 3



teerd, als een verschijnsel dat te maken
heeft met maatschappelijke structuren,
met onrechtvaardigheid, ongelijkheid
en onvrijheid. Er wordt geen verband
gelegd met processen van verrijking.
Partijdig onderzoek, kortom, dienstbaar
aan een neoliberaal en neoconservatief
beleid dat de afgelopen jaren volop tot
ontplooiing is gekomen, niet alleen in
Nederland maar ook op andere plaatsen
in Europa.

In de Armoedemonitor van het SCP en
het CBS ontbreekt de kritische noot ten
aanzien van het armoedebeleid natuur-
lijk niet helemaal. Dat doet echter niets
af aan de boodschap die ook dit rapport
weer brengt. Het stelt monter vast dat
armoede weliswaar toeneemt maar nog
niet zo heel lang geleden véél erger was
en wel 20 procent of meer bedroeg. En
het merkt ook op dat ons land op de
Europese armoederanglijst nog steeds
een heel mooie plaats inneemt, na
Zweden, Finland en Luxemburg, en
ongeveer op gelijke hoogte met
Frankrijk, Denemarken, Duitsland en
Belgié. En daarom is Nederland geen
sociaal paradijs meer, afgunstig bekeken
door anderen. Maar volgens de
Armoedemonitor is in Europees per-
spectief ons armoedebeleid heel behoor-
lijk van kwaliteit.

Is armoede eigenlijk een Europees pro-
bleem? Die vraag is niet beantwoord
met de constatering dat voor Neder-
landse armen Europa blijkbaar niet de
hoop op een betere toekomst vertegen-
woordigt. Armoede komt in Europa in
elk geval op grote schaal voor, in alle
landen, en daarom is het terecht te stel-
len dat het een Europees probleem is.
Ook al is het aantal armen misschien
kleiner dan enkele decennia geleden,
armoedepercentages tussen tien en

twintig blijven natuurlijk schokkend.
Hoe kan het dat zelfs in het rijke West-
Europa armoede nog volop aanwezig
blijft?

Nederlandse politici hebben nogal eens
de publiciteit gehaald met uitspraken
dat armoede in Nederland niet bestaat.
Balkenende en Zalm zijn slechts de laat-
sten in een lange rij van politici die de
stem vertolken van dat deel van de
bevolking dat hardnekkig de werkelijk-
heid wil ontkennen. Op Europees niveau
erkent men het bestaan van armoede
wel en men ziet het ook als een belang-
rijk vraagstuk. Er is armoedebeleid, er
zijn structuurfondsen, men spreekt over
herverdeling van rijke naar armere lid-
staten, over sociale rechten en sociale
fondsen, en men probeert een werkgele-
genheidsbeleid te voeren. Moeiteloos
spreken politici over millennium-
doelstellingen, de Lissabonagenda, de
Kopenhagenafspraken en de andere
mijlpalen van het Europese armoedebe-
leid. Maar alles staat in dienst van het
economische beleid of moet uiteindelijk
wijken voor het economische, voor con-
currentie, groei en markt. Het sociale is
ondergeschikt aan het economische.
Armoedebestrijding is afthankelijk van
economisch succes. Pas als er groei is,
valt er iets te verdelen.

Het project Europa heeft wel bijgedra-
gen aan armoedebestrijding. Het was
vooral economisch en politiek, maar
later zeker ook steeds meer sociaal,
gericht op de verzorgingsstaat en de
sociale rechten, met name ook om het
westen te presenteren als alternatief
tegenover het Oostblok. De welvaart
nam toe, de armen zagen inderdaad een
zekere verbetering van hun positie. Dat
laatste is echter de afgelopen tijd ver-
dwenen. Gouden bergen worden niet
meer beloofd. De Europeanen moeten

4 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

zich sterker inspannen om de concurren-
tie die overal vandaan onze welvaart
bedreigt het hoofd te kunnen bieden. De
zorg om het behoud van onze economi-
sche positie overheerst, alle sociale ver-
langens kunnen pas worden vervuld als
eerst maar de economie op de rails
staat.

De economie van de rijkdom produceert
onvermijdelijk armoede. Economie is
geen spel zonder nieten. De verrijking
van de één is de armoede van de ander.
Om de één de mogelijkheid te bieden
zich verder te verbeteren, moet de ander
inleveren, wachten, ondergaan, lijden.
Het sociaal lijden van de afgelopen
decennia heeft een Europese dimensie
gekregen. Er is nieuwe armoede ont-
staan in de landen die verzorgingsstaten
hebben opgebouwd. Het huidige
armoedebeleid in veel Europese landen
kenmerkt zich door een sterke negatieve
reactie op de verzorgingsstaat van het
verleden, die de bron is van alle kwaad.
De vroegere sociale zekerheid zou
bescherming hebben kunnen bieden
tegen de gevaren van de risicosamenle-
ving. Maar de voorzieningen worden
steeds verder beperkt, met een beroep
op de noodzaak van hervormingen die
de samenleving klaar moeten maken
voor de toekomst. Niet zekerheid maar
onzekerheid is geboden.

De politiek van het lijden prijst de zege-
ningen van de persoonlijke verantwoor-
delijkheid voor zaken waarop indivi-
duen geen vat hebben. Ze aanbidt de
markt en de spelregels die daar gelden.
De uitkomsten van marktprocessen
worden per definitie als rechtvaardig
voorgesteld. Het nieuwe armoedebeleid
is een lofzang op onzekerheid en per-
soonlijke verantwoordelijkheid. Barm-
hartigheid, empathie en zorg om de

ander verdwijnen uit het politieke
spraakgebruik.

De politiek van het lijden berust op de
gedachte dat de weg naar succes en
geluk vastligt. Het is de weg die het
westen heeft afgelegd, en die het ook
aan andere landen oplegt. Volgens dit
ontwikkelingsdiscours zal de hervor-
ming van de verzorgingsstaten als van-
zelf grotere welvaart brengen voor allen.
Andere landen moeten hun economieén
inrichten zoals wij dat doen. Het boek
Arm en Rijk van David Landes is een
schoolvoorbeeld van de overtuiging dat
de westerse weg de oplossing is uit
armoede en achterstand. (Landes 1999)
Niet dat er helemaal geen oog is voor de
mogelijkheid van falen. Het gewenste
niveau van succes kan misschien niet
door iedereen worden bereikt. Het
opnieuw vaststellen van de spelregels
leidt er toe dat de verliezers genoegen
zullen moeten nemen met een veel klei-
ner deel van de rijkdom dan voor hen
beschikbaar was toen de verzorgings-
staten nog bescherming boden tegen
tegenslag. Het laten creperen van verlie-
zers kan (nog) niet (openlijk) worden
gepropageerd, maar lijden zullen de
overbodigen en de achterblijvers. De
harde houding tegenover werkzoeken-
den is in de nadagen van de verzor-
gingsstaat een realiteit in veel Europese
landen. De uitkeringsregimes en de
praktijk van de arbeidsvoorziening in
Duitsland en Oostenrijk bijvoorbeeld
verschillen nauwelijks van die in
Nederland. De verzorgingsstaat ver-
zaakt niet alleen in ons land. (Lohoff
2004)

De politiek van het lijden heeft de wind
mee. Maar ze moet nog met vele tegen-
standers afrekenen die het proces ver-
tragen. Kunnen armen zich in Europa

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 5



echter als Europese armen manifeste-
ren? Sociale bewegingen treden in
Europa met wisselend succes op als
armoedebestrijders. Maar Europa is
voor organisaties van Nederlandse
armen niet het belangrijkste strijdperk.
Sociale bewegingen die armoede als
onrecht beschouwen, dragen er wel aan
bij dat fictie en werkelijkheid van een
sociaal Europa worden gevoed. De
voedselbanken bijvoorbeeld hebben
elkaar al op Europees niveau gevonden
in de European Federation of Food
Banks. Zo gaan die dingen. Op deze en
andere manieren wordt armoede een
Europees probleem.

Er zijn in Nederland vele organisaties
actief op het terrein van armoedebestrij-
ding. De meest onbeduidende daarvan
is zonder twijfel de meest Europees
gezinde, de EAPN. Deze Nederlandse
tak van het European Anti Poverty
Network mag zich verheugen een posi-
tie toebedeeld te hebben gekregen in de
marge van de enorme constellatie van
Europese lobbygroepen, belangengroe-
pen en vergadercircuits. De Neder-
landse EAPN speelt als een Calimero
het Europese spel mee, behaalt geen
enkel resultaat en verkondigt geen enkel
standpunt van belang. Ze wordt in stand
gehouden vanuit de Brusselse machine
en op de been gehouden door de illusie
dat de EU werkelijk een antwoord zou
kunnen geven op armoede in Europa.
Het European Anti Poverty Network
(EAPN) is het netwerk van nationale
netwerken van Europese armoedebewe-
gingen. Het bestaat sinds 1990 en ver-
enigt 21 nationale netwerken van groe-
pen die strijden tegen armoede en soci-
ale uitsluiting in de lidstaten van de EU.
Het stelt zich ten doel de strijd tegen
armoede op de agenda van de EU te
krijgen. Beleid tegen armoede zou een

integraal deel moeten uitmaken van het
Europese beleid. Het wil ook het beleid
tegen armoede bevorderen en de effecti-
viteit ervan verhogen, het wil lobbyen
voor en met armen. Deze EAPN heeft
mogen aanschuiven in Europa, maar is
volstrekt krachteloos en betekenisloos
gebleven en kan, voor zover bekend, op
geen enkel wapenfeit bogen.

De bewegingen die armoede als één van
de thema's in het globaliseringsdiscours
zien, hebben evenmin een zichtbaar
effect gehad op de situatie van de arme
Europeanen, maar nemen in elk geval
stelling en plaatsen lokale en nationale
armoedesituaties in een mondiaal per-
spectief.

Hoe onvruchtbaar de verhouding is tus-
sen de Nederlandse beweging tegen
armoede en Europa wordt geillustreerd
door de Sociale Alliantie, het grote
Nederlandse samenwerkingsverband
van organisaties tegen armoede. Die
heeft geadviseerd ‘ja’ te stemmen in het
referendum over de Europese grond-
wet. Deze grote inschattingsfout kan
alleen maar worden verklaard als een
logisch gevolg van haar vergaande
bereidheid mee te denken, zich positief
op te stellen en een realistische politiek
te bedrijven. Met haar domme advies
demonstreerde ze weinig voeling te
hebben met de onvrede van grote groe-
pen armen.

Nederland en Europa worden klaarge-
maakt voor de toekomst. Politici gaan er
prat op dat ze de problemen benoemen
en aanpakken. De leuze waarmee de
afbraak van de verzorgingsstaat worden
begeleid luidt ‘Eerst het zuur, dan het
zoet’. Beleidsmakers nemen hun verant-
woordelijkheid, ze tonen leiderschap,
stralen kracht uit. Ze kunnen het niet
iedereen naar de zin maken. Er is geen

6 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

alternatief voor de hervormingsagenda.
Het politieke autisme van beleidsma-
kers met een historische missie kent
weinig mededogen met armen. Dat
betekent niet dat armen geen politieke
factor zijn. Want het is nog altijd niet zo
dat men officieel volkomen lak kan heb-
ben aan de minder bedeelde medemens,
of dat overheden helemaal geen rol zou-
den hebben in de zorg voor groepen
mensen. Zover is het niet, maar het zit
er aan te komen. Er wordt permanent
campagne gevoerd tegen het begrip
‘slachtoffer’. We moeten leren dat er
winnaars zijn en losers.

In de westerse verzorgingsstaten was
het vanzelfsprekend geworden slachtof-
fers van maatschappelijke omstandig-
heden en ontwikkelingen de bescher-
ming te geven die ze verdienen. Blaming
the victim gold algemeen als ongepast,
dat deden alleen domme mensen met
veel eigenbelang en een vervormd ego.
Een van de opvallende ontwikkelingen
in het politieke klimaat van de laatste
tijd is de hardheid ten opzichte van ver-
liezers, de mensen die het niet hebben
gemaakt. Dat is een tamelijk grote groep
mensen, die wel 20 procent van de bur-
gers kan omvatten. Die zijn in alle geval-
len arm en hebben geen baan of een
slecht betaalde baan.

Dat dergelijke groepen door sommigen
worden veroordeeld is op zich niets
nieuws. Nieuw is wel dat hardheid de
nieuwe politieke correctheid is gewor-
den. Men vindt dat die zogenaamde
slachtoffers zelf schuld zijn aan hun lot.
En niemand anders dan zij zelf kan daar
verandering in brengen. Op hulp hoe-
ven ze niet meer te rekenen.

Steeds meer mensen lijken het hier mee
eens te zijn. De boeken van de Engelse
psychiater Theodore Dalrymple vertol-
ken het boze geweten van de gefrus-

treerde burger die wil dat er eindelijk
wordt afgerekend met de doorgescho-
ten verzorgingsstaat en met de mentali-
teit van de onderklasse. Dalrymple
betreurt de waarden die verloren zijn
gegaan, de goede manieren, het weder-
zijds respect, de gezagsgetrouwheid, de
arbeidszin, de huwelijkstrouw. En hij
wijst de linkse intellectuelen als schuldi-
gen aan. Ze hebben de giftige bood-
schap van vrijheid blijheid verspreid en
als voorbeeld gediend voor mensen die
met de vrijheid niet konden omgaan.
Dalrymple veroordeelt de leefwijze van
de Engelse onderklasse, met name haar
gebrek aan verantwoordelijkheidsbesef
en discipline. Die mensen verdommen
het de eigen situatie te verbeteren. De
onderklasse zou opnieuw beschaving
moeten worden bijgebracht. In geen
geval is ze gediend met mensen die haar
de hand boven het hoofd houden.
Daarmee proclameert hij een einde aan
wat de Nederlandse criminoloog Franke
de macht van het lijden noemt (Franke
1996).

Niet langer zouden wij ons wat aan
moeten trekken van het lot van armen
en minder bedeelden. Individuele cari-
tas is toegestaan, wordt zelfs toege-
juicht, maar een collectieve inzet ter
lediging van de nood is blijkbaar het
stomste dat we kunnen doen. Een harde
houding tegenover uitvallers, overbodi-
gen, onsuccesvollen, onaangepasten,
uitvreters, onproductieven en zwakken,
dat is het pleidooi van Dalrymple. En
juist in het ooit zo progressieve
Nederland is zijn verhaal meer dan wel-
kom.

Armoede in rijke landen als Nederland
wordt gemeten met behulp van inko-
mensgrenzen die op of rond het bij-
standsinkomen worden gelegd. Dat

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 7



gebeurt niet alleen in Nederland maar
ook in veel andere westerse landen. Op
wereldschaal gelden andere normen
voor armoede. De populairste is die van
één dollar per dag. Wie minder verdient
dan die dollar wordt verondersteld arm
te zijn, wie daar boven zit is weliswaar
niet rijk maar crepeert waarschijnlijk
niet.

Armoede in het westen lijkt dus iets
heel anders te zijn dan armoede in de
rest van de wereld. Als de beide soorten
armoede op elkaar worden betrokken,
heeft dat meestal twee effecten. Ten eer-
ste is de boodschap dat armoede in het
rijke westen eigenlijk niet bestaat.
Vergeleken met de norm van één dollar
per dag is de westerse arme een rijk
mens. Het lijkt daarom dom over armoe-
de te spreken in een land als Nederland.
Bij ons is er achterstand, een gebrek aan
kansen, er is sociale uitsluiting, een
gebrek aan participatie, maar armoede?
Voedselbanken, straatmensen, sociaal-
economische gezondheidsverschillen en
alle cijfers laten zien dat armoede wel
degelijk bestaat, maar ze maken op de
ontkenners geen enkele indruk. De ene
vorm van armoede kan zo worden
gebruikt om de andere armoede weg te
redeneren.

Ten tweede blijven ze er op hameren dat
ook al is de situatie voor verbetering
vatbaar, we gelukkig weten hoe die ver-
betering tot stand kan komen, niet alleen
hier maar ook in Afrika. Economische
groei, kapitalistische ontwikkeling, con-
currentie en markt zijn altijd en overal
de receptuur voor succes. Het was zo en
het zal altijd zo zijn. De Afrikanen moe-
ten dat begrijpen, net als de Zuid
Amerikanen en de Europeanen. Ook
wie vanuit een progressief, sociaalde-
mocratisch mensbeeld de wereld
beschouwt, kan op dit moment maar

moeilijk tot een andere conclusie
komen.

De historicus Chris van der Heijden,
bekend geworden van Grijs verleden,
publiceerde onlangs een boek over
armoede. In Een dollar per dag heeft hij
weinig oog (en weinig begrip) voor de
westerse armoede. Hij concentreert zich
op de verbijsterende werkelijkheid van
echte armoede, namelijk die in de derde
wereld. Hij doet op overtuigende wijze
verslag van een wereldreis door armoe-
de. Over zijn betrokkenheid en oprecht-
heid kan geen twijfel bestaan. Zijn twij-
fels zijn authentiek.

Van der Heijden is zoals vele anderen
sceptisch over armoede in Nederland en
realistisch over armoede in de derde
wereld. Hij meent dat armoede eigenlijk
niet te definiéren is en dat aan armoede
niet veel te doen is. Ontwikkelingshulp
helpt niet, armoedebestrijdingspro-
gramma’s falen. Dat komt omdat wij
mensen niet deugen, we zijn egoisten.
We worden getroffen als we armoede
zien, maar we trekken ons uiteindelijk
niks aan van het lot van armen. We
geven alleen om onszelf. Een oplossing
van armoede kan daarom alleen van de
armen zelf komen. Armen moeten zich
zelf uit de armoede werken. Onze enig
mogelijke bijdrage ligt er in hen daartoe
in staat te stellen. De geschiedenis en de
economische ontwikkeling zullen het
lot van de armen verbeteren.

Zoals David Landes al zei: er is geen
alternatief. De verliezers zullen uit alle
macht moeten proberen winnaars te
worden. In alle wanhoop en verdriet
over de harde werkelijkheid komt ook
Van der Heijden er niet toe de logica van
de rijkdom te onderzoeken als de logica
van de armoede. Hij betwijfelt uiteinde-
lijk niet dat dit de manier is waarop
iedereen er op vooruit zal gaan. En

8 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

gelukkig klinken er stemmen van men-
sen die er op wijzen dat het inderdaad
de goede kant op gaat, dat armoede in
de wereld afneemt, zoals recent Frank
Kalshoven in Vrij Nederland. De “echte’
armoede in de wereld neemt af, ‘en wel
in razend tempo’. Het aantal mensen
dat moet rondkomen van bijna twee
dollar per dag is tussen 1990 en 2000
afgenomen van 26 procent naar 19 pro-
cent, en zal verder dalen naar 10 pro-
cent. Weliswaar kan de inkomensverde-
ling wel wat rechtvaardiger, maar ‘het
succesrecept voor armoedebestrijding
(...) is domweg: het op gang krijgen van
de economische groei’ (Kalshoven,
2006). Zo simpel is dat: kapitalistische
ontwikkeling is niet het probleem maar
de oplossing.

Dalrymple voorziet in de behoefte van
een deel van de nette burgers aan ver-
oordeling van het gedrag van de onder-
klasse. Van der Heijden vertolkt voor
westerse burgers de typische combina-
tie van afschuw over de stuitende
armoede en de machteloze verzuchting
dat er weinig aan te doen is. De Engelse
socioloog Wilkinson behoort tot de
groeiende groep wetenschappers die
een radicaler standpunt durft in te
nemen. Het kiest ervoor uit te gaan van
het lijden van mensen als gevolg van
oorlog, ziekte, werkloosheid, discrimi-
natie, machtsmisbruik en gewinzucht,
kortom: de vele vormen van kwaad die
de oorzaak zijn van het sociale lijden.

Wilkinson vindt inspiratie in onder
andere het werk van de onderzoeks-
groep rond Pierre Bourdieu, die met La
misere du monde enkele jaren geleden een
boek heeft geschreven over sociaal lij-
den dat internationaal de aandacht heeft
getrokken. Met een mix van interviews
en analyse zijn daar armoede, achter-

stelling en discriminatie in de moderne
Franse samenleving onderzocht. Ook
een socioloog als Bauman hoort bij deze
groep denkers met aandacht voor het
lilden in de moderne samenlevingen.
(Bauman 2004) Hij onderzoekt hoe in de
risicosamenleving onzekerheid het
leven van de burgers beinvloedt, hoe er
een gebrek is aan mogelijkheden een
politieke uitdrukking te geven aan het
verlangen het leven te verbeteren, en
ook hoe de overbodigheid van grote
groepen mensen bedrijfsmatig wordt
georganiseerd.

Wilkinson werkt nadrukkelijk aan een
sociologie van het lijden. Daarmee wil
hij onderzoeken welk effect menselijk
lijden heeft op de dynamiek van maat-
schappelijke verandering en wat de
relatie daarvan is met ontwikkelingen in
de culturele politiek van het medelijden.
Hij grijpt daarvoor terug op het werk
van Marx, Weber, Durkheim en Hannah
Arendt, en verwijst naar theologen,
medici, kunstenaars en filosofen, die
allen hebben getracht door te dringen
tot het raadsel van het sociaal lijden en
de betekenis die dat heeft voor het
samenleven. De sociologie is op dat
punt tekort geschoten volgens Wil-
kinson. Hij is daarmee een voorbeeld
van een voluit humanistische benade-
ring van armoede, die als uitgangspunt
neemt de armoede — en vormen van
sociaal lijden in het algemeen - serieus
te nemen. De urgentie van het sociaal
lijden bepaalt het zoeken naar oplos-
singen voor maatschappelijke proble-
men.

De huidige politiek van het lijden
schreeuwt om een politieke sociologie
van het lijden. Die lijkt in Europa dan
ook volop in ontwikkeling. Een voor-
beeld is het recente boek van Susan
George, die de harde, onmenselijke logi-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 9



ca van het kapitalisme beschrijft. En dat
is natuurlijk wat ontbreekt bij zowel
Dalrymple als Van der Heijden: het
bekritiseren van het systeem van de
productie van rijkdom en het verbinden
van rijkdom met armoede. Waar armoe-
de niet als een sociale relatie wordt
gezien, is er ook slechts één echte oplos-
sing voor armoede: rijk worden op de
conventionele manier.

In het Lugano-rapport geeft ze een grie-
zelig realistische schets van hoe op basis
van wat we nu weten een groep deskun-
digen te werk zou kunnen gaan om het
probleem van de overbevolking — dus
van de verzameling overtolligen die
niet aan economische groei bijdragen —
op fundamentele wijze aan te pakken.
(George 2005)

Wie aandacht heeft voor sociaal lijden is
geneigd tot herwaardering van de ver-
zorgingsstaat. We zien dat in Nederland
bij Paul Kalma (2004) en vooral bij Dick
Pels (2005).

Alle genoemde auteurs zijn Europeanen.
Ze schrijven over Europese vraagstuk-
ken. De wraak op de onderklasse, het
onvermogen van de burger in de con-
frontatie met armoede, en het ontwer-
pen van een sociologie van het sociaal
lijden zijn drie reacties op de moderne,
westerse armoede.

Dalrymple past het best bij de populisti-
sche hardvochtigheid ten opzichte van
mensen aan de onderkant van de samen-
leving. Die zouden met harde hand
moeten worden beschaafd, want al te
lang werden ze gepamperd en vertroe-
teld. Van der Heijden staat voor de even
moderne machteloosheid van de gegoe-
de burger tegenover de diepe armoede
in de wijde wereld en de ontkenning
van de armoede in de directe omgeving.
Over de oplossing twijfelt hij echter

niet: economische groei, langs de
gebaande paden — ook al leiden die lang
niet altijd naar een mooie toekomst.
Wilkinson tenslotte kiest het spoor van
het sociaal lijden, dat zo reéel is dat het
onbegrijpelijk is dat niet meer mensen
het tot uitgangspunt nemen van denken
en handelen.

Bij Dalrymple, van der Heijden en Wil-
kinson is de rol die Europa speelt ver-
schillend, maar Europa is steeds aan-
wezig op de achtergrond. Bij Dalrymple
is Europa de context van de verzor-
gingsstaten waarin structurele weef-
fouten en menselijke zwakheid een
fatale combinatie zijn aangegaan. Dal-
rymple stelt lastige vragen naar per-
soonlijke verantwoordelijkheid voor
armoede en maatschappelijk lijden. Van
der Heijden beschouwt het rijke Europa
als een enclave, bevolkt door mensen
die niet beseffen hoe goed ze leven in
hun voorbeeldig politiek, sociaal en eco-
nomisch systeem waarin armoede is
uitgebannen. Bij Wilkinson tenslotte is
Europa de geografische eenheid waar
zich een nieuwe bewustwording ont-
wikkelt van het falen van sociale en
politieke systemen om mensen een beter
leven te bieden. De overeenkomst tus-
sen de auteurs is natuurlijk dat ze een
Europese dimensie van het armoede-
vraagstuk erkennen.

De dominante Nederlandse visie op
armoede wordt steeds sterker bepaald
door rancune over de verzorgingsstaat
en het uiten van ressentimenten tegen
de arrangementen en de manieren
waarop groepen daarvan (zouden) heb-
ben geprofiteerd en gebruikgemaakt.
Kritische kanttekeningen en tegengelui-
den worden nauwelijks getolereerd,
zoals de vroegere minister van sociale
zaken Bert de Vries recent ondervond.

10 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

De Vries maakte ooit furore met de uit-
spraak dat armoede in Nederland niet
bestaat. Tegenwoordig is hij een belang-
rijk criticus van het neoliberale beleid.
(De Vries 2005) Het politieke establish-
ment reageert giftig op dergelijke afval-
ligen, maar het aantal verdedigers van
de verzorgingsstaat lijkt toe te nemen.
De negatieve effecten van het proces
van hervorming van verzorgingsstaten
dringen zich steeds meer op, ook aan
mensen die aanvankelijk niet tegen der-
gelijke hervormingen waren.

Het Europese armoedebeleid is onder-
geschikt aan de doelstelling de meest
concurrerende economie ter wereld te
zijn en aan de eis een interne markt tot
stand te brengen. Dat betekent afbouw
van de verzorgingsstaat. In de program-
ma’s voor bestrijding van armoede die
we kennen uit de bloeiperiode van de

niet meer geinteresseerd. De tijd van
herverdelen, van garanties, een hoog
niveau van sociale zekerheid, vangnet-
ten, compensatie en collectivisme is
voorbij.

Dit zijn de jaren van investeren, verant-
woordelijkheid, stelligheid en hardheid,
verdienen, markt, selectie, risico, con-
currentie, individualisme, van arbeids-
markt, competenties, controle, prikke-
len, dwang en drang. De stemming is
oorlogszuchtig. Het gaat allereerst om
de economie, en dan komt een hele tijd
niets. Het Rijnlands model van de ver-
zorgingsstaat is uit de gratie, het
Atlantische model heeft geen concur-
rentie meer. Wie niet zijn best doet een
bijdrage te leveren, is overbodig en
heeft dat aan zichzelf te danken.

In zo'n klimaat mag het geen verbazing
wekken dat Europa als een bedreiging

verzorgingsstaten zijn Europese politici wordt ervaren.

LITERATUUR

Zygmunt Bauman, Wasted Lives. Modernity and its Outcasts. Cambridge: Polity Press, 2004. — André
Bons, Raf Janssen, Sociaal lijden. Een essay over politiek geluk. Utrecht: Stichting Sjakuus, 2001. — Hans
Boutellier, De veiligheidsutopie. Hedendaags onbehagen en verlangen rond misdaad en straf. Den Haag:
Boom Juridische uitgevers, 2002. — Pierre Bourdieu, et al., The Weight of the World: Social Suffering
in Contemporary Society. Cambridge: Polity, 1999. - Theodore Dalrymple, Leven aan de onderkant. Het
systeem dat de onderklasse instandhoudt. Utrecht: Spectrum, 2004. — Marije van Dodeweerd, Dossier
Armoede in Nederland. s Hertogenbosch: Werkgroep Arme Kant van Nederland/EVA, 2005. -
Herman Franke, De macht van het lijden. Twee eeuwen gevangenisstraf in Nederland. Amsterdam:
Balans, 1996. — Susan George, Het Lugano rapport. Of: hoe ons kapitalistische systeem kan standhouden
in de eenentwintigste eeuw. Rotterdam: Lemniscaat, 2005. — Maurice de Hond, Nieuwsbrief Peil.nl, nr.
55, 6 juni 2005. — Paul Kalma, Links, rechts en de vooruitgang. Amsterdam: Wiardi Beckman
Stichting/ Mets & Schilt, 2004. — Frank Kalshoven, ‘Gezocht: Afrikaanse tijgers’. Vrij Nederland, 14
januari 2006, p. 21. — David Landes, Arm en rijk. Waarom sommige landen erg rijk zijn en andere erg
arm. Utrecht: Het Spectrum, 1998. — Ernst Lohoff, Norbert Trenkle, Maria Wolflingseder, Karl-
Heinz Lewed (Hg.), Dead Men Working. Gebrauchsanweisungen zur Arbeits- und Sozialkritik in Zeiten
kapitalistische Amoklaufs. Miinster: Unrast-Verlag, 2004. — Christiane Noireau, Petites gens, grande
misere. Paris: Somogy éditions d’art, 2004. — Dick Pels, Een zwak voor Nederland. Ideeén voor een
nieuwe politiek. Amsterdam: Anthos, 2005. — Ad Verbrugge, Tijd van onbehagen. Filosofische essays
over een cultuur op drift. Amsterdam: SUN, 2004. — Bert de Vries, Overmoed en onbehagen. Het hervor-
mingskabinet-Balkenende. Amsterdam: Bert Bakker, 2005. — Cok Vrooman, Arjan Soede, Henk-Jan
Dirven, Rens Trimp (red.), Armoedemonitor 2005. Den Haag: SCP/CBS, november 2005. — Iain
Wilkinson, Suffering, A Sociological Introduction. Cambridge: Polity Press, 2005. — Kijk ook op de
volgende websites: www.voedselbank.nl; www.armoedemonitor.nl; www.EAPN.nl.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 11



EEN RECHTVAARDIGE WERELD
VERSUS DE WET VAN DE MARKT
Thom Holterman

Wie zou er tegen een rechtvaardige wereld zijn? Laten we aannemen: niemand (op een enke-
ling na). Als dat zo is, dan is het vreemd dat we in een wereld leven met vele onrechtvaar-
digheden op sociaal en economisch vlak.

Twee boeken die met dit onderwerp te maken hebben, krijgen hier aandacht.* Het eerste is
van de hand van Mireille Delmas-Marty, een Franse juriste die de leerstoel rechtsvergelij-
king en internationalisatie van het recht aan het College de France bezet (in Parijs). Deze
juriste combineert met vaardigheid filosofische gedachten met sociologische en economische
observaties, waarna zij vervolgens de relevantie ervan voor het rechtsdenken aangeeft. Dat
wendt zij dan weer aan ten behoeve van het leveren van kritiek op het geschreven recht. Al
zoekend komt zij terecht bij het uitzetten van enkele bakens voor een toekomstige juridische
wereldorde. Overigens is zij daar kort in. Zij doet een beroep op de kracht van de verbeelding
voor een nadere uitwerking om zo tot een rechtvaardige wereld te komen.

Het andere boek is een produktie waaraan een vijftiental personen werkten. Deze groep is
multidisciplinair samengesteld (met economen, sociologen, historici, politicologen) door de
wetenschappelijke raad van de beweging onder de naam ATTAC. Deze beweging ijvert voor
een belasting op financiéle transacties, welke belastingopbrengst ten goede moet komen aan
hulp voor burgers. Hun boek is bedoeld als sociaal-economisch discussiestuk. Ook deze tekst
verwijst aan het slot naar een andere wereldorde waarin solidariteit, democratie en vrede de
plaats heeft ingenomen van winstgevendheid, dictatuur van het geld en oorlog.

Beide boeken zijn zeer verschillend van opzet en inhoud. Ze vullen elkaar wel aan. Ook
kijken de auteurs een zelfde kant op namelijk die van een rechtvaardige wereld. Maar de
wereld is niet vanzelf *'rechtvaardig’, dat is het probleem.

Het ligt voor de hand het probleem
ondermeer te zoeken bij de invulling
van het begrip rechtvaardig. De een zijn
rechtvaardigheid is dat van de ander
nog niet. Er zijn nogal wat verschillen
van interpretatie te overbruggen. Zeker
waar deze verschillen sociaal-econo-
misch aanmerkelijk zijn, zal dat niet
mee vallen. De verschillen uiten zich
dan namelijk in machtsverschillen.

Het is niet opvallend dat de rijkste lan-
den ook de machtigste landen zijn. Het
machtigste land kan zijn interpretatie
van rechtvaardigheid doordrukken ten
koste van minder machtige landen.

Bestaat er dan geen universeel idee over
‘rechtvaardigheid’? Als dat al zo zou
zijn, dan nog is het de vraag of het uni-
verseel wordt uitgewerkt. Uit de staten-
praktijk blijkt dat niet. Het zelfde is met
de rechten van de mens aan de hand.
Waarom herinner ik daaraan?
Mensenrechten. In het winternummer
2003 van De AS schreef Rudolf de Jong
een artikel over mensenrechten en anar-
chisme. Daarin overweegt hij aan het
slot van zijn betoog om zich voortaan
mensenrechtenanarchist te noemen.
Hoewel daar op zichzelf niets tegen is,
plaats ik toch een kanttekening.

12 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

Het komt mij als vanzelfsprekend voor
dat het anarchisme waar Rudolf en ik
aan denken mensenrechten insluit. Een
anarchist kan dus heel wel een mede-
stander zijn van bijvoorbeeld een comité
of een liga voor de mensenrechten.
Wordt het anarchisme als ‘kritische the-
orie’ gehanteerd, dan kunnen mensen-
rechten daarbinnen als ijkpunten gelden
om een bepaalde maatschappelijke situ-
atie te kritiseren. Ze kunnen tevens als
richtinggevend worden gebruikt bij het
veranderen en verbeteren van die situ-
atie.

De vraag is of het denken over mensen-
rechten eenduidig is. Dat is niet het
geval. Rudolf de Jong voelt dat goed
aan, waar hij zich afvraagt in hoeverre
een gemeenschappelijk normenstelsel
ook werkelijk gemeenschappelijk is.
Hoe universeel zijn mensenrechten als
die universaliteit met een ethisch en
cultureel waardenrelativisme wordt
geconfronteerd? Maar zelfs zonder een
dergelijke confrontatie is er met het den-
ken over mensenrechten van alles aan
de hand. De hiervoor genoemde juriste
Mireille Delmas-Marty besteedt daar-
aan een groot deel van haar boek. Dit
doet zij onder de noemer: de zwakhe-
den van het juridisch universalisme.
Ook als het om mensenrechten gaat.
Het eerste wat zij opmerkt, is dat de
mensenrechten geformuleerd zijn in de
vorm van vage concepten. Waar deze al
niet vaag zijn, is er vervolgens ook altijd
wel sprake van conflicterende waarden.
Ten derde zijn er onvermijdelijk de pro-
blemen bij het effectief maken van de
bedoelde rechten en waarden. Dit blijkt
als die universele rechten en waarden
juridisch worden. Delmas-Marty werkt
dit vervolgens op overtuigende wijze
uit.

In werkelijkheid, zegt zij, gaat het om

het recht van de rechten van de mens.
Dit recht verwijst naar het geschreven
recht (zoals neergelegd in internationale
verdragen). Dit geeft gedonder. Of een
land zich bij een mensenrechten-verdrag
aansluit, hangt samen met de wijze
waarop de bepalingen van het verdrag
zijn of worden geformuleerd. Zijn ze
voldoende vaag of geven ze voldoende
ontsnappingsmogelijkheden die maken
dat een nationale toepassing van de
verdragstekst mogelijk is? Met dit laat-
ste wordt ook wel verwezen naar wat
juristen noemen, de nationale ‘marges
van appreciatie’. Langs deze weg wordt
het universalisme van de rechten van de
mens ‘gecorrigeerd’ met het relativisme
van de nationale traditie van een land.
Een volgend probleem is de toetsing
van de rechten van de mens. Zo is er
bijvoorbeeld misschien wel een recht
aan te wijzen dat geschonden is, maar
welke rechter — als die al te vinden is —
zal bevoegd zijn om schending van het
recht te beoordelen. Recent deed die
vraag zich voor in het geval van de mar-
telingen in een Iraakse gevangenis door
Amerikanen. Een mensenrechten-orga-
nisatie wilde ook de hoogste verant-
woordelijken, zoals de Amerikaanse
minister van defensie, voor de rechter
brengen. Maar welke rechter zal zich
bevoegd achten?

Ik besef dat je als anarchist je ver van dat
soort juridische problemen kunt hou-
den. Moet je in zo 'n geval ook het
beroep op mensenrechten laten schie-
ten? Toch maar niet. Zoals al aangege-
ven, mensenrechten zijn voor de gedach-
tenbepaling in een sociaal-politieke
strijd als ijkpunten te gebruiken. In dat
geval heb je overigens niet eens zoveel
van die rechten nodig. Eén kan al vol-
staan: de menselijke waardigheid. Die

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 13



vinden we geformuleerd in de opening
van het Handvest van de Verenigde
Naties. Uiteindelijk zijn alle overige
mensenrechten — geschreven of onge-
schreven — hiervan af te leiden. Het is
dan ook niet verwonderlijk dat de
Universele Verklaring van de rechten
van de mens al in de eerste zin van arti-
kel 1 herhaalt: ‘Alle mensen worden vrij
en gelijk in waardigheid en rechten
geboren.”

Tot een Westerse interpretatie van vrij
geboren hoort: vrij om te handelen. Dus
ook het bedrijven van ‘vrijhandel’.
Daarmee is verbonden: marktdenken.
De pervertering van de oorspronkelijke
gedachte ligt nu voor het grijpen.

De markt is de plaats waar vraag en
aanbod elkaar ontmoeten. Een eenvou-
dige zaak. De markt vertegenwoordigt
in de klassieke, liberale, Westerse econo-
mie de natuurlijke staat van de organi-
satie van de maatschappij. Deze gedach-
te is de aanjager van de sociaal-econo-
mische en politieke ontwikkelingen in
het Europa van de Europese Unie. Vele
voorzieningen ‘ten algemenen nutte’,
zogenoemd omdat ze in algemeen
erkende behoeften voorzien, waren
‘publiek’ (zoals gas, water, elektriciteit,
openbaar vervoer). Zij moeten worden
omgesmeed tot ‘privaat’, zo hoort men
herhaaldelijk zeggen, want de winst-
prikkel moet uitmaken of en in welke
mate een voorziening voorhanden zal
zijn. Echter, de betreffende voorzienin-
gen vervullen een maatschappelijke
functie, ze dienen het welzijn van de
burger. De beslissingen omtrent voor-
zieningen met een dergelijke functie
zullen daarom juist gemeenschappelijke
(“publieke’) moeten zijn. Het ‘privaat’
maken zal er toe leiden dat voorzienin-
gen aan ‘de gesel van de concurrentie ‘
worden onderworpen. De voorspelling

is dat de consument het effect van die
geseling zal merken aan de lagere prij-
zen die hij voortaan voor die voorzie-
ningen zal betalen. Natuurlijk merkt hij
daar niets van. De prijzen stijgen en de
dienstverlening neemt af. Dat is wat hij
merkt. Vervolgens leest hij tot zijn stom-
me verbazing dat de directies wel wat
zien stijgen, namelijk hun salarissen en
die tot ongekende hoogte.

De tendens die zich op binnenlands
niveau voltrekt, is ook op wereldschaal
waar te nemen. Delmas-Marty wijst er
wat dat betreft op dat het proces van
‘bevrijding van de markt’, dat zich na de
val van de Berlijnse muur heeft ver-
sneld, gemarkeerd lijkt door een toena-
me van sociale ongelijkheden: in de
loop van de laatste 35 jaar zijn de inko-
mensverschillen tussen de vijf rijkste
landen en de vijf armste meer dan ver-
dubbeld. Delmas-Marty baseert zich
daarbij ondermeer op een studie over
duurzame ontwikkeling.

Het onderwerp ‘duurzame ontwikke-
ling’ heeft de nodige aandacht gekregen
van de Franse groep wetenschappers
binnen de kring van ATTAC. Wat de
begripsvorming aangaat wijzen zij erop
dat die terminologie of een dubbele uit-
drukking van hetzelfde begrip is, of het
is een tegenspraak in zichzelf.

In de eerst bedoelde zin gaat het om
kwalitatieve veranderingen ter verbete-
ring van het menselijke bestaan. Een
dergelijke ontwikkeling kan niet anders
dan ‘duurzaam’ zijn. Hier is een ‘ver-
schil te onderkennen tussen de termen
groei (van de economie) en ontwikkeling
(van de algemene leefomstandigheden).
Duurzaam en ontwikkeling vallen in
die zin samen.

In de tweede bedoelde zin van ‘duur-
zame ontwikkeling’ is ‘ontwikkeling’

14 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

daarentegen een synoniem voor ‘groei’,
voor ‘oneindigheid’ (de bomen reiken
tot in de hemel) in een eindige wereld
(beperkte aanwezigheid van natuurlijke
hulpbronnen). Deze ‘ontwikkeling’ is
bedoeld om de voortgang van kapi-
taalsaccumulatie te garanderen. Ze leidt
tot meer en meer ongelijkheid, tot ver-
spilling van materiaal en uitputting van
natuurlijke bronnen door een minder-
heid van de wereldbevolking, kortom
tot vergroting van een onrechtvaardige
verdeling.

Hierin is gelegen dat de auteurs van
ATTAC de discussie over ‘ontwikkeling’
niet willen scheiden van de kritiek op
het kapitalisme. De kapitaalsaccumula-
tie veroorzaakt namelijk aanzienlijke
sociale en ecologische schade. Allerlei
zogeheten ‘beste bedoelingen’ van inter-
nationale organisaties en regeringen
zullen niet voldoende zijn om het ver-
oorzaken van schade te stoppen noch
om deze te verminderen. Immers bin-
nen het actuele kapitalisme eist men
nog steeds een doorzettende winstge-
vendheid, in weerwil van sociale en
ecologische voorwaarden.

Dat de Verenigde Staten hier een over-
heersende rol speelt om het winstvereis-
te volop ontwikkelingsruimte in de
wereld te bieden, valt niet te ontkennen.
Vanuit die hoek zijn allerlei imperialisti-
sche verschijnselen te signaleren. Zo
merkt Delmas -Marty op dat de VS op
systematische wijze een exterritoriaal
concept van hun nationale recht hebben
ontwikkeld. De poging dat één staat zijn
stempel gaat drukken op ontwikkelin-
gen, zoals de VS doet, weerspiegelt een
imperialistisch concept van het recht,
aldus Delmas-Marty.

Het recht waarin dit het duidelijkst naar
voren komt is het strafrecht en het han-

delsrecht. Wat het strafrecht betreft is
ondermeer te verwijzen naar allerlei
nationale maatregelen in Europese lan-
den met betrekking tot de terrorismebe-
strijding, naar voorbeeld van de maatre-
gelen, die de VS nam (USA Patriot Act;
burgers beroven van grondrechten).
Ook schroomt de VS niet landen onder
druk te zetten om hun strafrecht ten
gunste van Amerikaanse burgers te ver-
soepelen. Zo had Belgié in 1999 een
bestaande wet van 1993 verscherpt met
de strafbaarstelling van ernstige schen-
ding van het internationale humanitaire
recht. Die verscherping betekende dat
ook Amerikaanse burgers voor bepaal-
de daden, waar ook door hen in de
wereld gepleegd, in Belgié door een
Belgische rechter zouden kunnen wor-
den berecht. De VS vreesde dat met
name haar soldaten wel eens “slachtof-
fer’ van dat Belgische strafrecht konden
worden. De VS eiste dat Belgié de
bedoelde wetgeving zo zou aanpassen
dat het gevreesde niet kon plaatsvinden.
Per 2003 voerde Belgié de geéiste ver-
soepeling in.

Het internationale handelsrecht neemt
de ‘wet van de markt’ tot uitgangspunt
en daarmee wat eigen is aan de markt:
de geest van de wedijver. Dat is wat de
VS met nadruk ‘exporteert’. Dit alles
staat lijnrecht tegenover wat Delmas-
Marty ‘de geest van het gedeelde’
noemt. Dat verwijst naar universalisme,
naar de rechten van de mens, naar de
idee van: alle mensen gelijk in waardig-
heid. Alleen in die geest kan een recht-
vaardige wereld tot wasdom komen.

*Mireille Delmas-Marty, Le relatif et I‘universel,
Les forces imaginantes du droit, Seuil, Paris 2004,
ISBN 2 -02 -067849 -7, 440 p., Jean-Marie
Harribey (red.), Le développement a-t-il un ave-
nir?, Pour une société économe et solidaire, Mille et
une nuits, ISBN 2-84205-832-1, 242 p.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 15



'JAAG DE BLANKEN HIER VANDAAN
EN HOUDT DE SOEKARNISTEN HIER WEG’
Anarchisten over de kwestie Nieuw-Guinea

Andr

de Raaqij

November 2005 werd het rapport Een daad van vrije keuze gepresenteerd, geschreven
door de historicus P.J. Drooglever namens het Instituut voor Nederlandse Geschiedenis. Het
onderzoek voor het rapport betrof de definitieve overdracht van de soevereiniteit aan
Indonesié over West-Nieuw-Guinea in 1969, nadat het land al zes jaar bestuurd was vanuit
Jakarta. Deze definitieve opname moest plaatsvinden na een volksraadpleging, zo was afge-
sproken met Nederland in 1962. Het plebisciet was volkomen doorgestoken kaart — een
aantal als representatief aangemerkte bewoners moest in gemeenschappelijk overleg tot de
enige, onontkoombare conclusie komen: dat de Papoea’s Irianezen waren, bewoners van een

provincie van Indonesié.

In 1969 vond de Nederlandse regering
en het verachtelijk geheel dat dezer
dagen Internationale Gemeenschap
wordt genoemd dit allemaal wel best. In
Indonesié heerste inmiddels een geweld-
dadig repressief militair bewind dat het
land veilig had gemaakt voor buiten-
landse investeringen.

De verhoudingen zijn sindsdien niet
veranderd. De zittende minister van
buitenlandse zaken, Bot, de zoon van de
staatssecretaris die betrokken was
geweest bij het opgeven van de kolonie
West-Nieuw-Guinea, vond het niet
nodig kennis te nemen van het rapport,
dat nota bene op verzoek van de Tweede
Kamer was samengesteld. De lijn werd
voortgezet van de schrijver Aad Nuis,
die ook nog een tijdje staatssecretaris is
geweest, en die in zijn boek De balen-
kraai in 1967 schreef: ‘...onafthankelijk-
heid voor een paar honderdduizend
voor de helft nog niet ontdekte mensen
in het achterlijkste, moeilijkst ontwik-
kelbare land van de wereld leek te gek
om los te lopen.’1 Van de Nederlandse

machthebbers hoefden de bewoners van
West-Nieuw-Guinea niets te verwach-
ten.

NAGEKOMEN KOLONIE

De meest gangbare kaartprojecties moe-
ten verbazing oproepen als men zegt
dat het eiland het op een na grootste ter
wereld is, na Groenland. Als laatste res-
tant van Nederlands kolonialisme was
West-Nieuw-Guinea een no§ steeds
indrukwekkend groot gebied.“ Van het
enorme koloniale rijk Nederlandsch-
Oost-Indié was het niettemin slechts een
schamel restant. En het gebied was het
grootste deel van zijn bestaan als
Nederlandse kolonie of overzees rijks-
deel een kwestie — de kwestie Nieuw-
Guinea.

Benedict Anderson noemt uitdrukkelijk
Nederlands Indi€ als voorbeeld van het
tot standkomen van een nationale staat
als imagined community. Voorzover de
inlanders school gingen en les in aard-
rijkskunde kregen werden zij gecon-
fronteerd met dit ontzaglijke rijk, strek-

16 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

kend van Sabang tot Merauke. Het was
voor de Indonesische nationalisten dan
ook volstrekt onaanvaardbaar dat het
exotische Nieuw-Guinea, dat wel ban-
den had met eilanden in de Indone-
sische archipel, maar zeker niet met de
vier grote eilanden, werd afgekoppeld.
Van Sabang tot Merauke moest het zijn.
Tenslotte hadden nogal wat voorstan-
ders van onafhankelijkheid geinterneerd
gezeten in Boven-Digoel op dit eiland.
Nederland had de uitgesproken bedoe-
ling het gebied als een aparte kolonie te
houden om mensen uit Indié te doen
huisvesten in een vertrouwde tropische
omgeving. We kunnen er over specule-
ren of het bewind in Den Haag mis-
schien geen zin had in een intocht van
mensen uit de voormalige kolonie in
Nederland — maar die kwamen toch,
West-Nieuw-Guinea was in dit opzicht
geen aantrekkelijk alternatief.

De westelijke helft van Nieuw-Guinea
was pas in 1898 min of meer officieel tot
Nederlands koloniaal bezit verklaard en
de daadwerkelijke bezetting vond pas
plaats vanaf 1901. De hoofdstad van het
gebied werd vlak bij de oostgrens inge-
richt onder een naam die deze
Nederlandse soevereiniteit — op veel
plaatsen nog een wassen neus op het
eiland — moest onderstrepen: Hollandia
— vlak bij het Duitse gedeelte gelegen.
Namen als deze getuigen van de lege
pretenties en holle aanspraken die in
koloniale hoofdsteden ver weg werden
en worden gekoesterd.

3

Het koloniale vertoog bevatte de verha-
len over de ‘witte vlekken op de kaart’
— streken die nog ‘ontdekt’ moesten
worden. De bevolking was ‘primitief’,
verkeerde op veel plaatsen (vooral de
onontdekte naturlijk) ‘nog in het stenen

tijdperk” en werd ook bij voorkeur als
‘geneigd tot kannibalisme’ afgeschil-
derd. Zending en missie waren voor de
kolonialen neergestreken op het eiland
en uit deze kringen kwamen meestal
genuanceerdere verhalen waaraan de
koloniale overheid evenwel geen bood-
schap wenste te hebben. Tenslotte dien-
de er geplunderd te worden van de
bewoners: petroleum, steenkool, nikkel,
koper, het tropisch hardhout van het
vele bos en de vis in de omringende
wateren — een plundering die tot op
heden doorgaat. De zogenaamde “ont-
wikkeling” werd eigenlijk pas ter hand
genomen toen de kolonie was afge-
splitst van het inmiddels onafhankelijke
Indonesié. Het is niet goed te beoorde-
len of er ook nog eerlijke motieven een
rol speelden bij de gedachte het gebied
tot de onafhankelijkheid te leiden — die
volgens de Nederlandse regering
omstreeks 1970 in het verschiet zou
kunnen liggen. Het vasthouden aan een
kolonie was nadat grote delen van
Afrika en Azié gedekoloniseerd waren
hoe dan ook verdacht. De mogelijke
onafhankelijkheid van Papua Barat
werd vanuit de nieuwe staten evenwel
nauwelijks gesteund. De Indonesische
president Soekarno was een van de
voorlieden van de toenmalige niet-
gebonden landen die noch bij het kapi-
talistische westen noch bij het commu-
nistische oosten zeiden te willen horen.
Soekarno liet het niet bij retoriek alleen.
In Indonesié achtergebleven Neder-
landers of mensen met Nederlandse
achtergrond werd gaandeweg het leven
zuur gemaakt. De uittocht naar Neder-
land kwam alsnog op gang. Vervolgens
werden Nederlandse bedrijven genatio-
naliseerd — een ingrijpen dat de basis
heeft gelegd voor de dictatuur die het
land in zekere zin nog steeds is. De

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 17



‘genaaste’ bedrijven werden namelijk
onder bestuur geplaatst van het leger,
dat op deze manier een grote macht
verkreeg — een economische en op den
duur ook een politieke. Indonesié is
meer een leger met een land dan anders-
om, een situatie die kenmerkend is voor
veel Derde-Wereldlanden. De regering
van Soekarno is tenslotte zelf ten onder
gegaan aan deze bevoordeling van het
leger.

De anti-Nederlandse maatregelen moes-
ten de aanspraken op West-Nieuw-
Guinea kracht bijzetten, gaandeweg
werden de aanspraken ook militair
onderstreept. Dit gebeurde op een wijze
die niet veel resultaat kon hebben, maar
Nederland wel ernstig in verlegenheid
bracht doordat het meende militaire
versterkingen naar het eiland te moeten
brengen. De bovenbazen van Neder-
landse multinationals in samenwerking
met de onvermijdelijke Prins Bernhard
en de Nederlandse ambassadeur in de
Verenigde Staten, van Roijen (ook al
weer de-vader-van-een-staatssecretaris)
drongen nogal openlijk aan op het opge-
ven van de kolonie.* De Nederlandse
regering, vooral in de persoon van
staatssecretaris Bot en minister Luns,
wilden echter vasthouden aan een West-
Nieuw-Guinea dat onder Nederlandse
leiding naar de onafhankelijkheid
gevoerd was. Het was tenslotte druk
vanuit Washington die leidde tot het
opgeven van het gebied in september
1962 dat na een interimbestuur onder de
Verenigde Naties in mei 1963 werd over-
gedragen aan Indonesié. Het begin van
zelfbestuur in de vorm van de Nieuw-
Guinea-Raad werd snel beéindigd,
immigratie (‘transmigratie’) vanaf voor-
al Java en Madura moest voor voldon-
gen nieuwe ‘etnische’ feiten zorgen en
de annexatie definitief maken. De

gedachte van onafhankelijkheid voor
West-Nieuw-Guinea gold in zich pro-
gressief wanende kringen destijds als
belachelijk — Nuis illustreerde dit al dui-
delijsk. Wilden laat je zichzelf niet rege-
ren.

En nadat in 1965-66 in Indonesié onge-
veer een miljoen mensen waren afge-
slacht als (vermeende) communisten
was ditland uiteraard weer een betrouw-
bare bondgenoot van de Democratische
Wereld en konden de Nederlandse en
andere multinationals terugkeren (die
na 1962 op Nieuw-Guinea al niets in de
weg was gelegd). De vraag waar ik nu
aan toekom is in hoeverre Nederlandse
anarchisten zich onderscheidden van
het racistisch gespuis van progressief
Nederland (PvdA en CPN, die in dit
opzicht allesbehalve onderdeden voor
rechts).6 Ik heb dit onderzocht aan de
hand van het toenmalige weekblad De
Vrije, voortzetting van het blad van
Domela Nieuwenhuis, aan de hand van
de nummers van het blad die versche-
nen voor de overdracht van de kolonie.

HYPOCRISIE

De Vrije heeft, nadat het blad door ‘een
Rotterdamse groep’” is overgenomen,
het woord Socialist uit de titel laten ver-
vallen. Redactie en administratie wor-
den in het onderhavige tijdvak groten-
deels waargenomen door Wim de Lobel.
Verder onder anderen actief in de redac-
tie: Piet Kooijman, de Duitse schrijver
Uwe Timm en D. van Tol, die meestal
het buitenlandse overzicht doet. Het
blad bevindt zich op het breukvlak van
getuigenis van de echte anarchistische
arbeidersbeweging en het nieuwe stu-
dentikoze activisme van de (late) jaren
zestig en later (ik bedoel dit woord niet
denigrerend, want het geldt net zo goed
voor mijzelf). De vrij-socialistische cul-

18 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

tuur in Noord-Nederland bloeit nog.
Onder de dienstweigeraars van die
dagen, belangrijk punt in verband met
Nieuw-Guinea, treffen we de naam van
Thom Holterman aan, naast Ferry
Wagner, Kees van Dam, de gebroeders
Schoen, Zweitze Hofman, Arnold van
der Sman en de meest geruchtmakende,
Dries Brunia.

Brunia was oorspronkelijk wel opgeko-
men als dienstplichtige, maar had als-
nog geweigerd toen zijn uitzending naar
Nieuw-Guinea aan de orde was. In zijn
verweer stelde hij dat hij al eerder had
willen weigeren, maar het niet moeilijk
had willen maken voor zijn moeder die
misschien geen begrip zou hebben voor
zijn actie. Zijn verweerschrift, opgesteld
op aanraden van en in overleg met zijn
advocaat Hein van Wijk, maar toch
geheel door de weinig geschoolde
Brunia zelf geschreven, leest als een
manifest tegen staatsslavernij en plan-
nen tot oorlogsgeweld. Wat de Kwestie
zelf betreft: hij keert zich tegen de haat
die de Nederlandse overheid op Nieuw-
Guinea kweekt ten aanzien van de
Indonesiérs. Zijn dienstweigering begint
in maart 1962, lang voordat de bewo-
ners van West-Nieuw-Guinea gemaks-
halve gedumpt worden: ‘We laten de
bevolking volkomen in de steek, nu we
onze - al geheel onjuiste — zin niet heb-
ben kunnen krijgen.’7 Brunia echoot wel
de gangbare kletspraatjes: voor mensen
die grotendeels in het stenen tijdperk
leven is zelfbeschikkingsrecht een
onhoudbaar beginsel. Voor iemand die
zich uitdrukkelijk als anarchist profi-
leert een merkwaardig standpunt, maar
ingegeven door de gangbare racistische
clichés.

De dienstweigering van Dries Brunia is
een cause célebre: de vijandige commis-
sie die zijn gewetensbezwaren moet

wegen laat duidelijk blijken een afkeer
te hebben van zijn raadsman Van Wijk.
Nieuw-Guinea is al niet meer Neder-
lands als in tweede instantie deze inqui-
sitie besluit dat zijn redenen tot dienst-
weigering niet geldig zijn. Zijn advocaat
heeft inmiddels al een beroep op het
Verdrag van Rome gedaan, waarin sla-
vernij verboden is — de dienstplicht
wordt als zodanig aangemerkt. Terecht
natuurlijk, maar het is ook niet verwon-
derljk dat dit nu net de uitzondering op
de gestelde regel werd gevonden. De
dienstweigeraars, Dries Brunia voorop,
maakten ‘Nieuw-Guinea’ tot een kwes-
tie waar anarchisten zich destijds mee
bezig hielden.

‘Eenzelvig, weinig geneigd leiding te
aanvaarden is de Papoea.”” Een volk om
van harte solidair mee te zijn, dunkt mij,
als anarchist, evenals met het idee dat er
nog steeds ‘witte plekken’ op de kaart
waren, en hele streken waar ‘het gezag’
nog niet gevestigd was. De algemene
teneur bij De Vrije was inderdaad: geen
Nederlanders, geen Indonesiérs, laat de
mensen van Nieuw-Guinea zichzelf
maar besturen, het enige gepaste stand-
punt. Wim de Lobel geselt de hypocrisie
van de behulpzame op ontwikkeling
gerichte kolonialen: 20 miljoen gulden
dienen de papoea’s op te brengen en de
blanke incasseerders gaan van hut tot
hut — niet betalen? Onmogelijk om te
betalen? Op bezittingen wordt beslag
gelegd en mensen worden weggevoerd
— met achterlating van hun verder
onverzorgde gezinnen — om te werken
voor de “brengers van beschaving en
ontwikkeling”.’ 0 Een treffende schets
hoe de kolonialen dat toppunt van
beschaving, de staat, opleggen. D. van
Tol bepleit een vreedzame oplossing en
de onmiddellijke terugtrekking van de
Nederlandse militairen.!l Dat Neder-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 19



land het gebied ten gunste van Indo-
nesié zal opgeven onder Amerikaanse
druk lijkt hem begin 1962 al onont-
koombaar.12 En als het doek inderdaad
valt: ‘De christelijke tegenstemmers
waren zo begaan met hetlot der papoea’s
die nu in de steek gelaten worden, dat
zij gods zegen over hen afsmeekten.
Daar zijn de papoea’s lekker mee.'13
Dat missie en zending een veel realisti-
scher standpunt koesterden dan de
regering (bijvoorbeeld ten aanzien van
het te elfder ure invoeren van het
Nederlands ter vervanging van het
Maleis als verkeers- en onderwijstaal)
viel buiten het instinctief-anticlericale
beeld. Kooijman: ‘Ja, het moet in alle
bescheidenheid worden gezegd, Onze
zending — ‘en zo meer’ — Déér zullen de
zelfbeschikkende Papoea’s wel moeilijk
buiten kunnen.’

aal standpunt, dat niet alleen geldt voor
Nederland, maar ook voor het verre
Djakarta, waarvan duidelijk is dat het
ook een koloniale macht zal vertegen-
woordigen. En wat er met het gebied en
de mensen gebeurt maakt niet uit ten-
slotte, als er maar geplunderd kan wor-
den — het gaat nog steeds door. En naar
de traditie van het Nederlandse anar-
chisme wordt de dienstweigering van
uit te zenden soldaten volop onder-
steund: in het blad worden — nieuw
fenomeen — plakkertjes (volop na te
bestellen) bijgesloten die soldariteit ver-
klaren met Dries Brunia en Arnold van
der Sman, die in de cel hun dienstwei-
gering onderstrepen met hongersta-
king.

De huidige situatie valt buiten het kader
van dit artikel. Maar het standpunt dat
nu nog steeds gepast is tegen Indo-

MANIFEST ‘NEDERLAND ZET DE KLOK TERUG’
Liga voor de Rechten van de Mens

'(...) merkte Descartes op dat de Verenigde Provincién niet langer de rust verschaften die
nodig was voor het ‘in vrijheid’ filosoferen. In plaats van te genieten van kalmte bevond hij
zich nu te midden van een ‘troupe de théologiens’ die er op uit waren hem publiekelijk te
verketteren. (...) In september 1649 (...) scheepte een gedesillusioneerde Descartes zich in

nesische genocidale militaristen en mul-
Kortom, De Vrije vertegenwoordigt een tinationale plunderaars luidt: Papua
keurig, klassiek-socialistisch antikoloni- Barat — merdeka!

NOTEN
(1) Aad Nuis, De balenkraai — kroniek uit Oudnederlandsguinea. Amsterdam: Meulenhoff, 1967, p.7.
Om ondoorgrondelijke redenen is dit boek onlangs opnieuw uitgegeven, u heeft er hopelijk begrip
voor dat ik de goed-ouderwets "progressieve"” racist citeer. — (2.) Bij het benoemen van het eiland
doet zich al het probleem van de naamgeving en het voorkomen van verwarring voor. De ooste-
lijke helft heet Papua-Nieuw-Guinea, omdat het een samenvoeging is van het voormalige Duitse
gebied op het eiland en het Britse Papua Territorium, die na de Eerste Wereldoorlog beide onder
bestuur kwamen van Australié. Het westen werd als (Nederlands) Nieuw-Guinea aangeduid. Het
‘nieuw’ in deze naam is een onhandige leenvertaling van een Romaans woord dat ook ‘onbekend’
kan betekenen, wat onmiskenbaar de bedoeling van de eerste Europese naamgevers was. De offi-
ciéle Indonesische naamgeving is in korte tijd gegaan van West-Irian via Irian Jaya naar Papua,
ook al wordt deze naam ook alweer ter discussie gesteld. Gemakshalve noem ik het eiland Nieuw-
Guinea en het voormalige Nederlandse deel dus meestal West-Nieuw-Guinea, eventueel, in
navolging van de bevrijdingsbeweging Papua Barat. — (3) Kees Lagerberg, Schuldig zwijgen — de
Papua in zijn bestaan bedreigd. Utrecht: IJzer, 2005, p.26-27. — (4) Lagerberg, p.122. — (5) Een welda-
dige. uitzondering op het treurige racisme van zogenaamd links is te vinden bij de nette sociaal-
democraat Paul van 't Veer, die in zijn boekje Nieuw-Guinea tegen wil en dank (Amsterdam: Querido,
1960) een correcte en beschaafde schets geeft van geschiedenis en cultuur van het land, waar ik
dankbaar gebruik van heb gemaakt voor het contemporaine verhaal. Misschien maakte het ook
iets uit dat hij er vrijwillig geweest was als verslaggever. — (6) Ik permitteer mij deze harde woor-
den omdat er nu eenmaal gunstige uitzonderingen waren, ter linker- en ter rechterzijde. Het is
zeker onzinnig om te zeggen dat je het ‘in zijn tijd’ moest beoordelen — vooral omdat dit de tijd
van de opkomende strijd tegen de Zuidafrikaanse en Amerikaanse apartheid was. — (7) De dienst-
weigering van Dries Brunia. Amsterdam: Algemene Nederlandse Vredesactie, 1963, p.8. —

(vervolg op pag. 25)
20 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

naar Zweden.” Jonathan I. Israel, De Republiek, 1477-1806, p. 652.

De Liga voor de Rechten van de Mens,
aangesloten bij de Fédération Inter-
nationale des droits de 1'Homme,
spreekt zijn ernstige bezorgdheid uit
over de aantasting van mensenrechten
in Nederland in het kader van de bestrij-
ding en voorkoming van eventuele ter-
roristische aanslagen. De Liga stelt vast
dat door reeds genomen, alsmede voor-
genomen overheidsmaatregelen en wet-
geving de rechten van de mens, zoals
die zijn neergelegd in de grondwet, in
de door Nederland ondertekende
Universele Verklaring van de rechten
van de Mens, alsmede in tal van
Europese verdragen die rechtskracht
hebben in Nederland, worden geschon-
den en zullen worden geschonden.

De Liga wijst op de kritische en waar-
schuwende geluiden die, onder andere
vanuit staatsrechtelijke en strafrechtelij-
ke kringen, zijn vernomen. Daarbij is
concreet en vaak gedetailleerd op schen-
dingen en mogelijke schendingen van
mensenrechten ingegaan. De Liga sluit
zich aan bij deze kritische geluiden en
citeert hier één van hen. G. Cortens,
raadsheer bij de Hoge Raad zegt over de
kabinetsplannen dat ‘er ingrijpend aan
de structuur van het strafproces wordt
gemorreld, waarbij het hele bouwwerk
gaat wankelen’ en hij spreekt van ‘een
heel gevaarlijk pakket’ (NRC Handelsblad
11 en 12.2.2005).

Naast het strafproces — met het toelaten
van oncontroleerbaar bewijsmateriaal
van de AIVD en verslechterde rechtspo-
sitie van de verdachte — valt te noemen:
strafbaarstelling van apologie van ter-
reur en opzetten tot haat (onjuridisch
vage begrippen), beroepsverboden, ver-
schijningsplicht op politiebureaus, ver-
gaande bevoegdheden van de AIVD,
het vasthouden van verdachten op ver-
moedens tot een verdacht netwerk te
behoren, enzovoorts. Identificatieplicht
kan al leiden tot discriminatie en wille-
keur.

In het verleden is gebleken dat dit soort
maatregelen een blijvend karakter krij-
gen en niet verdwijnen als aanleiding en
reden ervoor zijn verdwenen. Ernstige
inbreuken op de grondrechten — inper-
king van de vrijheid van demonstreren
en het meevoeren van leuzen, verbod
voor ambtenaren om lid te zijn van
bepaalde organisaties — werden in de
jaren dertig doorgevoerd. Aanleidingen
waren de NSB die welbewust straatge-
vechten uitlokte, een werklozenoproer
in de Amsterdamse Jordaan en een mui-
terij op een marineschip in het toenma-
lige Nederlands Indié. Zij troffen vooral
antifascistische organisaties, ook als die
niets met het oproer of de muiterij van
doen hadden. Deze inperkingen op de
grondrechten werden nog gehanteerd in
de jaren zestig, bijvoorbeeld ten aanzien

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 21



van vreedzame demonstraties tegen de
kernbewapening in oost en west.

De Liga uit voorts haar diepe bezorgd-
heid over het feit dat na de tweede
november 2004 in de media en in de
politiek een sfeer is ontstaan waarin
uitingen acceptabel worden gevonden
welke getuigen van een gebrek aan res-
pect, ja van minachting, voor de rechten
van de mens, voor het opkomen en het
handhaven van deze rechten. Het besef
dat mensenrechten in de eerste plaats de
rechten van de “ander’ zijn, gaat verlo-
ren. De termen ‘hysterie’ en ‘heksen-
jacht’ zijn niet misplaatst. Inderdaad
grote woorden. De Liga denkt hier in
het bijzonder aan de poging vanuit de
Tweede Kamer om de uitspraak van een
jonge Nederlandse moslim over het
kamerlid Wilders juridisch te laten ver-
volgen. Een uitspraak voor de televisie,
even onwijs als onbelangrijk, en niet
afwijkend van de wijze waarop sommi-
ge niet-moslims zich, ook in de media,
plegen uit te drukken.

Hoewel politici voortdurend roepen dat
het bij terreurdreiging om een uiterst
kleine groep gaat helpen Kamer en rege-
ring mee aan het scheppen van een
maatschappelijk klimaat waarin mos-
lims als “de ander” — die eerst maar eens
moet bewijzen een goede Nederlander
te zijn — worden gezien. Het is goed eens
na te denken over de volgende woorden
die de schrijfster Ann H. Mulder over
‘Het dagelijks leven’ in de Tweede
Wereldoorlog schreef aangaande de
mentaliteit van de goede Nederlanders.
‘Inderdaad leefde er bij de doorsnee
bevolking een medelijden, dat — het lijkt
mij typerend — culmineerde in de vaak
gemaakte opmerking “Joden zijn ook
mensen.” Maar in dit woordje ‘ook” was
een distantie geschapen en in de mislei-
dend milde overweging dat Joden 66k

mensen zijn, kiemde een insluipend
antisemitisme.” (Onderdrukking en verzet.
Nederland in oorlogstijd, IV p.656)

Het gemak waarmee gesproken wordt
— met name door de minister van inte-
gratie — over “autochtonen en allochto-
nen’, alsof de laatsten 66k in Nederland
wonen, is een versluierend — en dus
typisch Nederlands — taalgebruik voor
een kiemend en insluipend ‘eigen volk
eerst’. De leuze “eigen volk eerst’ is geen
schending van bepaalde artikelen in de
Universele Verklaring van de Rechten
van de Mens, het is de ontkenning van
de gedachte dat er universele mensen-
rechten zijn.

In 1649 verliet de filosoof Descartes, die
lang in Nederland geleefd had, gedesil-
lusioneerd ons land vanwege publieke-
lijke verkettering. Thans verlaten mos-
limfamilies, die geen filosofen zijn maar
hier lang als goede burgers geleefd en
gewerkt hebben en een brugfunctie ver-
vulden tussen de Nederlandse samenle-
ving en de Islam gedesillusioneerd ons
land, wegens de publiekelijke verkette-
ring van moslims.

De Liga wil in het hierna volgende
ingaan op enkele redeneringen en uit-
spraken waarmee het negeren van de
rechten van de mens alsmede het aan-
tasten van de rechtstaat worden goed-
gepraat en gerechtvaardigd.

‘We zijn en blijven een rechtstaat en die
wordt niet aangetast door de anti-terreur-
maatregelen’.

Deze uitspraak ligt in het verlengde van
eveneens veelgehoorde uitspraken als
‘Nederland is nog altijd een democra-
tie’, “we zijn toch een rechtstaat’. In deze
gedachtegang worden democratie en
rechtstaat gezien als een soort bezit, je
hebt het of je hebt het niet. In feite gaat
het om de uitkomst van lange — en zeker

22 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

nog niet voltooide — ontwikkelingen die
met vallen en opstaan verliepen, met
stroomversnellingen en regressie. Het is
zelfs niet goed mogelijk aan te geven
wanneer de democratie of de rechtstaat
‘begon’.

Werd Nederland een democratie met de
grondwet van 1848? Met het algemeen
stemrecht voor mannen in 1917, met dat
voor vrouwen in 1919?, met het statuut
voor het Koninkrijk dat een einde maak-
te aan koloniale verhoudingen? Of is de
democratie nog lang niet voltooid? Bij
elk optreden van de overheid en van
organen van de overheid staan recht-
staat en democratie op het spel. De strijd
voor mensenrechten en hun formule-
ring in grondwetten, internationale ver-
dragen en plechtige verklaringen heb-
ben primair tot doel de mensen te
beschermen tegen staatsraison en hen te
vrijwaren van willekeur en onrechtvaar-
dige behandeling door de staat en zijn
organen.

‘Veiligheid gaat boven alles. Better safe than
sorry’.

Het laatste was bijna kamerbreed de
teneur van de debatten in de Tweede
Kamer over terrorisme. Maar zegt een
regering na een misdrijf ooit sorry?
Deed de Amerikaanse regering het na
de elfde september of de Spaanse na de
aanslagen in Madrid? Een volksverte-
genwoordiging dient een regering ter
verantwoording te roepen en eventueel
naar huis te sturen, niet om ‘sorry’ te
laten zeggen als er een misdaad is
begaan. En is men ooit safe, ooit veilig?
Een profiel van ‘de’ terrorist is niet te
geven. Veel terroristen handelden als
eenling, zoals de moordenaar van
Fortuyn en (waarschijnlijk) Mohammed
B.; zoals in het verleden bij de aanslag
op Hitler in 1939, bij de Rijksdagbrand

in 1933 en bij aanslagen op ‘gekroonde
hoofden’ en presidenten rond 1900.
Veiligheid? In landen en omstandighe-
den waar werkelijk sprake is van aan-
slagen — Israél, Frankrijk in de periode
na de Algerijnse oorlog, Engeland in de
tijden van IRA aanslagen — worden
gebouwen en instellingen bewaakt. De
inbreuk op privacy van de burger is
daarbij het controleren van de inhoud
van tassen bij het betreden van waren-
huizen en restaurants. In Nederland
spreekt niemand daarover. Wel over
beveiliging van parlementsleden die
bedreigd worden. Of die bedreiging
meer is dan haatmail op computers en
websites is staatsgeheim.

Een suggestie: geef parlementsleden die
door moslimextremisten bedreigd wor-
den een ‘Khadafi-lijfwacht’, van jonge
moslima’s die bij de politie werken, en
— in burger, liefst met hoofddoekje om
— de bedreigde persoon te beschermen.
Dat bij een aanslag ook moslima’s
gedood kunnen worden zal fanatici mis-
schien niet afschrikken. Het kan wel
integratie en emancipatie van moslims
bevorderen (zeker als moslimorganisa-
ties zich achter deze suggestie plaatsen)
al was het maar vanwege de discussies
die het op zal roepen.

‘Het is oorlog, het internationale terrorisme
bedreigt nu ook de Nederlandse samenle-
ving’.

De werkelijkheid is dat de moorden op
Pim Fortuyn en die op Theo van Gogh
puur Nederlandse aangelegenheden
waren. Zij vormen geen bedreiging voor
Nederland als samenleving. Vreemd
genoeg wordt steeds gesproken over ‘de
eerste twee politieke moorden na die op
Johan de Witt in 1672". Is men vergeten
dat er andere doden vielen? Bij de trein-
kaping in Beilen door jonge Molukkers

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 23



en bij een aanslag op een schip van
Greenpeace. De positie van de jonge
Molukkers toen is vergelijkbaar met die
van bepaalde jonge moslims nu.
Nederland reageerde nogal nuchter op
de treinkaping. En niet onverstandig.
Thans staart men zich blind op de twee
‘bekende Nederlanders’. Drie eremoor-
den, kort na elkaar vormen slechts een
gemengd bericht. Bij zinloos geweld, en
moorden op leerkrachten en winkeliers
zijn de offici€le reacties eerder ‘sorry’
dan een beleid om het land ‘safe’ te
maken. Toch vormen dit soort moorden
en geweld in het algemeen een grotere
bedreiging voor de samenleving dan de
risico’s die ‘bekende Nederlanders’
lopen. Een leraar kan niet afgeschermd
worden van zijn leerlingen, een winke-
lier niet van zijn klanten. Het gewelds-
probleem is veel groter dan het terroris-
meprobleem. Er worden jaarlijks 80.000
kinderen mishandeld. Dat zijn, zo zeg-
gen deskundigen, evenveel potentiéle
geweldplegers in de toekomst (op vijftig
na, die sterven als gevolg van mishan-
delingen).

‘In de strijd tegen terrorisme moet alles uit
de kast worden gehaald’.

In de politieke debatten over terrorisme
vallen langzamerhand drie stromingen
te onderscheiden. De eerste bepleit
harde maatregelen. Een tweede keihar-
de maatregelen. De derde tenslotte kei-
en keiharde maatregelen. Het woord
‘hard’ is niet meer weg te denken uit het
politieke discours zoals dat in de Tweede
Kamer gevoerd wordt. Is ‘hard’ effec-
tief? Komt men niet in een spiraal van
terreur — repressie — terreur — hardere
repressie enzovoorts?

De aanslag op Theo van Gogh mislukte
op één belangrijk punt. De dader had
als martelaar willen sterven. Door onei-

genlijke zaken uit de kast te halen, zoals
het belemmeren van het werk van
kamerleden, teneinde maximaal te kun-
nen straffen, dreigt men alsnog een
martelaar van hem te maken. Zeker in
de ogen van gelijkgezinden. Haatmail
van moslims wordt strafbaar. Maar kijkt
men even hard naar haatmail tegen
moslims? Rechtsongelijkheid wekt
woede. Zeker in een samenlevingen die
er hoog van opgeeft een rechtsstaat en
een democratie te zijn.

Apologie van terreur wil men vervol-
gen. Maar premier Balkenende noemde
kort geleden Von Stauffenberg, die in
1944 de aanslag op Hitler pleegde, een
groot Europeaan. Krijgt hij daar straks
last mee? Hoe je het ook wendt of keert,
die aanslag valt onder elke omschrijving
van terreur. Er zat zelfs een heus com-
plot achter. ‘Ja, maar dat was wel wat
anders!” zal men roepen. Maar roepen of
denken jonge moslims die zich gediscri-
mineerd voelen dat ook? Wie alles uit de
kast van de rechtstaat haalt loopt het
risico als een olifant door de porselein-
kast van die rechtstaat te lopen, daarbij
de mensenrechten te vertrappen en de
porseleinkast leeg achter te laten.

‘Het is begrijpelijk dat de AIVD wordt ver-
sterkt in de strijd tegen terrorisme’.

Deze uitspraak beluistert men zelfs bij
scherpe critici van het antiterreur beleid.
De AIVD is een geheime dienst, ont-
trekt zich aan openbare en in feite ook
aan ‘vertrouwelijke’ controle. Het
bestaan en accepteren van de AIVD legi-
timeert schending van de rechten van
de mens. Fouten en vergissingen van
geheime diensten hebben hierdoor veel
fatalere gevolgen voor de mensenrech-
ten als bij instellingen die in het open-
baar werken. Zonder dat zij zich kun-
nen verdedigen en zelfs zonder dat zij er

24 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

weet van hebben worden dossiers over
personen aangelegd, dikwijls met
onjuiste informatie. Deze valse informa-
tie kan tegen deze mensen gebruikt
worden. Er zijn voldoende gevallen
bekend waar dit het geval is geweest.
Geheime diensten gaan de bevoegdhe-
den die zij formeel hebben te buiten
zoals zelfs vertrouwenscommissies, die
lang niet alles vernemen, constateren
(onlangs nog ten aanzien van de mili-
taire inlichtingendienst).

Geheime diensten richten hun aandacht
— en doorgaans bij voorkeur — op kriti-
sche en oppositionele groepen en perso-
nen die naar maatschappelijke en poli-
tieke veranderingen streven met volko-
men legale middelen en zonder op enig
moment de veiligheid van staat of van
personen in gevaar te brengen. Geheime
diensten hebben altijd de neiging om
complotten te zien waar die niet bestaan
en het bestaan van een netwerk als
bewijs voor een complot te zien.

De diensten zelf zijn maar al te vaak
betrokken geweest in puur criminele
activiteiten, hebben daartoe aangezet en
duistere zaken verdoezeld. Men beden-
ke dat de hier boven reeds genoemde
terreuraanslag op een schip van
Greenpeace, waarbij een Nederlander

gedood werd, gepleegd werd door een
geheime dienst. Men bedenke dat
onlangs een Nederlander, van mede-
plichtigheid van zeer zware, onder
Saddam Hoessein in Irak begane misda-
den verdacht, geruime tijd in een veilig
tehuis van de AIVD kon verblijven.
Geheime diensten hebben een reéel
belang bij het bestaan van personen en
groepen die zij denken in de gaten te
moeten houden. Daarmee hebben zij er
belang bij de gevaren die deze groepen
voor staat of maatschappij zouden kun-
nen hebben, zo groot mogelijk voor te
stellen. Tegenover de uitspraak waar-
mee deze alinea begon valt de stelling te
plaatsen: De AIVD versterkt het terro-
risme.

Alles overziende komt de Liga voor de
Rechten van de Mens tot geen andere
conclusie dan dat door toedoen van de
overheid en aangewakkerd door een
deel van de media er in Nederland een
klimaat is geschapen welke het terroris-
me eerder aanwakkert dan ontmoedigt.
Een toekomstig historicus van de strijd
voor mensenrechten kan de periode in
ditland vanaf de moord op Pim Fortuyn
en in het bijzonder de tijd na de tweede
november 2004 beschrijven onder de
titel: “‘Nederland zet de klok terug.’

NIEUW-GUINEA vervolg van pag. 20

(8) In het Papoea-gebed, De Vrije 64/14, 7 april 1962, p.6, ondertekend door Soci, komt de passage
voor: ‘Wij aten en werden gegeten. Wij waren wilden en wisten dit niet.” Dan komt de opmerke-
lijke wending: de vreemde overheersers doden mensen en begraven de gedoden — dat zouden
‘wij’ (de Papoea’s dus) grote zonde vinden. Aan dit ‘gebed’ is de titel van dit artikel ontleend.
Misschien is dit ook even de gelegenheid om een ander hardnekkig racistisch cliché uit de jaren
zestig — en daarna - te vermelden: ‘de eerste blote vrouw op de televisie’. Dit was niet een guitig
tiepje bij de VPRO, maar menig anoniem rijksgenote in een leerzame documentaire — mijn oma,
die Televisie had (iets bijzonders!) kon het niet laten te zeggen: ‘Zielig evengoed he, die mensen’
— omdat ze geen kleren aanhadden... — (9) Van 't Veer, p.49.— (10) De Vrije, 64/14, 7 april 1962, p.1.
— (11) Rubriek Woelige wereld, De Vrije, 64/12, 24 maart 1962., p.5. — (12) De Vrije, 64/2, 13 januari
1962, p.6. — (13) De Vrije, 64/36, 15 sept. 1962, p.5. — (14) Zending, Missie — ‘en zo meer’, De Vrije,
64/3, 20 januari 1962, p.4. Kooijman schrijft de gangbare naam van het volk wel met een hoofdlet-
ter. Het ‘en zo meer’ verwijst naar het Nederlands Bedrijfsleven.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 25



PASSIE VOOR VRIJHEID
Een nieuwe biografie over Clara Wichmann

Rudolf de Jong

Op 18 november vorig jaar vond in haar ouderlijk huis in de Brigittenstraat in Utrecht de
presentatie plaats van de biografie Passie voor vrijheid. Clara Wichmann (1885-1922)
geschreven door Ellie Smolenaars (Aksant Amsterdam 2005, 248 p. geill). Tijdens de pre-
sentatie werd het woord gevoerd door de burgemeester van Utrecht, Femke Halsema, Hetty
Paschier, Ellie Smolenaars en Rudolf de Jong. Het verhaal van de laatste laten wij hieronder
volgen, niet de letterlijke tekst maar uitgewerkt van zijn aantekeningen en aangevuld.

(Red.)

Ik ben de enige man onder de vijf spre-
kers die vanmiddag aan het woord
komen. Het leek mij dan ook wel aardig
om te beginnen met alle aanwezige
dames op de kast te jagen met de mede-
deling dat ik bij voorkeur spreek over
Clara Meijer-Wichmann en niet van
Clara Wichmann. Voordat u mij nu gaat
verwijten dat ik een feministische golf
gemist heb en dat Clara en Jo Meijer
slechts kort met elkaar getrouwd waren
en beiden het huwelijk als een formali-
teit beschouwden - zoals men ook in de
biografie van Ellie Smolenaars kan lezen
— haast ik mij om te zeggen dat ik de
naam Meijer-Wichmann niet vanwege
het huwelijk prefereer maar om een
geheel andere reden. En wel omdat het
aan Jo Meijer te danken is dat Clara voor
de geschiedenis ‘gered’ is. U kunt dus
weer van de kast afkomen.

Jo Meijer heeft alles gedaan en zichzelf
daarbij weggecijferd om na de dood van
Clara haar geschriften te verzorgen en
gepubliceerd te krijgen. Hij heeft enkele
van haar belangrijkste studies en colle-
ges, die slechts in aantekeningen aan-
wezig waren, uitgewerkt en publicabel
gemaakt. Bovendien heeft hij — en na
zijn dood Clara’s dochter Hetty Paschier

— haar nalatenschap, het archief waarop
de biografie van Ellie Smolenaars voor
een groot deel gebaseerd is, zorgvuldig
bewaard. Als oud-medewerker van het
Internationaal Instituut voor Sociale
Geschiedenis ben ik de redders van een
stuk geschiedenis of van een persoon
altijd uiterst dankbaar. En wie weet
kunnen wij na een volgende feministi-
sche golf elkaar vinden met de namen
Clara en Jo Wichmann-Meijer.
Waarschijnlijk zijn wij het hier ook zon-
der haar, maar in ieder geval, indien
Clara hier vanmiddag aanwezig had
kunnen zijn, dan vormden wij nu een
multicultureel gezelschap. Clara was
een allochtoon. Geboren in Duitsland
uit Duitse ouders die overigens wel in
Utrecht woonden.

Het is zeker niet de minste verdienste
van het boek dat daarin uitvoerig aan-
dacht wordt geschonken aan de Duitse
achtergrond. Dat Clara als jong meisje
Goethe, Schiller en Heine las was op
zich zelf niet zo opmerkelijk. Dat was in
haar tijd ook in Nederlandse intellectu-
ele en culturele kringen vrij gewoon. De
band met Duitsland en de Duitse cul-
tuur ging echter veel dieper. Er was de
Duitse familie, waar zij als kind en jong

26 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

meisje veel en graag kwam. Met een
Duitse neef voelde zij zich zeer verbon-
den en zij voerden een lange correspon-
dentie. Haar dagboek hield zij in het
Duits bij en in het gezinsleven speelde
de Duitse afkomst een belangrijke rol.
Bij een allochtoon vragen wij ons van-
daag de dag natuurlijk direct af: is die
wel echt geintegreerd in de Nederlandse
samenleving?

Bij Clara lijkt dat duidelijk. Zij ontving
een gedegen Nederlandse gymnasiale
en universitaire vorming. Sociaal was zij
bijzonder actief. In de vereniging van
vrouwelijke studenten in Utrecht, waar-
van zij praeses werd. In de vrouwenbe-
weging waarin zij actief was; opkwam
voor vrouwenkiesrecht; de grote
‘Tentoonstelling De Vrouw 1813-1913’
hielp organiseren; in de redactie zat en
vele artikelen schreef voor het
Encyclopaedisch Handboek De vrouw,
de vrouwenbeweging en het vrouwenvraag-
stuk. Zij zette zich in voor humanisering
van het strafrecht en richtte een comité
op tegen de bestaande opvattingen over
het straffen.

En van daaruit voerde haar engagement
haar verder. Tegen de Eerste
Wereldoorlog en spoedig daarna actief
in de antimilitaristische beweging en
verdedigster van het revolutionaire
anarcho-syndicalisme. Vanwege dat
revolutionaire engagement zou men
haar ook als niet geintegreerd in de
bestaande Nederlandse samenleving
kunnen beschouwen — vandaag de dag
zou ze zeker een dossier hebben bij de
AIVD. Maar men kan zo'n dossier ook
beschouwen als een diploma van inbur-
gering. Zo zou zij het zelf ongetwijfeld
gezien hebben.

Terug naar de biografie van Ellie
Smolenaars. Het eerste hoofdstuk heet

‘Het Rovershol’ en draagt de ondertitel
‘Waarin Clara bij haar familie in
Hamburg Altona logeert, rovertje speelt
en vrijheid beleeft.” Het deed mij eerlijk
gezegd een beetje denken aan een
ouderwets jongensboek. En inderdaad
het opent met de gesprekken tussen vier
rovertje spelende kinderen. Als histori-
cus kijk je dan even vreemd op en
prompt sloeg ik het hele boek maar even
over om achterin naar het notenappa-
raat en een verantwoording te zoeken.
Een notenapparaat was er niet. Wel
‘notities over inspiratie en methode’.
Daarmee werd ik geheel gerustgesteld.

De schrijfster heeft voor haar biografie
de docudramatische methode gevolgd.
Van het overvloedige bronnenmateriaal
heeft zij haar eigen verhaal gemaakt en
heeft daarbij, met een voor een histori-
cus grote passie voor vrijheid van de
documenten  gebruik  gemaakt.
Zodoende zijn fragmenten uit een brief
wel eens voor een gesprek in een geheel
ander jaar gebruikt, zijn personen die
voor Clara van betekenis waren wel
eens weggelaten. Van voetnoten is dan
ook — terecht — afgezien door de schrijf-
ster. Wel beantwoordt zij de vraag of het
werkelijk zo gebeurd is bevestigend
voor negentig procent van haar ver-
haal.

Ik denk dat de kritiek wel wat moeite
zal hebben met de docudramatische
aanpak. Ik heb dat niet omdat het eerlijk
verantwoord wordt: zo heb ik gewerkt.

Door het levensverhaal zoals Ellie
Smolenaars het vertelt werden mij in
ieder geval twee zaken — die samenhan-
gen — scherper duidelijk dan tot nog toe
het geval was. Het belang van de moe-
der van Clara — met wie zij een nauwe
band had - en de geheel andere positie
van de generatie van de moeder en die

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 27



van de dochter. Terwijl Aletta Jacobs
nog had moeten vechten voor haar posi-
tie en acceptatie als studente en er ook
later alleen voor stond in haar strijd bin-
nen een volledige mannenwereld,
behoorde Clara tot de generatie van
studentes die op de universiteit al een
gevestigde positie had verworven met
een eigen vereniging enzovoort (al wer-
den de meesten van hen na hun huwe-
lijk gewoon huisvrouw met alle frustatie
van dien). Clara’s moeder was ongetwij-
feld eveneens zeer begaafd, maar
ondanks het feit dat zij professorsvrouw
was had zij nooit de mogelijkheden
gekregen die haar dochter wel had.

De definitieve biografie over Clara
Meijer-Wichmann is deze biografie
mijns inziens niet geworden. Maar ik
geloof niet in definitieve boeken en
Clara deed dat ook niet. Zelf had ik
graag gehad dat de sociaal-politieke
context wat ruimer in beeld was
gebracht. Nu komen we wel allerlei
geestverwante personen tegen die een
rol speelde in Clara’s leven — Bart de
Ligt, Geertruide Kapteyn-Muysken,
Bernard Reindorp en natuurlijk Jo Meijer
— maar zij blijven wat schimmig. De
bewegingen waar zij deel van uitmaakte
en de positie die zij daarin innam komen
niet echt uit de verf. En over de inhoud
van haar geschriften lezen we nauwe-
lijks iets.

Daarom wil ik hier op de betekenis die
Clara Meijer-Wichmann voor de bewe-
ging had nader ingaan. En wel aan de
hand van een bekende uitspraak van
Bart de Ligt na haar dood: ‘Zij bewoog
zich onder ons als het gouden meisje op
Rembrandt’s Nachtwacht'.

Nu ben ik een cultuurdragertje dat er
wezen mag. Ik heb die Nachtwacht dan
ook wel eens bekeken. Er staat nogal

wat manvolk op. Als ik goed geteld heb
23 stuks. En dan zijn er ook nog een
paar manspersonen van het doek afge-
sneden om het schilderij op de maat te
krijgen van het kunstzinnig niveau van
burgemeesters..., burgemeesters van
Amsterdam uiteraard, niet die van
Utrecht. Tussen al die mannen is één
vrouw op de Nachtwacht te zien, het
gouden meisje. Eerlijk gezegd is dat wel
een beetje representatief voor de man-
vrouw verhouding in de linkse bewe-
gingen in Clara’s tijd.

Er is echter iets merkwaardigs aan de
hand met het gouden meisje. En wel een
enorm verschil in de verhouding tussen
het meisje en de mannen op het schilde-
rij enerzijds en anderzijds de verhou-
ding tussen haar en de mensen, de kij-
kers, voor het schilderij. Als toeschou-
wer valt je blik direct op het gouden
meisje terwijl de mannen in het schilde-
rij haar geen blik waardig keuren. Die
hebben het veel te druk met hun wapens
en hun vaandels. Wat doet dat lieve
kind eigenlijk tussen al dat manvolk
denk je. Ze hoort er niet echt bij.

Nu, datis bij Clara wel heel anders. Hier
geen verschil in de blik van de mensen
die met haar in die bewegingen zaten en
ons die als historische toeschouwers
met de afstand van de tijd terugblikken
op die bewegingen. Tijdens haar leven
was het heel duidelijk wat zij tussen de
mannen deed. Zij werd direct opge-
merkt, hoorde er bij en maakte van meet
af aan een grote indruk op degenen die
haar meemaakten. En wie als historicus
of als geestverwant terugblikt naar de
oude bewegingen ziet direct dat haar
optreden en haar denken eruit sprin-
gen.

Wat maakte haar zo bijzonder? De link-
se organisaties waren in haar tijd vooral

28 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

propagandistisch. Het was een tijd van
felle debatten, heftig en vaak hilarisch.
Het eigen gelijk werd vanzelfsprekend
gevonden. Het ging erom de tegenstan-
der in de grond te boren.

Clara deed dat niet. Mijn hoogleraar
economie zei eens: Elke wetenschappe-
lijke stroming en richting wordt verde-
digd door de grootste idioten en door
heel scherpzinnige mensen. Wil je de
wetenschap als zodanig vooruit helpen
dan moet je de discussie aangaan met
de scherpzinnigsten onder je tegenstan-
ders. Clara deed dat in haar geschriften,
haar lezingen en in de discussies over
het socialisme en de samenleving. Zij
polemiseerde zonder te polariseren en
dat zonder concessies te doen of naar
goedkope compromissen te zoeken. Van
kapotmaken van de tegenstander is bij
haar nooit sprake. Zij wist de ander in
zijn of haar waardigheid te laten en haar
eigen denken en het socialisme te ver-
rijken door zich in het denken en de
argumenten van de ander te verdiepen.
In het Nederland van vandaag, waar
banale scheldpartijen de plaats hebben
ingenomen van polemieken, waar de
rechten van de mens niet meer schijnen
te gelden voor vluchtelingen en illega-
len, zou zij zeker de manier van discus-
siéren, van praten en schrijven over
vreemdelingen en andere slachtoffers
van de bestaande maatschappelijke
wereldorde aan de orde hebben gesteld.
En dat op haar kalme manier.

Door deze manier van optreden en beto-
gen, heeft Clara Meijer-Wichmann,
ondanks het feit dat zij door haar te
vroege dood slechts kort actief heeft
kunnen zijn in en rond de antimilitaris-
tische en libertaire bewegingen een blij-
vende indruk achtergelaten op de men-
sen die haar meegemaakt hebben.

Hoe groot haar betekenis en prestige

was heb ik persoonlijk het sterkst
gevoeld door een uitspraak van mijn
vader, Albert de Jong, die samen met
haar actief was voor het antimilitarisme.
Hij deed die uitspraak misschien een
veertig jaar na haar dood. In een gesprek
dat helemaal niet over Clara ging maar
over de Spaanse burgeroorlog welke in
1936, meer dan veertien jaar na haar
dood, uitbrak.

Die burgeroorlog was in veel opzichten
een traumatische ervaring voor de
bewegingen waarin Clara een rol had
gespeeld. Twee beginselen die beide
diep geworteld zaten kwamen toen met
elkaar in botsing. De solidariteit en de
bovengewelddadige strijdmethoden. De
Spaanse anarchistische en syndicalisti-
sche geestverwanten verdedigden zich
met de wapens in de hand tegen het
Spaanse fascisme van generaal Franco.
Moest men de solidariteit met de
Spaanse kameraden laten prevaleren en
hen op alle mogelijke manieren steunen
in hun strijd of moest men daarvan een
zekere afstand bewaren en vasthouden
aan de geweldloosheid?

Deze vraag verdeelde de beweging. Het
besef dat men ondanks gemeenschap-
pelijke idealen en uitgangspunten toch
zo ver van elkaar bleek te staan en
elkaar niet kon vinden werd door alle
betrokkenen als zeer schokkend erva-
ren. Het leidde weliswaar niet tot onder-
linge verkettering. Doch er ontstond een
zekere vervreemding van elkaar. Zo ook
tussen mijn vader en hem heel dierbare
vrienden. Terwijl hij hierover en over
het toen door hem gevoelde verdriet
sprak zei hij, meer tot zichzelf dan tot
mij: “Misschien zou het anders gelopen
zijn als Clara Meijer-Wichmann nog
geleefd had’. Voor mij zijn deze woor-
den het grootste compliment dat men
Clara Meijer-Wichmann kan maken.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 29



MARKTECONOMIE ZONDER KAPITALISME*
Silvio Gesell en de ontwikkeling van zijn idee n

Werner Onken**

1

In 1891 publiceerde de Duits-Argentijnse koopman Silvio Gesell (geboren in 1862 in St.
Vith bij Eupen/Malmedy, gestorven in 1930 in de landhervormings-codperatie Eden-
Oranienburg) in Buenos Aires zijn eerste brochure Die Reformation im Miinzwesen als
Briicke zum sozialen Staat (‘De hervorming in het muntstelsel als brug naar de sociale
staat’). Daarmee legde hij de eerste steen voor een omvangrijk werk over de vraag naar de
oorzaken van het sociale vraagstuk en naar wegen om tot een oplossing te komen. Praktische
ervaringen, die Gesell tijdens een economische crisis in Argentinié had opgedaan, leidden
hem tot een zienswijze die het marxisme tegensprak: de uitbuiting van de menselijke arbeid
zou zijn wortels niet in het particulier bezit van de productiemiddelen hebben, maar in
structurele fouten in het geldsysteem. Evenals de klassieke filosoof Aristoteles onderkende
hij de tegenstrijdige dubbelrol van het geld als een de markt dienend ruilmiddel én een de
markt tevens beheersend machtsmiddel.

Gesells oorspronkelijke vraag luidde: markt worden onttrokken door het in

Hoe kan men de eigenschap van het
geld als woekerend machtsmiddel over-
winnen, zonder het daarbij als neutraal
ruilmiddel op te heffen? De macht van
het geld over de markten herleidde hij
tot twee oorzaken: ten eerste kan men
het gebruikelijke geld als middel van
effectieve vraag (Nachfragemittel)
oppotten, dit in tegenstelling tot de
menselijke arbeidskracht of de goederen
en diensten aan de aanbodkant van de
economie. Zonder noemenswaardige
schade voor zijn bezitter kan het om
speculatieve redenen tijdelijk aan de

een ‘inactieve kas’ op te potten.

Ten tweede heeft geld het voordeel, dat
het veel mobieler is dan goederen en
diensten; net zoals de joker in het kaart-
spel is het te allen tijde en overal inzet-
baar. Deze twee eigenschappen verlenen
het geld - vooral de bezitters van gro-
tere sommen — een bijzonder privilege:
zij kunnen de kringloop van kopen en
verkopen, sparen en investeren onder-
breken of van de producenten en consu-
menten een rentebedrag als bijzondere
premie eisen, dat zij van het speculatie-
ve oppotten van geld in de inactieve kas

**Dit artikel van de West-Duitse econoom Werner Onken is een bekorte versie van een artikel dat
eerder verscheen in American Journal of Economics and Sociology, okt. 2000, en is gebaseerd op een
bijdrage van Onken aan Handbuch der deutschen Reformbewegungen 1880-1933, Diethard Kerbs und
Jurgen Reulecke (Hrsg.), Wuppertal 1998. Daarin is een uitgebreide literatuurverwijzing
opgenomen. Deze is ook te vinden op de website van Verlag fiir Sozialokonomie (www.sozialoeko-
nomie.info). De vertaling is van Beate Bocking (bocking@muenster.de), die één van de redactiele-
den is van het blad Faireconomy, uitgave van INWO (Initiative fiir Natiirliche Wirtschaftsordnung),
Blasiusstrasse 63, Diisseldorf. Deze organisatie propageert geld- en landhervorming, gebaseerd op
de ideeén van Gesell en anderen. (Red.)

30 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

afzien en het geld in reéle economische
activiteiten steken.

De structurele macht van het geld berust
niet alleen op zijn daadwerkelijke opslaan,
de mogelijkheid van de circulatieverbre-
king is al toereikend, om aan de econo-
mische stofwisseling in het sociale orga-
nisme de voorwaarde te verbinden dat
hierbij eerst het geld met een rentebe-
drag bediend wordt. De rentabiliteit
(‘Rentabilitit’) gaat voor het goede huis-
houden (‘Wirtschaftlichkeit’), de pro-
ductie wordt meer afgestemd op de
rente van het geld dan op de behoeften
van de mensen. Voortdurend positieve
rentetarieven storen de voor een decen-
trale zelforganisatie van de markten
nodige balans van winsten en verliezen.
Volgens Gesell leiden zij tot het ziek-
worden van het sociale organisme, met
een heel complex aan symptomen. Het
rentedragende en daarom niet neutrale
geld veroorzaakt een inkomensverde-
ling die niet in overeenstemming met de
prestaties en niet rechtvaardig is. Deze
inkomensverdeling leidt tot een concen-
tratie van geldvermogens en kapitaal-
goederen en daarmee tot een monopoli-
sering van de economie.

Aangezien de geldbezitters heer en
meester over beweging of stilstand van
het geld zijn, kan het geld niet ‘uit zich-
zelf” door het sociale organisme vloeien
zoals het bloed door het menselijk
lichaam. Daarom zijn een maatschap-
pelijke controle van de geldomloop en
een juiste dosering van de geldhoeveel-
heid niet mogelijk; deflatoire en infla-
toire schommelingen in het algemeen
prijsniveau kunnen optreden. En wan-
neer zich met de ups and downs van de
conjunctuur grotere geldsommen op
grond van een tijdelijk dalend rentepeil
zo lang van de markten terugtrekken tot
dat het vooruitzicht op rendabele beleg-

gingen weer beter wordt, volgen stag-
naties in de afzet e, werkloosheid.

Als weg om het geld van de macht te
beroven dacht Gesell niet aan het terug-
grijpen op het kanonieke renteverbod
van de Middeleeuwse scholastiek of
zelfs aan het uitschakelen van zoge-
naamde ‘joodse woekeraars’. Veeleer
stelde hij zich een institutionele veran-
dering in het monetaire stelsel voor, op
zo'n manier dat het houden van geld in
de inactieve kas aan kosten wordt ver-
bonden, die de voordelen van liquiditeit
en de mogelijkheid tot opslaan neutrali-
seren. Wanneer een tarief voor het in de
inactieve kas houden wordt opgelegd —
vergelijkbaar met het staangeld voor
goederenwagons in het treinverkeer —
verliest het geld zijn overmacht over de
markten en vervult het alleen nog maar
een dienende functie als ruilmiddel.
Zodra zijn circulatie niet meer door
speculatie-manoeuvres kan worden ver-
stoord, wordt het mogelijk de hoeveel-
heid van het omlopende geld voortdu-
rend zo aan de hoeveelheid goederen
aan te passen dat de koopkracht van de
munt gedurende lange periodes even
stabiel wordt als maten en gewichten.

In zijn vroege geschriften had het Gesell
uitdrukkelijk over ‘roestende bankbiljet-
ten’ als middel voor een ‘organische
hervorming van het monetaire stelsel’.
Daardoor zou het geld, dat tot dusverre
zowel in het sociale organisme als in de
gehele natuur een ‘dood vreemd voor-
werp’ was, in het eeuwige sterven en
geboren worden van alle leven (‘Stirb
und Werde allen Lebens’) geintegreerd
worden; het zou als het ware ver-
gankelijk worden en zijn eigenschap
verliezen zich door de rente en de rente
op de rente tot in de oneindigheid te
vermenigvuldigen. Zo'n hervorming

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 31



van het muntstelsel zou een integrale,
op de totaliteit gerichte regulatiethera-
pie zijn, die de blokkades in de geldom-
loop zou opheffen en het zieke sociale
organisme hulp tot zelfgenezing van de
veelvuldige conjuncturele en structurele
crisis-symptomen zou bieden, zodat de
geldomloop zich in zijn evenwicht zou
kunnen stabiliseren en zich in de har-
monische algemene orde der natuur zou
kunnen schikken.

In zijn in 1916 in Berlijn en Bern versche-
nen hoofdwerk Die Natiirliche
Wirtschaftsordnung durch Freiland und
Freigeld (‘De natuurlijke economische
orde door Vrijland en Vrijgeld’) zette
Gesell uitvoerig uiteen, hoe bij een sto-
ringvrije geldcirculatie kapitaalaanbod
en -vraag tegen elkaar opwegen, zodat
het rentepeil onder de tot nu toe aanwe-
zige ondergrens van reéel drie procent
kan zakken. De ‘oerrente’ (‘Urzins’), het
tribuut van de werkende mensen aan de
macht van het geld, verdwijnt uit de
rente, die alleen nog maar uit de risico-
opslag en de kostenopslag voor de
gemaakte administratie- en overhead-
kosten van de bank bestaat.

De schommelingen van de rentevoeten
rond dit nieuwe evenwichtige rentepeil
(‘Gleichgewichtszins’) bewerkstelligen
een decentrale sturing van de spaar-
gelden naar aan de behoeften tegemoet-
komende investeringen. Ze heffen elkaar
echter op. “Vrijgeld” als een van de “oer-
rente’ bevrijd geld wordt ver-
delingsneutraal en kan ook geen zoda-
nige invloed op de wijze en omvang van
de productie meer uitoefenen, dat deze
in strijd zijn met de belangen van aan-
bieders en vragers. De volle arbeids-
opbrengst zou, zo verwachtte Gesell,
brede bevolkingslagen in staat stellen
van loon afhankelijke betrekkingen op
te geven en een particulier of cooperatief

bedrijf voor zichzelf te beginnen.

3

Rond de eeuwwisseling van de 19de
naar de 20ste eeuw breidde Gesell zijn
concept van een hervorming van het
monetaire stelsel uit met de eis tot een
hervorming van het grondeigendoms-
recht. De impuls kreeg hij door het lezen
van de werken van de Amerikaanse
landhervormer Henry George (1839-
1897), wiens denkbeelden in Duitsland
door Michael Fliirscheim (1844-1912) en
Adolf Damaschke (1865-1935) verder
ontwikkeld werden. In tegenstelling tot
Damaschkes streven, bij het voortbe-
staan van het particuliere grondeigen-
dom slechts de waardevermeerdering
ten bate van de gemeenschap te belas-
ten, volgde Gesell het voorstel van
Fliirscheim, de grond tegen betaling van
een schadevergoeding aan de voorma-
lige particuliere eigenaars in de handen
van de staat te leggen en voor particu-
lier gebruik tegen het hoogste bod te
verpachten. Zolang de grond een parti-
culiere handelswaar en een speculatie-
object zou blijven, zou de organische
verbinding van de mensen met de aarde
verstoord zijn. Anders dan nationalisti-
sche ideologen ging het Gesell niet om
een verbinding van ‘Blut und Boden’.

Als wereldburger beschouwde hij de
hele aarde als toebehorend aan ieder-
een. Alle mensen zouden ongehinderd
over de aardbol kunnen trekken en zich
onathankelijk van hun herkomst, huid-
kleur en religie overal kunnen gaan
vestigen. Op dezelfde wijze als het
grondoppervlak zouden ook de bodem-
schatten gemeenschappelijk eigendom
moeten worden. Een voor hun admini-
stratie opgerichte internationale organi-
satie zou de bodemrijkdommen als
eigendom van de hele mensheid behe-

32 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

ren en tegen betaling gebruiksrechten
verlenen.

In het begin dacht Gesell net als andere
landhervormers, dat de staat door de
inkomsten uit het verpachten van de
grond in staat zou worden gesteld zijn
verplichtingen te financieren zonder
daarvoor nog verdere belastingen te
moeten heffen (single-tax). De vraag,
aan wie de pachtinkomsten volgens het
verantwoordelijkheidsprincipe (Ver-
ursacherprinzip) daadwerkelijk toeko-
men, leidden hem tot de overweging,
dat de hoogte van de pachten afhanke-
lijk is van de bevolkingsdichtheid, uit-
eindelijk dus van de bereidwilligheid
van de vrouwen om kinderen ter wereld
te brengen en op te voeden. Daarom
wilde Gesell de pachtinkomsten als ver-
goeding voor de opvoedingsprestaties
in maandelijkse bedragen aan de moe-
ders uitkeren, athankelijk van het aantal
minderjarige kinderen — ook aan de
moeders van buitenechtelijke kinderen
en aan de in Duitsland levende buiten-
landse vrouwen. Alle moeders zouden
uit de economische afhankelijkheid van
de vaders, die tot dusverre de kost ver-
dienden, worden bevrijd. De verhou-
ding tussen de seksen zou daardoor op
de grondslag van een liefde vrij van
machtsinvloeden worden gezet.

In de voordracht Der Aufstieg des
Abendlandes (‘De opkomst van het
Avondland’) gaf Gesell uitdrukking aan
zijn hoop, dat de door het kapitalisme
lichamelijk, psychisch en geestelijk lij-
dende mensheid in een natuurlijke con-
currentie-orde (Wettbewerbsordnung),
vrij van privileges en monopolies, gelei-
delijk weer genezen zou en cultureel
zou opbloeien.

4
De Vrijland-Vrijgeld-theorie was een

reactie zowel op het laissez-faire-princi-
pe van het klassieke liberalisme als ook
op denkbeelden betreffende de geleide
economie van het marxisme. Zij is geen
derde weg tussen kapitalisme en com-
munisme in de zin van latere conver-
gentietheorieén of zogenaamde ‘mixed
economies’, dat wil zeggen door de
staat in grote lijnen gestuurde kapitalis-
tische markteconomieén, maar een alter-
natief buiten de tot nu toe gerealiseerde
economische systemen. Om deze theo-
rie als economische orde te kunnen
plaatsen zou men haar als ‘marktecono-
mie zonder kapitalisme’ kunnen ken-
merken. Gesell was bekend met de
overwegingen van de Franse sociale
hervormer Pierre Joseph Proudhon
(1809-1865), die reeds rond het midden
van de 19de eeuw het in privé-bezit
nemen van de grond en de macht van
het rentedragend geld ervoor verant-
woordelijk hield, dat na het eind van het
feodale absolutisme geen maatschappij
was ontstaan, die niet aan gezag onder-
worpen was.

De particuliere grondrente had
Proudhon als roof en de geldrente als
kankerachtige woeker veroordeeld.
Deze uitbuitende vormen van inkom-
sten leidden tot het ontstaan van de
bourgeoisie als nieuwe heersende klas-
se, die zowel de staat als ook de kerken
tot instrumenten van haar heerschappij
over de kleine burgers en de arbeiders
kon maken. Gesells alternatief econo-
misch model is ook verwant aan het
eveneens door Proudhon geinspireerde
libertaire socialisme van de cultuurfilo-
soof Gustav Landauer (1870-1919), die
van zijn kant Martin Buber (1878-1965)
sterk beinvloedde. Parallellen in de
denkbeelden zijn er ook met het liberale
socialisme van de arts en socioloog
Franz Oppenheimer (1861-1943) en met

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 33



de sociale driegeleding van de grond-
legger van de antroposofie, Rudolf
Steiner (1861-1925).

Gesells eerste medewerker Georg
Blumenthal (1879-1929) verbond de
land- en geldhervorming met het idee
van een ‘natuurlijke orde” van de maat-
schappij, waarmee Francois Quesnay
(1694-1774) en andere fysiocraten in de
tijd van de Franse verlichting opgetre-
den waren tegen het feodale absolutis-
me. In 1909 stichtte hij de Physiokratische
Vereinigung als eerste organisatie van de
aanhangers van Gesell, die in Berlijn en
Hamburg uit de gelederen van de land-
hervormers, individualistische anarchis-
ten en syndicalisten kwamen. Toen het
tijdschrift Der Physiokrat tijdens de
Eerste Wereldoorlog aan de censuur ten
prooi viel, verhuisde Gesell naar
Zwitserland, waar hij in de kringen van
de landhervormers, reformpedagogen
en ‘Lebensreformer’ aanhangers vond.
Zij verenigden zich in de Zwitserse
Freiland-Freigeld-Bund. In twee lezingen
Gold und Frieden? (‘Goud en vrede?’) en
Freiland, die eherne Forderung des Friedens
(“Vrijland, de onverzettelijke vereiste
van de vrede’) werkte Gesell de beteke-
nis van zijn hervormingsvoorstellen als
weg naar sociale rechtvaardigheid en
naar vrede tussen de volkeren uit.

5

Na het einde van de Eerste Wereld-
oorlog en de Duitse novemberrevolutie
leidde Gesells verbinding met Landauer
tot zijn korte medewerking als
Volkscommissaris voor financién in de
radenregering van de eerste Beierse
Radenrepubliek. Na haar val werd hij
aanvankelijk wegens hoogverraad aan-
geklaagd, van rechtsvervolging echter
weer ontslagen. Vervolgens ging hij in
de buurt van Berlijn wonen, waar hij de

ontwikkeling van de Weimarrepubliek
in het oog hield en talrijke brochures en
opstellen becommentarieerde. Met een
progressieve, tot 75 procent oplopende
vermogensheffing wilde Gesell het
grootgrondbezit en het grootkapitaal
mee laten betalen aan de aflossing van
de oorlogsgevolgen en tegelijkertijd met
zijn land- en geldhervorming een bin-
nenlandse kapitaalvorming op gang
brengen, die Duitsland in staat moest
stellen aan de eisen van de zegevierende
mogendheden tot herstelbetalingen te
voldoen. Onvermoeibaar protesteerde
Gesell ertegen dat de snel wisselende
regeringen in plaats daarvan de armste
bevolkingsgroepen door een hoge infla-
tie nog meer beroofden ten bate van de
welgestelden, dat zij de herstelbetalin-
gen op de lange baan schoven, Duitsland
van het binnenstromen van buitenlands
kapitaal afhankelijk maakten en dat zij
de stabiele ‘Rentenmark’ door de voor
crises vatbare gouden standaard vervin-
gen.

Vroegtijdig distantieerde Gesell zich van
racistische en antisemitische ideologie-
en. Alhoewel hij sterk door Darwins
evolutieleer beinvloed was, bekritiseer-
de hij sociaaldarwinistische redenerin-
gen. Optredend tegen een opgedreven
nationalisme, zette hij zich in voor een
toenadering tot de westelijke en ooste-
lijke buren van Duitsland. De expansie-
politiek van de verschillende naties zou
door een federatie van Europese staten
vrij van heerschappij worden afgelost.
Bovendien ontwikkelde Gesell eveneens
uitgangspunten voor een globaal mone-
tair stelsel na het einde van het kapita-
lisme. Hij kwam op voor een open
wereldmarkt zonder kapitalistische
monopolies en zonder tolgrenzen, zon-
der nationaal handelsprotectionisme en
zonder koloniale veroveringen. In tegen-

34 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

stelling tot de latere instituties IWF en
Wereldbank, die binnen de bestaande
onrechtmatige structuren de belangen
van de machtigen vertegenwoordigen,
en in tegenstelling tot de Europese
monetaire integratie, wilde Gesell een
‘Internationale  Valuta-Associatie’
oprichten, die een boven alle nationale
munten staand neutraal wereldgeld uit-
geeft en op zo'n manier beheert, dat het
een evenwicht in de vrije internationale
handelsbetrekkingen teweegbrengt.

De grote inflatie van de vroege naoor-
logse jaren bevorderde de snelle groei
van Gesells aanhang tot naar schatting
15.000 personen. Deze viel echter in
1924 uiteen in de gematigde liberale
Freiwirtschaftsbund en de radicale indivi-
dueel-anarchistische  Fysiokratische
Kampfbund. Een harde controverse die
over Gesells vérrijkende ideeén over het
‘afbreken van de staat’ was ontstaan,
heeft tot deze splitsing bijgedragen.
Interne ruzies tussen verschillende vleu-
gels verzwakten zijn aanhang. Omdat
het niet lukte een massabeweging te
worden, deed men tijdens de gehele
periode van de Weimarrepubliek veel-
voudige toenaderingspogingen tot de
sociaaldemocratie, tot de vakbonden en
tot de vredes-, jeugd- en vrouwenbewe-
ging van die tijd.

Tijdens de Grote Crisis in de wereldeco-
nomie richtte de Freiwirtschaftsbund
memoranda aan alle in de Duitse
Rijksdag vertegenwoordigde partijen,
waarin deze voor de rampzalige gevol-
gen van het toenmalige deflatie-beleid
waarschuwde en voorstellen ter over-
winning van de crisis voorlegde. Deze
memoranda vonden echter geen weer-
klank. Toen praktische experimenten
van de Fysiokratische Kampfbund met een
‘Waéra’'-vrijgeld in het openbaar opzien
baarden, werden zij in 1931 in het kader

van de noodverordeningen van rijks-
kanselier Briining door het Duitse
Rijksministerie van Financieén verbo-
den. Bij de verkiezingen voor de
Rijksdag in 1932 bleef een Frei-
wirtschaftliche Partei zonder succes.

Na de machtsovername door het natio-
naal-socialisme nam een deel van
Gesells aanhangers een oppositionele
houding in en werd om die reden ver-
volgd. Een ander deel verdrong uitein-
delijk het inzicht in het ware karakter
van de NS-ideologie en koesterde de
valse hoop dat Hitler en Gottfried Feder
een ‘Brechung der Zinsknechtschaft’
(‘beéindiging van het rente-knecht-
schap’) misschien toch serieus nastreef-
den. Daaruit volgde de poging, de koers
van het economisch beleid van de
NSDAP van binnenuit te wijzigen door
invloed uit te oefenen op hoge functio-
narissen. Ondanks twijfelachtige tacti-
sche aanpassingen aan het regime wer-
den de ‘freiwirtschaftliche’ organisaties
en hun media in het voorjaar van 1934
verboden resp. hieven zichzelf op.

Tot hun verkeerde beoordeling van het
totalitaire regime in het begin hebben
waarschijnlijk niet alleen de pijnlijke
afwijzingen door de partijen in de
Weimarrepubliek bijgedragen, maar
vooral ook de onduidelijkheid over een
gangbare weg naar de realisatie van de
land- en geldhervorming. In Oostenrijk
(tot 1938) en in Zwitserland bleven
‘Freiwirtschaftsbiinde’ voortbestaan.
Van Gesells hoofdwerk verschenen ook
Engelse, Franse en Spaanse vertalingen.

6

In alle Duitse bezettingszones kwamen
na 1945 opnieuw ‘freiwirtschaftliche’
organisaties tot stand. In de Russische
bezettingszone werden zij in 1948 opge-
heven; de machthebbers aldaar

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 35



beschouwden Gesell 6f als een ‘apolo-
geet van de monopoliebourgeoisie’ 6f
net als Marx’ tegenspeler Proudhon als
een ‘kleinburgerlijke socialist’, wiens
doelen met het ‘wetenschappelijk socia-
lisme’ onverenigbaar waren. In West-
Duitsland koos de meerderheid van de
overgebleven aanhangers van Gesell op
grond van hun ervaring met de partijen
in de Weimarrepubliek voor een eigen
partijpolitiek engagement. Zij stichtten
de Radikalsoziale Freiheitspartei, die in
1949 bij de verkiezingen voor de Duitse
bondsdag bijna één procent van de
stemmen kreeg. Daarna veranderde zij
haar naam in Freisoziale Union en behaal-
de bij verdere verkiezingen alleen nog
maar weinig stemmen. Los van dit feit
was er echter wel voorts een Silvio-
Gesell-Tagungsstitte nabij Wuppertal.
Gedurende de jaren vijftig en zestig
bezweek de publieke interesse voor
alternatieve economische systemen
onder het succes van het West-Duitse
‘Wirtschaftswunder’, hoewel economen
van naam, zoals Irving Fisher en John
Maynard Keynes, de betekenis van
Silvio Gesell hadden erkend. Pas sinds
het einde van de jaren zeventig leidden
de massale werkloosheid, de aantasting
van het milieu en de internationale
schuldencrisis tot een herlevende
belangstelling voor Gesells bijna verge-
ten model van een alternatieve econo-
mie. Daardoor werd ook een generatie-
wisseling binnen zijn aanhang moge-
lijk.

In het Schweizerische Wirtschaftsarchiv in
Basel is er een Schweizerische Freiwirt-
schaftliche Bibliothek. In Duitsland is de
Stiftung fiir Reform der Geld- und
Bodenordnung in 1983 met de opbouw
van een Freiwirtschaftliche Bibliothek
begonnen. Als grondslag voor het
wetenschappelijk onderzoek naar Silvio

Gesells theorieén heeft deze stichting
van 1988 tot 1997 een uit 18 delen
bestaande volledige uitgave van zijn
werken gepubliceerd. Hierop gebaseerd
verschijnt een boekenreeks onder de
titel Studien zur Natiirlichen Wirtschafts-
ordnung, die met een algemeen over-
zicht over de honderdjarige geschiede-
nis van de NWO-beweging (NWO =
Natiirliche Wirtschaftsordnung) en met
een keuze uit de werken van Gesells
belangrijkste leerling Karl Walker is
begonnen.

De stichting ondersteunt ook andere
publicaties over vraagstukken van het
grondeigendomsrecht en het monetaire
stelsel en geeft samen met de
Sozialwissenschaftliche Gesellschaft het
Zeitschrift  fiir  Sozialokonomie  uit.
Bovendien loofde zij in 1988 en in 1995
een ‘Karl-Walker-Preis” uit voor weten-
schappelijke studies over het zich zelf-
standig maken van de financiéle mark-
ten ten opzichte van de reéle economie
en over wegen naar de overwinning van
de werkloosheid. Het Seminar fiir frei-
heitliche Ordnung (SffO) publiceert de
tijdschriftenreeks Fragen der Freiheit.
Daarnaastis er een Initiative fiir Natiirliche
Wirtschaftsordnung (INWO), die zich
samen met bevriende organisaties in
Zwitserland en in Oostenrijk inzet om
Gesells gedachten te populariseren.

De vereniging Christen fiir Gerechte
Wirtschaftsordnung verbindt de ideeén
van land- en geldhervorming met de
Joods-christelijk-islamitische kritiek op
de grondspeculatie en op het opleggen
van rente. Margrit Kennedy, Helmut
Creutz en andere auteurs werken aan
een actualisering van de ideeén van
Gesell. Hierbij gaat het onder andere om
de vraag naar de samenhang tussen de
exponenti€le groei van zowel de geld-
vermogens als ook van de schulden en

36 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

de het milieu vernietigende groei van de
reéle economie, om een overwinning
van de dwang tot economische groei en
om een verbinding van de land- en
geldhervorming met een ecologisch

actuele stand van zaken in de theorie-
ontwikkeling maakt het boek Gerechtes
Geld — Gerechte Welt op. Het omvat de
bijdragen tot een 1991 in Konstanz
gehouden congres ‘100 Jahre Gedanken

belastingstelsel. zu einer Natiirlichen Wirtschafts-
ordnung - Auswege aus Wachstums-
Een tussenbalans ten aanzien van de zwang und Schuldenkatastrophe’.

*Silvio Gesell is niet onomstreden. Eind jaren tachtig, begin jaren negentig van de vorige eeuw
woedde er in (West) Duitsland een heftige discussie over de plaats van Gesell in het politieke
spectrum, zijn rol in de Miinchener Radenrepubliek van april 1919 en de betekenis van de huidige
Vrijgeld- en Vrijlandbewegingen die zich op de theorieén van Gesell baseren.

De al eerder lopende discussie kreeg een extra impuls door de uitgave Silvio Gesell. ‘Marx’ der
Anarchisten?, een door Klaus Schmitt geredigeerde bundel die in 1989 verscheen bij de bekende
anarchistische uitgeverij Karin Kramer (Berlijn). Uit (niet-anarchistisch) radicaal-linkse hoek kwa-
men nogal wat aanvallen op Gesell en zijn hedendaagse aanhangers, onder wie Margrit Kennedy
en Werner Onken. Een leidende rol daarbij speelde Jutta Ditfurth, bevriend met de Amerikaanse
eco-anarchist Murray Bookchin en in de jaren tachtig één van de bekendste parlementariérs van
de Griinen. Ditfurth stapte in 1991 uit de partij vanwege onvrede met de rechtse koers van de
Griinen en richtte het blad OekolinX op. Daarin verschenen herhaaldelijk anti-Gesell artikelen.

In Nederland was overigens in die tijd weinig te bespeuren van heftige aanvallen op Gesell.
Integendeel. In 1988 organiseerde de Aktiegroep Strohalm (Utrecht) een congres, met Kennedy als
spreker, over de ideeén van Gesell. Rentevrij geld zou de groeidwang van de economie kunnen
beteugelen en daardoor tot milieuverbetering leiden. In het toenmalige blad ‘t Kan Anders versche-
nen in 1989 diverse artikelen over rentevrij geld.

In haar boek Entspannt in die Barbarei. Esoterik, (Oeko-)Faschismus und Biozentrismus (Konkret Verlag
Hamburg 1996) plaatst Ditfurth Gesells ideeén in de burgerlijke, anticommunistische hoek en zijn
latere aanhangers deels in extreem-rechtse en/of esoterische kringen. Ditfurths betoog doet den-
ken aan het dertig jaar eerder verschenen Die Ideologie der anonymen Gesellschaft van Hans G.
Helms, waarin Max Stirner met terugwerkende kracht medeverantwoordelijk wordt gehouden
voor het Derde Rijk. In ieder geval gooit Ditfurth hedendaagse anarchisten op een hoop met rechts
en ultrarechts als deze Gesell en zijn theorieén niet bij voorbaat verketteren. En het feit dat Gesell
na het neerslaan van de Radenrepubliek in de zomer van 1919 werd vrijgesproken van hoogver-
raad pleit in de ogen van Ditfurth ook al niet in diens voordeel. Tenslotte werd Gustav Landauer
om zijn ideeén doodgeslagen en Erich Miihsam tot een straf van 15 jaar tuchthuis veroordeeld.
Op aandringen van Landauer en Mithsam was Gesell gevraagd om Volksbeauftragte (‘minister’)
van financién te worden in de (eerste) Radenrepubliek. Hij was geen uitgesproken anarchist, maar
vooral Landauer had veel sympathie voor Gesell omdat deze zich op Proudhons economische
theorie baseerde. Gesell was de enige vakminister, maar in de korte week (7-12 april 1919) dat hij
aan het bewind was, kwam hij niet verder dan het uitbrengen van enkele programmatische ver-
klaringen over hervorming van het geldstelsel. Ondertussen waarschuwde de Reichsbank in
Berlijn hem voor ‘experimenten’. Maar daar kwam hij niet alleen niet aan toe, het is de vraag of
Gesell iiberhaupt van plan was om het bankwezen aan te pakken.

In zijn verdediging voor het gerechtshof benadrukte Gesell dat hij Het Kapitaal nooit met geweld,
met stakingen en sabotage bestreden had maar slechts door middel van het instrument Arbeid.
Waarschijnlijk sprak ook zijn anticommunisme en de verklaring van een getuige dat Gesell ‘op
politiek gebied een kind was’ in zijn voordeel (bron: Michael Seligmann, Aufstand der Rite. Die erste
bayerische Riterepublik vom 7. April 1919; Trotzdem Verlag, Grafenau 1989).

Zijn laatste levensjaren sleet Gesell in de Siedlung Oranienburg-Eden, van oorsprong een libertaire
woon- en werkgemeenschap, maar volgens Ditfurth had die zich al rond 1920 in vélkische (rechts-
radicale) richting ontwikkeld. (Red /HR)

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 37



DE BRANDENDE EINDKRAK
VAN STAAT EN KAPITAAL

Andr

de Raaqij

De houdbaarheid van de politici die heden de staatsmacht vertegenwoordigen is even beperkt
als de intellectuele vermogens die zij etaleren. De huidige minister van vreemdelingenzaken
in Nederland is een sterk voorbeeld — vooral opvallend doordat zij in de smaak valt bij de
achterban van wijlen de centrumdemocraten. Maar het vertoog is tegenwoordig op een
groter publiek gericht. Deze Verdonk vond dat in heel Nederland een of andere richtlijn
terzake van omgang in de openbare ruimte maar moest gaan gelden. Het ging hier om de
Rotterdam Code. Het is altijd weer enigjes om te zien in hoeverre dit soort handelaren in

gezwets hun vermeend-eigen taal beheersen.

Een van de kernpunten van deze code is
dat “‘men’ op straat Nederlands spreekt.
De motivatie laat ik nu maar even bui-
ten beschouwing. Het is een in zijn
grove onbenulligheid veelzeggende eis.
Deze is nooit gesteld in Nederland, voor
een land dat economisch in hoge mate
bestaat van de handel is het ook een
onmogelijke opdracht. En voor de zeker-
heid: ook voor Nederland als land-
bouw- en industrieland is dit een pri-
meur. Agrarisch Nederland heeft eeu-
wenlang mede gedreven op de trek-
arbeid van mensen van de andere kant
van de soms kaarsrecht getrokken lijn
die de oostgrens van Nederland vormt
— de hannekemaaiers of poepen. Of dit
laatste woord nu van het Duitse Bube is
afgeleid of niet, het geeft wel aan hoe er
tegen deze mensen werd aangekeken.
Hun taal was Nederduits oftewel Platt,
een verzameling dialecten die het niet
tot standaardtaal heeft gered. In zekere
zin zou vanwege de verwantschap het
Nederlands als zodanig kunnen gelden
—maar ja, een taal is een dialect met een
leger en zelfs tegenover de streken over
de oostgrens die historisch bij de

Nederlanden hoorden is vanuit
Nederland nooit een piepgeluidje in de
sfeer van irredentisme te horen geweest.
‘Grenscorrecties’ die grotendeels onge-
daan zijn gemaakt na veel lawaai uit
Bonn, daar bleef het bij.

Heeft er iemand in Elten en Tudderen —
de kortstondig geannexeerde grens-
plaatsen — destijds op hoge poten geéist
dat men Nederlands op straat sprak?
Geen sprake van natuurlijk, zo goed als
deze eis ook nooit in Friesland gesteld
is. De druk was informeel en daarmee
veel krachtiger dan een officieel straat-
verbod. De christen-anarcho-syndicalist
van joodsen huize S. van den Berg
beheerste naar ik begrepen heb het jid-
disj, en dit zal op straat gesproken zijn
in Nederland - in ieder geval werd het
Nederlands in de ‘joodse’” buurten door-
spekt [raar woord in dit verband] met
Hebreeuwse woorden. Verboten, als het
aan de Code-mensen ligt. Te laat.

En dan het industrieland Nederland. In
feite gaat de jacht op de buitenlandstali-
gen in de eerste plaats tegen hen, en niet
tegen toeristen over wie deze integratie-
minister wel wijselijk zal zwijgen. Er

38 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

konden gerust Nederlandse ronselaars
de dorpen ingestuurd worden in
Marokko en Anatolié in de jaren zestig
en vroege jaren zeventig, en nu is in
Nederland de industrie weg en de men-
sen zijn er nog. De economische situatie
van mensen van Marokkaanse,
Koerdische of Turkse achtergrond is
vergelijkbaar met die van de zwarte
bevolking van de Verenigde Staten van
de afgelopen decennia. Velen trokken
naar de stad met haar industrie in de VS
—en toen werd het “te duur’ om in de VS
arbeiders uit te buiten, de lonen konden
stukken lager en de industrie werd de
deur uitgedaan. De African Americans
bleven achter in de economische val van
de stad (de rust belt) en woonden plotse-
ling in een ghetto waar zij niets hadden
te doen dan werkloos zijn. De gastarbei-
ders van de jaren zeventig die hoe dan
ook uitgewerkt zijn hebben geen achter-
grond als nazaten van slaven, geen
levend getuigenis dus van een onuit-
wisbare schande — maar zij zijn mos-
lims, wat hen in de ogen van de nor-
men-en-waardenregimes bij voorbaat
verdacht maakt.

2

Straatverboden en verbodsbepalingen
om een taal of dialect op school te spre-
ken horen bij sterker gecentraliseerd
bestuurde landen als Groot-Brittanié en
Frankrijk. Voor het spreken van Bretons,
Welsh en andere “dialecten’ die inmid-
dels hun leger verloren hadden werden
op school zelfs lijfstraffen uitgedeeld. In
Canada werd Franstaligen tot ver in de
afgelopen eeuw toegevoegd: ‘Speak
white’ — Engels dus. In deze traditie
staat het al dan niet geformaliseerde
verbod op het spreken van een taal in
het openbaar: kolonialisme. De
Nederlandse minister voor uitzetproce-

dures had zelfs niet het fatsoen om voor
de vorm de tweede ‘autochtone’ taal
van Nederland, het Fries, als mogelijke
straattaal te noemen als verplichte
straat- of schooltaal. Toch heeft het Fries
inmiddels een officiéle status als tweede
landstaal — maar het is niet nodig het in
het zonnetje te zetten als er stemming
gemaakt moet worden tegen ‘buitenlan-
ders’ — de term die de minister opval-
lend vaak gebruikte in haar toespraak
over de Rotterdamse code.

De paradox van het nationalisme is dat
het een “eigen volk’ veronderstelt, met
een ‘eigen land’. Men zou denken dat
degenen die niet tot het eigen volk wen-
sen te behoren vriendlijk uitgewuifd
zouden worden, met medeneming van
‘hun land’. Zo werkt het niet — "het land’
gaat voor, desnoods dient dit dan maar
van zijn bewoners ontdaan te worden.
Dit is een procedure die met forse
VS-bewapening is uitgevoerd in Kroatié
in 1995 — een etnische-zuiveringsoorlog
die wordt voorgesteld als de herovering
van de Krajina — die nooit Kroatisch
geweest was, maar door het uiteenval-
len van Joegoslavié plotseling heilige
Kroatische grond werd. De bewoners
zijn binnen een week verdreven — ‘wij’
waren er bij en zeiden niets. In het hui-
dige Turkije, dat als restant van het
Ottomaanse Rijk nooit als een etnisch
homogene staat bedoeld was, heeft deze
gewelddadige verdrijving nog grotere
vormen aangenomen zonder dat de
Internationale Opinie bijzonder ont-
roerd was (Grieken, Koerden en andere
volkeren in het oosten van Anatolié). Dit
nationalisme veronderstelt in Europa
een vaak naamgevend volk dat geacht
wordt de normen en waarden binnen de
grenzen te vertegenwoordigen. Het valt
nog niet mee deze uitverkorenen inder-
daad tot meerderheid te verklaren.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 39



Tot laat in de negentiende eeuw sprak
de meerderheid van de bevolking in
Frankrijk... geen Frans, de taal van
Parijs en het Ile de France. Deze natio-
nale taal moest door dwang van de staat
opgelegd worden. Hier was of is de
kerk juist de plaats waar de verboden
taal zich kon of kan handhaven. De klus
van de homogenisering van staatswege
moest geklaard worden tegelijkertijd
met de inrichting van het koloniale rijk.
Ambtenaren, ‘ondernemers’ en militai-
ren in de kolonién spraken geen Bretons,
Baskisch of Occitaans — zij hadden het
Frans mee te nemen en te vertegen-
woordigen. De binnenlandse expansie
van de staatsdwang gaat hand in hand
met die buiten de grenzen. Ook Belgié
exporteerde Frans, zoals het oude kolo-
niale rijk Spanje alleen Castiliaans heeft
verspreid — en het Verenigd Koninkrijk
het Engels.

3

Formeel is het kolonialisme voorbij. De
landen die nu bezet worden of bezet zijn
door de Verenigde Staten en hun willige
bondgenoten zijn terroristennesten of
mislukte staten waar orde op zaken
moet worden gesteld. Merkwaardiger-
wijze is dit van oudsher de motivatie
geweest voor kolonisering: Algerije
werd afgeschilderd als een vrijplaats
voor zeerovers en derhalve ten koste
van vele mensenlevens bezet en gekolo-
niseerd door Frankrijk. En een probleem
voor de normen-en-waardenregimes in
de VS en Europa is dat zij niet (meer) in
staat zijn legers op de been te brengen
om kolonién onder de duim te houden.
De truc wordt nog wel uitgevoerd, tot in
Europa zelf aan toe: Kosovo, Bosnié-
Hercegowina en in zekere zin ook
Macedonié zijn kolonién — maar van
wie?

In de wandeling spreekt men over
Europa als men de leden van de EU
bedoelt, en de ertussenliggende landen
als Noorwegen en Zwitserland mogen
dan nog meedoen. Maar overige landen
meer naar het oosten, moeten laten blij-
ken dat zij het verdienen bij Europa te
horen. Rusland zal hier wel nooit voor
in aanmerking komen, van Turkije, dat
meer ‘in Azi€¢’ ligt dan Rusland, staat
het nog niet vast. Dankzij door allerlei
VS- instellingen aardig vormgegeven
staatsgrepen zijn Georgié en de Oekraine
blijkbaar inmmiddels ‘Europees’ gewor-
den - al moeten zij hun Europese status
verder nog braaf waarmaken. Opnieuw
ligt, als in de tijd van de kruistochten
tegen de ‘heidense’ volkeren van
Midden- en Oost-Europa, de grens
ergens in het oosten. Hoe koloniserend
deze verovering was wordt nog uitge-
drukt door het Nederlandse woord
slaaf, dat is afgeleid van de naam van de
volkeren in het oosten, waarvan mensen
lang vrij verhandelbaar waren — speciaal
naar het Arabisch-Iberische schierei-
land. De vele verdwenen volkeren die
eenvoudig uitgeroeid of overvleugeld
zijn, waarvan de Sorben, Kasjoeben en
Lijven in hun zeer precaire voortbestaan
nog getuigen, kunnen als de pendant
van de ‘Indianen” gelden. Wie de geno-
cidale aspecten van de continentale
kolonisatie van Europa beziet moet con-
cluderen dat het Derde Rijk hier een
historische voortzetting van was — zo
zagen de ideologen ervan het ook. De
volkerenmoord werd modern gepland
en industrieel uitgevoerd, een onderne-
ming die huiveringwekkend is in haar
nabijheid in tijd en plaats en in haar
omvang. De derde Drang nach Osten
gaat gepaard met het informeel geweld
van wat de markteconomie wordt
genoemd — de mensen in de voormalige

40 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

reéel-socialistische landen dienen hetzij
als goedkope werkkrachten, waarvoor
de Westeuropeanen niet meer geschikt
geacht worden, of als de overbodigen
zoals zij in de Derde Wereld en in toene-
mende mate in de zogeheten Eerste
Wereld.

Een economisch en politiek stelsel dat
mensen met hun productieve vermo-
gens als overbodig aan de kant zet is
niet alleen moreel verdoemd — dit is iets
wat op deze plaats niet eens expliciet
vastgesteld zou hoeven worden. Dat er
voor (ons — want een van hen ben ik)
overbodigen geen andere ‘toepassing’ is
dan de status van consument, is nieuw.
Het leegjagen van landbouw- en vee-
teeltgebieden, dat nog steeds doorgaat,
was vanuit economisch oogpunt ener-
zijds nodig voor ‘rationalisering en
modernisering’ van de agrarische pro-
ductie, anderzijds om het proletariaat te
scheppen dat de fabrieken moest gaan
vullen. Een dergelijk proces zou alleen
nog in China en misschien India op
grote schaal mogelijk zijn — gesteld dat
de boerenbevolking in het van staats-
wege gevoerde geweld van de markt-
economie berust, wat niet waarschijnlijk
is. In Europa en Noord-Amerika voert
de afbraak van hele economische struc-
turen tot het vormen van het consume-
rende proletariaat, dat noodgedwongen
niets anders heeft aan te bieden dan de
mogelijkheid tot consumeren. Het maakt
de ingezetenen van de ‘ontwikkelde
wereld’” tot de nabije wilden, die met
koloniale zegeningen gepaaid moeten
worden en waartegen steeds zonodig
geweld moet worden ingezet. De spie-
geltjes en kraaltjes dringen zich in het
dagelijks leven in de vorm van opbel-
lende studenten die een reusachtige
aanbieding doen namens een bedrijf dat
vroeger nutsbedrijf heette en door de

staat namens het algemeen werd gedre-
ven. Deze opgelegde marktwerking en
de ongevraagde zegeningen van de bij-
behorende keuzemogelijkheden herin-
nert aan de compagnieén die, voordat
de staat er klaar voor was, de kolonién
overzee exploiteerden en inrichtten naar
hun winstmotieven. De opkomende
staat was er om de wilden onder de
duim te krijgen en hen te beschaven
door hun belasting op te leggen namens
hun nieuwe staatshoofd. Het kolonia-
lisme implodeert zoals ook de staat en
de kapitaalverhouding. Het is in feite
ook niet mogelijk de drie analytisch te
onderscheiden.

4

Voor de derde Drang nach Osten is nau-
welijks een centrum vanwaaruit de peri-
ferie in bezit wordt genomen aan te
wijzen. Brussel? Berlijn? Parijs? Wie
Londen wil noemen kan beter meteen
Washington vermelden. Maar of het
klopt is maar de vraag, ondanks alle
holle retoriek over New Europe.

En wie en waar zijn de wilden en wat is
de beschavende staat? De Nederlandse
minister voor deportatiezaken meende
met haar Code dat er een Samenleving
en een Gemeenschap is, waar niet nader
aangeduiden (tenzij als ‘buitenlanders’)
zich aan hebben aan te passen. Er zijn
mensen die een soort nationale trots
ontleenden aan de verschijningsvormen
van het Nederlandse kapitalisme. Maar
die gloeilampenfabriek bijvoorbeeld
laat alles fabriceren in landen waar ze
op een houtje bijten en waar geen lastige
vakbonden zijn, en hun reclame is in
een soort ‘zelfinvented’ taaltje dat geen
triomf van de techniek meer uitroept.
De goedlopende gemeenschappelijke
voorzieningen die Nederland tot mis-
schien meer dan een verbeelde gemeen-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 41



schap maakten — spoorwegen, posterij-
en, telefonie, energie- en watervoorzie-
ning, het stelsel van betrekkelijke sociale
zekerheid - het is moedwillig en hard-
handig tot de verzameling spiegeltjes en
kraaltjes gemaakt die de consument tot
de status van zwakbegaafd staatsobject
maken: kijk eens, een wonder uit de
kraan; mijn energiel; stuur eens een
kaartje!; allemaal aan het werk! De wilde
in de Samenleving van de minister voor
netjes-een-handjegeven-zaken hoeft niet
eens een spektakelfilm gezien te hebben

voor zijn of haar antwoord: jij hebt een
auto, ik heb een vuurtje. Bij de hete
herfst van Frankrijk herrees plotseling
het Occitaans: Crema pichon, crema (Burn,
baby burn! — er zijn nu eenmaal talen
waarin ‘het’ lekker klinkt).

Er staat ons nog het een en ander aan
beschavingsarbeid met de knuppel te
wachten - het kapitalisme is niet in
schoonheid geboren, het sterft daar ook
niet in, hoe graag wij anarchisten/socia-
listen dit ook hadden gewild.

1S

Y LT ELLITEMND

HE-&ELUI:;HE.ED

EEN THEORETISCHE B

LEEN MANIER \} !
|: . _EW G _.' [}
o YWy ey |

42 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

ALLE BEGIN IS MOEILIJK:
EEN INLEIDING IN HET ANARCHISME
Bert Altena

Er zijn niet zo heel veel boeken van geringe omvang die geinteresseerden invoeren in het
anarchisme. In Nederland was het boekje dat Henri Arvon in 1951 voor de serie ‘Que sais-
je?’ schreelf, naast natuurlijk Alexander Berkman’s ABC van het anarchisme, lange tijd zo'n

inleiding.

Sinds een paar jaar bevat de serie ‘Que sais-je?” ook een boekje van Gaetano

Manfredonia over het anarchisme in Europa,z Van iets zwaarder wetenschappelijk gewicht
is tenslotte nog de oudere inleiding van Peter Losche.3 Wie meer tijd uittrekt, kan natuur
lijk terecht in uitvoeriger boeken van Paul Avrich tot en met Ettore Zoccoli.

De meeste van deze inleidingen zijn
historisch opgebouwd. Ze beginnen in
Griekenland en eindigen, als ze erop
kunnen terugkijken, bij de anders-glo-
balisten. De meeste aandacht gaat
ondertussen uit naar de klassieke schrij-
vers van Godwin tot en met Kropotkin.
Eigenlijk hebben we het dus meer over
boeken die inleiden in de geschiedenis
van het anarchisme en en passant de
lezer bekend maken met de ideeén van
anarchisten (en soms ook met een stuk
van de anarchistische beweging: anar-
chisme van de daad, anarcho- of revolu-
tionair syndicalisme en Spanje). Je komt
stukjes en beetjes van het anarchisme te
weten terwijl het groeit en uitkristalli-
seert, maar deze boeken geven geen
systematisch overzicht van het anar-
chisme als politieke overtuiging.

De enige van de korte inleiders die dat
doet is Alexander Berkman. Hij presen-
teert een systematisch verhaal, waarin
hij de lezer wil overtuigen van het
mooie en goede van de anarchistische
ideeén. Berkman is een echte advocaat
van het anarchisme, die bovendien pro-
beert zijn pleidooi zo eenvoudig moge-
lijk te houden. Iedereen moet het kun-
nen begrijpen. Het aardige van het

boekje is nog steeds dat hij de lezer ook
deelgenoot maakt van wijzigingen in
zijn opvattingen. Dat maakt het erg
menselijk.

Nu is er in Engeland een nieuwe inlei-
ding in het anarchisme verschenen van
de hand van Ruth Kinna, die enkele
diepgravende artikelen over Kropotkin
heeft gepubliceerd en gepromoveerd is
op de esthetische opvattingen van
William Morris. Zij is bovendien redac-
teur van Anarchist Studies.* Haar boek
heet expliciet ‘een gids voor beginners’
en het benadert het anarchisme zoals
Alexander Berkman. Kinna heeft niet
een geschiedenis van het anarchisme
geschreven, maar net als Berkman een
systematische uiteenzetting van wat
anarchisme zoal kan inhouden. Het is
met andere woorden een geografie van
het anarchisme. Natuurlijk bevat het
boek de nodige historische informatie,
maar die dient de systematische uiteen-
zetting. Daarom komt de meeste geschie-
denis aan bod in het eerste hoofdstuk
dat ons vertelt wat anarchisme nu eigen-
lijk is. Waar komt het woord vandaan,
wie zijn de belangrijkste persoonlijkhe-
den, welke denkrichtingen heb je en hoe
ziet de geschiedenis van het anarchis-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 43



tisch denken er in het kort (11 pagina’s)
uit? Daarmee heeft de lezer het basisma-
teriaal waarmee het boek verder werkt.
Het meest kenmerkend van het anar-
chisme is volgens Kinna verwerping
van de staat. Een negatief doel dus. Het
tweede hoofdstuk wordt gewijd aan de
anarchistische kritiek op de staat en aan
zaken als zelfbestuur, gezag, sociale
macht en vrijheid. Begint het boek dus
met een negatieve stelling, Berkman zou
er moeite mee gehad hebben omdat hij
het anarchisme zo prachtig vindt, door
die negativiteit heen weet Kinna heel
mooi de positieve idealen te laten zien
waaruit de kritiek voortkomt.

Het derde hoofdstuk gaat in op twee
uiteenlopende anarchistische alternatie-
ven. Het eerste is dat van de primitivis-
ten, als John Zerzan en John Moore, die
vooral zeer zware kritiek op technologie
verwoorden en de aanlokkelijkheden
van een wereld zonder moderne techno-
logie (zoals die van de jagers en verza-
melaars), ja zelfs zonder taal, daartegen-
over stellen. Het tweede is de aandacht
die anarchisten altijd voor utopieén heb-
ben gehad en het belang van utopieén
voor anarchisten. Het hoofdstuk mondt
uit in een behandeling van enkele expe-
rimenten in anarchistisch samenleven.
In het vierde hoofdstuk gaat Kinna in
op veranderingsstrategieén. Evolutie en
revolutie worden tegenover elkaar
gezet, het belang van het feit dat de ver-
drukten =zichzelf moeten bevrijden,
ideeén over protest en geweld.

Zo wordt op een systematische manier
alles over het anarchisme verteld. Als

inleiding is dit een stuk aantrekkelijker
dan de historische verhandelingen, ter-
wijl op een heel functionele manier de
Bakoenins en Kropotkins ook in dit
betoog meer dan voldoende aan de orde
komen. Het mooie van de opzet van
Kinna vind ik bovendien, dat ze zo fraai
laat zien hoezeer anarchisme debat is.
Het boek is eigenlijk een doorgaande
discussie tussen anarchisten toen en nu.
Inzake geweld komen bijvoorbeeld de
opvattingen van de tolstojanen even-
zeer aan de orde als die van Ted
Kaczynski (de Unabomber). Over het
algemeen neemt Kinna geen stelling, ze
brengt vooral in kaart. Ze heeft relatief
meer aandacht voor engelstalige anar-
chisten, maar dat is gezien het land
waarin dit boek is verschenen wel te
begrijpen. Een Fransman zou meer over
E. Armand spreken. Bij Kinna ontbreekt
hij, maar het individualisme ontbreekt
niet en ook ideeén over vrije liefde wor-
den behandeld.

Het boek is al met al een zeer informa-
tieve Beginner’s guide (ook voor gevor-
derden), maar het is op een heel ander
niveau geschreven dan Berkman’s ABC.
Kinna hurkt niet naast de lezertjes neer,
die moeten maar op haar niveau zien te
komen. Kennis van politieke denkers
(zoals Hobbes of Rousseau) is handig,
maar per slot van rekening is dit een
beginners gids voor anarchisme, niet
voor politieke theorie in het algemeen.
Wie ook daarin een beginner is, zal met
een internetverbinding de ontbrekende
kennis gemakkelijk aan kunnen vullen.

NOTEN

PIET HONIG — HERINNERINGEN
VAN EEN ROTTERDAMS REVOLUTIONAIR*
Dick de Winter

Eind wvorig jaar presenteerde de Kelderuitgeverij in het Rotterdamse museum Het
Schielandhuis haar nieuwste uitgave: de door Piet Honig geschreven Herinneringen van
een Rotterdams revolutionair. Het was alweer de tiende uitgave. Vandaar het feestelijke
tintje en tegelijk, verklaarde Jaap van der Laan in zijn inleidend speech, een eerbetoon aan
Piet Honig. Het was voorbeeldig georganiseerd. In het stampuolle zaaltje sprak Manuel
Kneepkens (van de Rotterdamse Stadspartij) met de bezorger van de herinneringen van Piet
Honig, historicus Bert Altena. Hij heeft de memoires van een nuttig voor- en nawoord
voorzien en de toegankelijkheid van de tekst vergroot met een groot aantal verhelderende
annotaties.

Drie jaar geleden werd het manuscript opgediept uit de collectie van het Internationaal
Instituut voor Sociale Geschiedenis (IISG). Het werpt een interessant licht op de vroeg-
socialistische en anarchistische beweging aan het eind van de 19de eeuw, zowel in Rotterdam
als internationaal. Er zijn memoires van anarchistische arbeiders bekend. Maar die behan-
delen nu juist niet de laatste twee decennia van de negentiende eeuw waarover Honig zijn
licht laat schijnen. Dat maakt zijn memoires zo uniek. Het manuscript is nooit eerder uit-
gegeven.

Het interview werd enkele malen aangenaam onderbroken door de Radicale Vocalen (ook
bekend van optredens tijdens diverse Anmarchistische Boekenmarkten). Zij brachten op
enthousiaste wijze strijdliederen ten gehore.

Pieter Johannes Honig wordt in 1866 in
Rotterdam geboren en sterft in 1953 in
Utrecht. Geinspireerd door Domela
Nieuwenhuis raakt de 19-jarige stoffeer-
der in 1885 in de ban van het socialisme.
In de toenmalige socialistische bewe-
ging, de Sociaal-Democratische Bond
(SDB), blijkt — zoals Georg Orwell in zijn
Boerderij der Dieren (Animal Farm) al liet
zien — de een méér gelijk dan de ander.
Er is sprake van een heren- en arbeiders-
socialisme, iets wat Piet Honig tegen
staat. Bovendien zijn de Rotterdamse
leiders van de SDB van het gematigd-
pragmatische soort. De SDB die konink-

lijke goedkeuring heeft aangevraagd
krijgt die niet. En dus ook geen rechts-
persoonlijkheid. Economische malaise,
strijd om het kiesrecht en een overheid
die de repressie tegenover de socialisten
opvoert, werken radicalisering onder
het proletariaat in de hand. De SDB
kiest uiteindelijk principieel voor vak-
beweging en economische strijd.

Maar dat wil beslist nog niet zeggen dat
daarmee alle leden deelname aan de
kiesrechtstrijd en deelname aan besluit-
vorming in het parlement afzweren. Het
geeft wel aan dat de SDB in politiek
opzicht steeds meer in anarchistische

(1) Henri Arvon, L’ Anarchisme (Parijs 1951). Een Nederlandse vertaling kwam nog in 2000 uit bjj
uitgeverij Voltaire in Den Bosch. Alexander Berkman, ABC van het anarchisme (Utrecht 1980). - (2)
Gaetano Manfredonia, L’ Anarchisme en Europe (Parijs 2001) — (3) Peter Losche, Anarchismus
(Darmstadt 1977) — (4) Ruth Kinna, Anarchism a beginner’s guide (Oxford 2005)

44 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

*Piet Honig — Herinneringen van een Rotterdams revolutionair, Kelderuitgeverij, Utrecht 2005, 461
pagina’s; bezorgd door Bert Altena; geillustreerd; 22,50 euro; www.kelderuitgeverij.nl

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 45



richting koerst. In 1893 besluit de SDB
nooit meer aan verkiezingen mee te
doen. In 1894 wordt de SDB door de
Hoge Raad tot ‘verboden vereniging’
verklaard. Aan het eind van het jaar
gaat de SDB verder als Socialistenbond.
Socialisten die vooral de nadruk willen
leggen op verkiezingen en vooral ook in
het parlement willen strijden, richten in
dat zelfde jaar de Sociaal-Democratische
Arbeiders Partij (SDAP) op.

Het meer radicale deel van het proleta-
riaat blijkt anarchistisch gezind en onbe-
reikbaar voor de SDAP, als ze deze
groep al had willen bereiken.! Meedoen
met de carriere-beluste lieden van de
SDAP is veel Socialistenbonders een
gruwel. Toch blijven er Socialisten-
bonders die niks van het anarchisme
willen weten en nooit totaal afscheid
hebben kunnen en willen nemen van de
parlementaire strategie en het meedoen
aan verkiezingen. Die mogelijkheid
moest 66k benut. Maar de scheidslijnen
blijven dun. Die mate van tweeslachtig-
heid is ook Domela Nieuwenhuis niet
vreemd. Duidelijk is dat hij nooit afwij-
zend tegenover het anarchisme stond.
In tegenstelling tot wat in andere landen
het geval was heeft hij anarchistische
artikelen nooit uit de kolommen van
Recht Voor Allen geweerd. In 1900 zal de
Socialistenbond — Domela heeft dan al
opgezegd en is steeds meer in vrij-soci-
alistische richting geévolueerd — opgaan
in de SDAP.

ANARCHISTEN

Honig sluit zich bij de opkomende anar-
chistische beweging in de havenstad
aan. Hij ontwikkelt zich tot een van de
centrale figuren. Door zelfstudie en de
praktijk van het leven zelf, zijn kennis
van vreemde talen (Frans en Duits) ver-
werft Honig zich in de beweging een

intellectuele status. Van zijn grootvader
heeft hij wat Frans geleerd. Die was als
soldaat met Napoleon naar de Berezina
in Rusland getrokken. In 1892 neemt hij
als gevolg van kritiek op de SDB samen
met een kameraad de landelijke uitgave
van het blad Anarchist voor zijn reke-
ning. In die tijd is er geen radio of tv.
Bladen zijn belangrijk voor de propa-
ganda. Evenals een café of lokaliteit
waar men bijelkaar kan komen om te
vergaderen, bladen te lezen en die te
bespreken.

Er zijn niet zo veel autobiografieén en
memoires van Nederlandse arbeiders
bekend. Zonder grondige kennis van
het arbeidersleven zoals dat door de
arbeiders zelf ervaren werd, is een goed
begrip van ontstaan en ontwikkelin§
van de arbeidersbeweging onmogelijk.
De onlangs overleden historicus Ger
Harmsen heeft zich daarom altijd inge-
spannen ego-documenten te publiceren.
Maar die behelzen meer de sociale
geschiedenis van Noord-Nederland.3
Daarom zijn Honigs memoires juist ook
voor de sociale geschiedenis van Rotter-
dam van betekenis. Over die vroege
periode in de havenstad is weinig
geschreven en zeker niet zo van binnen-
uit als bij Honig het geval is. In zijn
memoires beschrijft hij hoe het was om
in de toen nieuwgebouwde Rotterdamse
wijken op te groeien. We komen heel
wat te weten over hetleven in Rotterdam
zelf en over het leven van de werklieden
in deze uitdijende stad. Honig was zeer
actief in de socialistische en later anar-
chistische beweging in de Maasstad.
Zijn herinneringen geven een boeiend
inkijkje in het vroegere socialisme en
anarchisme, gezien vanuit het stand-
punt van de werkman.

De anarchistische beweging, zo wordt
duidelijk, is een kameraden-netwerk.

46 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

Het klassegevoel manifesteert zich in
een gevoel van onderlinge verbonden-
heid. Maar geruzied wordt er ook, al
zegt hij daar niet zo veel over. Honigs
herinneringen laten wel zien dat er ook
in de anarchistische beweging, net als in
de sociaal-democratische, een heren- en
een arbeidersanarchisme bestaat.

Ook tussen anarchistische groepen
bestaan er verschillen. De historica
J. M. Welcker heeft geschreven dat de
Rotterdamse anarchisten het beste als
‘goddelozen” gekenschetst kunnen wor-
den. De anarchistische Hagenaars zijn
de ‘regeringslozen’ en de Amster-
dammers ‘de havelozen'.

Bert Altena zet daar vraagtekens bij.
Voor de Amsterdammers zijn te weinig
gegevens bekend om ze direct als ‘have-
lozen’ te karakteriseren. Voor Rotter-
dam kan de term ‘goddelozen’ niet gel-
den omdat juist de ernstig aan geloofs-
twijfel onderhevige predikant Willem
Meng zo'n belangrijke plaats innam in
de Rotterdamse gemeenschap. Velen
kwamen bij hem met levensvragen. Zijn
invloed op latere socialisten en anar-
chisten moet groot geweest zijn.
‘Goddelozen” doet de Rotterdamse anar-
chisten ongetwijfeld tekort. Ze waren
meer arbeiders-anarchisten, ze hadden
een ambachtsachtergrond. De Haagse
anarchisten komen meer uit het witte-
boordenproletariaat.

ORANJEFURIE

Erg ontvankelijk voor socialisme en
anarchisme zijn de Rotterdamse arbei-
ders niet. Dat valt naast andere factoren
zeker terug te voeren op migratie van de
bevolking van het omringende platte-
land naar de grote werkstad. Die nieuw-
komers hielden er zeker geen progres-
sieve mentaliteit op na. Stakings-
bereidheid bijvoorbeeld was gering. Het

ging meer om individueel succes. Liever
harder werken en bij de bazen in het
gevlei komen dan verzet aantekenen.
Bovendien maakte de Rotterdamse elite
gesteund door werkliedenorganisaties,
politie en de lokale pers het de socialis-
ten zeer lastig. Bij de volksmassa leefde
wel een gevoel voor rechtvaardigheid
als een collectieve reflex van het in 1868
uitgebroken De Vletteroproer. Maar dat
wil zeker niet zeggen dat die massa dan
ook automatisch het socialisme omarmt.
Volgens Willem van Ravesteyn was het
geestelijk niveau in Rotterdam trouwens
laag. ‘Speculeren op sensatiezucht’
noemt hij een van de belangrijkste pro-
pagandamiddelen om de bevolking
voor het socialisme warm te krijgen.5
Propaganda voeren in de Maasstad bleef
een moeilijke zaak. Maar met openbare
vergaderingen konden de socialisten
soms flinke menigten bereiken. Het is
bekend dat de Rotterdamse volksmassa
in grote woede kon ontsteken als het
koningschap of de godsdienst door die
vermaledijde ‘socialen’ door het slijk
werd gehaald. Domela Nieuwenhuis
werd in 1887 bijna door een opgehitste
en van gratis borreltjes voorziene massa
vermoord. Honig geeft een huivering-
wekkende beschrijving van deze
Oranjefurie. Toen Domela Nieuwenhuis
wegens majesteitsschennis veroordeeld
werd en de gevangenis in ging, bleef het
bijna het hele jaar in Rotterdam onrus-
tig. Socialisten werden aangevallen. Er
was toen veel moed nodig om met Recht
Voor Allen te colporteren.

Via Piet Honig leren we het volksbe-
staan kennen. Door zijn ogen krijgen we
een inkijkje in het caféleven waar veel
gezongen wordt. Ook door hem, hij
moet een mooie stem gehad hebben. Uit
zijn levendige beschrijvingen blijkt dat
burgerlijke normen en regelgeving door

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 47



de staat nog geen wig hadden kunnen
drijven tussen het volksleven en de
rosse buurten in de stad. Het leven van
de prostituees was in de ogen van de
arbeiders een noodlot.

Morele verontwaardiging gold alleen de
nette burgerstand die deze vrouwen in
het verderf hadden gestort. In werklie-
denkringen bestonden burgerlijke en
arbeidersnormen naast en door elkaar.
De dronkeman was misschien geen
toonbeeld van deugd, maar het
Rotterdamse volk zou zijn arrestatie
vaak tegengaan. Mensen uit de werklie-
denstand trouwden, maar heel vaak
woonden ze samen zonder briefje van
de burgerlijke stand. Honig en zijn
vriendin Hannie zijn niet zo uitzonder-
lijk, al hebben ze hun samenwonen met
ideologische motieven omkleed.®

INDIVIDUALISME

Piet Honig woont afwisselend in
Nederland, Belgié en Frankrijk en draagt
ter plekke het anarchisme uit. Hij schrijft
artikelen, vertaalt, houdt voordrachten,
plakt affiches en smokkelt ’s nachts
pamfletten over de grens. Meer en meer
trekt hij naar de militante kant van het
anarchisme: anarchisme van de daad.
Hij vindt dan nog dat geweld is geoor-
loofd. Honig beoefent de schermsport
en heeft ook een wapen in zijn bezit.
Later in zijn leven stelt hij zich vredelie-
vender op. In Parijs ontmoet hij Jean
Grave die indruk op hem maakt. Maar
hij wordt vooral beinvloed door de indi-
vidualistische principes van John Henry
Mackay. Hij raakt overtuigd van een
ideologie die op zuiver egoisme geént
is, verwant aan die van Stirner.

In 1898 vlucht Honig hals over kop uit
Nederland. Hij zelf wil ons doen gelo-
ven dat dat noodzakelijk is omdat de
brochure van Johann Most die hij uit het

Duits vertaald heeft, in handen van de
autoriteiten gevallen is. In deze brochu-
re wordt het fabriceren van bommen
uitgelegd en de lezer aangemoedigd die
voor ‘de goede zaak’ te gebruiken. Maar
op het eerste gezicht bleek het toch te
gaan om een eigen faillissement na
onduidelijke oplichterij. De grens tussen
anarchisme-als-daad en zwendel is
inderdaad ook bij Honig vaak flinter-
dun. Maar waarschijnlijker is dat Honig
een aanslag heeft willen beramen op de
jonge koningin Wilhelmina.”

Honig wekt in zijn herinneringen de
indruk heel open te zijn. Maar over het
leven van zijn feministische vrouw
Hannie vertelt hij bitter weinig. Ook het
feit dat ze twee dochters had komt niet
uit de verf. Honig is karig met zulke
mededelingen. Hij vertelt ook niet dat
hij failliet is gegaan. Het legt nog maar
weer eens de nadruk op het feit dat
memoires altijd met een gezonde dosis
wantrouwen moeten worden gelezen.
Maar waarom deed hij dat? Is daar een
reden voor? Ja, Honigs tekst is geschre-
ven op het moment dat veel van de
genoemde personen nog in leven waren.
Dat maakt duidelijk waarom Honig de
nodige namen heeft verdraaid. Sommige
namen zijn zelfs niet meer te achterha-
len. Naar alle waarschijnlijkheid is
‘bescherming’ de belangrijkste reden
waarom hij allerlei zaken en personen
niet noemt.

Na het uitbreken van de Eerste Wereld-
oorlog is Piet Honig met het schrijven
van zijn memoires begonnen. Hij doet
dat in navolging van zijn grote voor-
beeld Mackay die een sleutelboek over
anarchisten had geschreven. Over de

(vervolg op pag. 57)

48 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

BRANDSMA MUT FUT!
Het libertair-provincialisme van Swatte Jat

Martin Smit

De Friese anarchistische actiegroep Swatte Jat (Zwarte Hand) manifesteerde zich in de jaren
tussen 1977 en 1980 met een serie mooie, opzienbarende affiches en met het bijna glossy
vormgegeven tijdschrift It Swatte Wiif. De affiches zorgden in de Friese hoofdstad voor
aanzienlijke ophef en een aantal acties die de groep (mee)organiseerde, veroorzaakte enorme
verontwaardiging bij lokale bestuurders, prominenten en politici.

Ondanks alle publiciteit vond de groep het eind jaren zeventig nodig zich abrupt op te hef-
fen, het was blijkbaar tijd voor andere zaken. Vijfentwintig jaar later, een korte terugblik op

een opmerkelijke actiegroep.

‘Een anonieme aktiegroep, die zich
Swatte Jat noemt, waarschijnlijk naar de
vuiligheid, waarmee zij smijt, heeft het
niet op de burgemeester van de Friese
hoofdstad begrepen.’

Dit schreef de hoofdredactie van de
Leeuwarder Courant in een commentaar
op 2 januari 1978, naar aanleiding van
de op oudejaarsavond massaal in
Leeuwarden geplakte affiche tegen de
Leeuwarder burgemeester Brandsma.
‘DE nieuwjaarswens voor Leeuwarden
voor 1978: BRANDSMA MUT FUT
(Brandsma moet weg), luidde de tekst,
ondertekend met een zwart handje en
de letters S]. ‘Wy hewwe de afbraak van
Huzum op um teugen. Wy hewwe de kloate-
bouw anne Willemskade op um teugen. Wy
binne der op teugen dat ie de binnenstad
folstopt met autoos. (...) Die mut{ut, as we
fan 1978 nog wat make wille’, schreef
Swatte Jat.

De Leeuwarder Courant concludeerde
terecht dat de groep eerder betrokken
was bij de verspreiding van een affiche
tegen de opening — door Prins Claus —
van het nieuwe gebouw van de Kamer
van Koophandel. Op die affiche (een
mooie fotomontage) leunt Claus op het

betreffende gebouw en spreekt hij in een
tekstballoon: ‘Brandsma, mut ut nou su?
Nee wel?’ (Brandsma, moet het nu zo?
Nee toch?). Bij de ondertekenaars van
de affiche: Kommando Swatte Jat.

De pijlen van actiegroep Swatte Jat richt-
ten zich vooral op het beleid van de
gemeente Leeuwarden. Al enige jaren
was deze bezig het aanzien van de stad
grondig te wijzigen, tot ontevredenheid
van veel Leeuwarders. Delen van de
oude binnenstad werden gesloopt en
vervangen door moderne kantoren,
volksbuurten moesten plaatsmaken
voor kant-en-klaar nieuwbouw. Een
stadsgracht werd gedempt en geasfal-
teerd, met als doel dwars door het oude
centrum een vierbaansweg te kunnen
aanleggen. Bovendien waren er plannen
om onder het centrale plein in de stad
een parkeergarage annex atoomschuil-
kelder te bouwen. Veel karakteristieke
19de eeuwse bebouwing rond het stads-
hart verdween, betonnen kantoorkolos-
sen van verzekeringsmaatschappijen,
banken en postgiro kwamen ervoor in
de plaats.

Bij het stadsbestuur had het idee postge-
vat dat de stad door het rijk werd ach-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 49



tergesteld in vergelijking met universi-
teitsstad Groningen. Dus moest een
inhaaloperatie uitgevoerd worden die
de stad evenveel uitstraling als haar
noordelijke concurrent zou geven.
Leeuwarden zou alsnog kunnen opsto-
men in de vaart der volkeren, en moest
nu al gestroomlijnd worden als voor-
schotje op de 21ste eeuw, zo schetste het
gemeentebestuur. De stad zou het
zakencentrum van het noorden moeten
worden, goed bereikbaar door ruime
vierbaanswegen. Zo'n stad diende een
universiteit te hebben, en andere belang-
rijke opleidingen. Dat stad en bevolking
daarvoor offers moesten brengen, was
volgens het gemeentebestuur onvermij-
delijk. Uiteindelijk zou immers iedereen
hiervan in de toekomst profiteren.

De ambities van het gemeentebestuur
hadden echter een keerzijde. Ondanks
de plannen voor een universiteit in de
stad, werd er nauwelijks gezorgd voor
fatsoenlijke woonruimte voor studenten
en jongeren. Oude volkswijken, waar-
van de meeste woningen inmiddels
waren gekraakt, stonden op de nomina-
tie gesloopt te worden. Renovatie was
niet aan de orde. Ruimtes voor jongeren
om activiteiten te ontplooien, waren er
amper, een echte concertzaal voor pop-
muziek ontbrak. Initiatieven daartoe
van het plaatselijk jongerencentrum
werden door de gemeente jarenlang
tegengewerkt.

RONDWEG

Wie vandaag de dag Leeuwarden bin-
nenloopt, wordt direct geconfronteerd
met de resultaten van het in de jaren
zestig ingezette city-beleid: het stations-
kwartier is verworden tot een surrealis-
tische wereld van glas, staal en beton.
De kantoorbouw rond het oude cen-
trum, zoals de ruim honderd meter

hoge Achméa-toren (bijna drie maal zo
hoog als de karakteristieke Leeuwarder
Oldehove), vormt een schril contrast
met het historische karakter en verleden
van de stad. Het is het visitekaartje van
falend beleid, van een tot buitenprovin-
ciale proporties gegroeide dwang tot
prestige, met de Leeuwarder binnenstad
als slachtoffer.

Aan het einde van de jaren zeventig was
voor Swatte Jat de toenmalige burge-
meester Brandsma de verpersoonlijking
van dat destructieve beleid. Een burge-
meester die: ‘Foorsitter is (...) fanne
Europese Ferkiezingen in Liwadden. Suu
die ut in’t groat doen wille? Het groat
Europa van Strauss, Dries en Brandsma.”
Burgemeester Brandsma en zijn vrien-
den - zakenlui, de Commissaris der
Koningin, vertegenwoordigers van het
grootkapitaal — hebben lak aan de
mening van de man en vrouw in de
straat, schreef Swatte Jat. Ze maken zich
niet druk over de woonomstandighe-
den van de stadsbewoners, ze helpen de
historische binnenstad van Leeuwarden
de vernieling in. Aan de wensen vanuit
de buurten, aan de protesten tegen de
sloop van wijken en panden, hebben ze
maling. Hollandse regentenmentaliteit,
in de praktijk gebracht door Brandsma
& Co., aldus Swatte Jat. ‘Arm Liwadden.
Brandsma mut fut! Arme wereld. Alle
Brandsma’s mutte fut!!”

Al enige jaren was in het enige kilome-
ters ten zuiden van Leeuwarden gele-
gen dorp Wijtgaard een discussie gaan-
de over de gevaarlijke provinciale weg
die dwars door het dorp liep en die
reeds enkelen het leven had gekost. Om
het dorp te ontlasten, zou er een rond-
weg moeten komen, zo vonden de
bewoners van Wijtgaard, maar gemeen-
te en provincie wilden daar niet aan.
Om de regenteske mentaliteit van de

50 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

gemeentelijke en provinciale bestuur-
ders aan de kaak te stellen, kroop Swatte
Jat in de huid van de tegenstander.
Vermomd als het onbekende
‘Burgercomité Brandsma moet blijven’,
plakte de groep in Wijtgaard affiches
met de tekst: Wytgaerd mut fut (Wijt-
gaard moet weg).

In een begeleidende brief schreef het
‘burgercomité’: ‘Vindt u de belangen
van Wijtgaard opwegen tegen de belan-
gen van een hele provincie? (...) Een
weg die de Hoofdstad van onze
Provincie weer beter bereikbaar maakt,
zodat die Hoofdstad haar plaats en taak
kan vervullen als dynamisch en levend
centrum van onze Provincie. Wij, van
het Burgercomité Brandsma moet blij-
ven, geloven dat U niet helemaal beseft,
wat er aan de hand is in deze snel veran-
derende maatschappij. U begrijpt dat
beter het dorpje Wijtgaard kan verdwij-
nen, dan dat een belangrijke toevoerlijn
voor de Hoofdstad wordt omgelegd.
(...) Het leven is echt niet zo simpel als
U als plattelander gewend bent.
Bewoners van het dorp reageerden furi-
eus. Wie zijn deze rechtse idioten en
waar bemoeien ze zich mee, vroeg een
bewoner van Wijtgaard zich af in een
brief aan de plaatselijke pers.

Een week later volgde een tegenactie.
Een affiche met een foto van een platge-
reden kat, daarboven in vette letters: ‘Is
dit jou kat?’ (Is dit jouw kat?), werd huis
aan huis bezorgd, ondertekend met:
Swatte Jat. Op de achterzijde de con-
fronterende tekst: ‘Hjoed jou kat, moarn
jou bern?’ (Vandaag je kat, morgen je
kinderen?). In de begeleidende brief
verklaarde Swatte Jat zich solidair met
de strijd van de bewoners van Wijtgaard
voor een rondweg, en distantieerde zij
zich van het door het burgercomité
‘Brandsma moet blijven’ verspreidde

affiche. Bewoners moeten zich vooral
zelf voor hun belangen inzetten, was de
boodschap van Swatte Jat. ‘Burger-
comité’s en Swatte Jatten hawwe der neat
mei to krijen” (Burgercomité’s en Swatte
Jatten hebben daar niets mee te maken).
De affiche van Swatte Jat raakte blijk-
baar een gevoelige snaar: de volgende
dag hing deze voor tientallen ramen in
het dorp.

Swatte Jat liet voor het eerst van zich
horen in het najaar van 1977, spontaan
opgericht door een aantal mensen die
elkaar kenden uit het Leeuwarder actie-
wezen. Sommigen waren actief geweest
in de plaatselijke kraakbeweging, ande-
ren hadden voor lokale actiebladen als
Kaktus geschreven, weer anderen maak-
ten deel uit van de antimilitaristische
actiegroep Onkruit, of schreven voor het
linkse Friestalige blad Sneed, een enke-
ling had zich teleurgesteld afgewend
van de plaatselijke PSP. Onvrede met
het gemeentebeleid bleek een gemeen-
schappelijke drijfveer. Het geloof om via
parlementaire weg tot veranderingen te
komen hadden allen reeds achter zich
gelaten.

Een (actie)programma had Swatte Jat
niet en dat kwam er ook niet. Niet
nodig, vond de groep. Swatte Jat wilde
ad-hoc reageren op gebeurtenissen in de
stad en in de provincie, door met opval-
lende affiches handelen en uitspraken
van bestuurders aan de kaak te stellen.
De actiethema’s bleven dicht bij huis en
door het gebruik van de talen van de
straat, het Fries en het Liwwadders (De
strjitte is de skoalle fan it libben — De straat
is de school van het leven - kalkte
Swatte Jat op muren in Leeuwarden),
voor iedereen herkenbaar en geogra-
fisch afgebakend.

Geen derde wereld-problematiek, geen

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 51



acties tegen Berufsverbote in Duitsland,
tegen kernenergie of voor het milieu,
glasbakken of onbespoten groente. Doel
was directe actie tegen dagelijks in het
stadsbeeld zichtbare uitwassen van het
gemeentebeleid, bij voorkeur door het
tegen de schenen schoppen van de loka-
le bestuurders en door het aanvallen
van symbolen en personen die dit beleid
vertegenwoordigden. Actie met de botte
bijl dus, in de praktijk gebracht met
mooi vormgegeven affiches, met teksten
op een boze, verontwaardigende toon,
gespeend van ieder intellectualisme —
als het ware direct van de straat — ano-
niem, daardoor geheimzinnig en des te
opvallender. Opgekropte woede en
boosheid, gecombineerd met een dosis
humor. Voor de leden van Swatte Jat
was het een logische, verdergaande stap
in het plaatselijke actievoeren.

Immers, jaren van demonstraties en
actievoeren, maar ook parlementair
werk in de gemeenteraad door linkse
partijen, hadden in de stad weinig con-
crete resultaten opgeleverd.

PROTEST

De geschiedenis van de jeugdbeweging
in Leeuwarden in de jaren zestig en
zeventig, is onlosmakelijk verbonden
met die van de protestbewegingen in
die jaren, en is illustratief voor wat er in
talloze provinciesteden in Nederland in
die jaren plaatsvond. Jongeren zetten
zich af tegen tegen de spruitjeslucht en
cultuur van de jaren vijftig, kwamen op
voor hun eigen rechten, ideeén en
gevoelens. Later volgden de veront-
waardiging, het verzet tegen de autori-
teiten en de eigen initiatieven. In
Leeuwarden begon het met de verto-
ning van de film Rock Around The Clock
in 1956. Groepen jongeren gingen na de
voorstelling de straat op en schreeuw-

den ‘rock-"n- roll, rock-"n-roll!'" De poli-
tie greep in met de wapenstok en veegde
de binnenstad schoon.

In het begin van de jaren zestig ontston-
den kleine jazzcafé’s, waar ook literaire
avondjes werden georganiseerd.
Agressieve nozems scheurden op knet-
terende brommertjes door de binnen-
stad. Een leidend groepje daarvan tooi-
de zich met enorme vetkuiven en noem-
de zich The Dingley Boys. Maar hun
houding sloeg om in artisticiteit, ze gin-
gen schilderen en dichten en noemden
zich Les Gargons Dingley. Er ontston-
den beatgroepen in de stad, het haar
werd langer, New Left en Provo doken
ook in Leeuwarden op en manifesteer-
den zich met de tijdschriften Por en
Meet. Meet schreef: “Ons doel is de ver-
spreiding van progressieve, jeugdige
ideeén, plannen en meningen.Vaak dus
provocerend van aard.

In de jaren zeventig bloeide ook in de
Friese hoofdstad de kabouterbeweging.
Onder de naam Axies behaalde zij twee
zetels in de gemeenteraad. De buiten-
parlementaire actiegroep Het Kloppend
Hart organiseerde acties voor het
behoud van de binnenstad, spectaculai-
re kraakacties en massale ‘fietspower’-
demonstraties, echter zonder veel resul-
taat. Het actieblad Kaktus deed verslag
van dit alles en publiceerde opzienba-
rende interviews met lokale en landelij-
ke politici; hippie-achtige zondagen met
muziek, thee en wiet, georganiseerd in
de plaatselijke schouwburg, zorgden
voor een saamhorigheidsgevoel onder
de Leeuwarder alternatievelingen.

Eind jaren zeventig leek het actiegebeu-
ren in de stad op haar hoogtepunt. Een
leegstaande kazerne werd gekraakt, de
antimilitaristische actiegroep Onkruit
liet van zich horen (twee totaalweige-
raars kwamen uit Leeuwarden), het

52 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

plakken van affiches leek aan de orde
van de dag, en er werd geleurd met het
tijdschrift Sneed en met het actieblad
Stik. Bezoekers van het drukbezochte
jongerencentrum Hippo (een soort
zenuwcentrum in de stad), alsmede
honderden studenten van sociale acade-
mie en lerarenopleiding, droegen bij tot
die bloeiende actiecultuur.

Op Swatte Jat-bijeenkomsten was echter
de serieuze en kneuterige wijze waarop
de lokale afdelingen van de PSP, PPR en
CPN tegen het gemeentebeleid protes-
teerden, vaak een bron van vermaak. In
deze partijen kon men geen waardering
opbrengen voor de affiches en activitei-
ten van Swatte Jat. Een vooraanstaande
PSP-er zei: ‘Swatte Jat, dat zijn mensen
die een mooi affiche kunnen maken, en
dat moet dan toevallig ook nog geplakt
worden. Politiek gesproken hebben we
er niets aan.” De botte maar ludieke
wijze van actievoeren van Swatte Jat
bracht echter in korte tijd in de plaatse-
lijke politiek en op straat, meer teweeg
dan het jarenlange parlementaire werk
van deze partijen. Actievoeren was
nodig, maar je moest er wel bij kunnen
lachen, vond Swatte Jat.

SLAGROOM

Deze opvatting werd met enig spektakel
in de praktijk gebracht bij de opening
van een kantoorgebouw van verzeke-
ringsmaatschappij FBTO op 21 april
1978. Voor deze nieuwbouw had een
imposante historische straatwand in het
oude handelscentrum van Leeuwarden
moeten wijken, een sloop die bij veel
Leeuwarders kwaad bloed had gezet.
De opening zou worden verricht door
de Commissaris der Koningin Hedzer
Rijpstra en FBTO-directeur Frieswijk,
nadat zij eerst in een open koets een rij-
tour door de stad zouden maken.

Symbolischer kon de regenteske hou-
ding van bestuurders ten opzichte van
de bevolking, bijna niet worden ver-
beeld. Voor Swatte Jat aanleiding om de
Slachrjemme  Brigades (Groucho-
Marxistysk) ~ (Slagroom  Brigades,
Groucho-Marxistisch) in het leven te
roepen. De toen actuele populaire taar-
tengooi-acties in de VS en Canada,
onder andere naar anti-homo activiste
Anita Bryant, bleken een vruchtbare
bron van inspiratie.

Tijdens de rijtour werden plotseling
rookbommen naar de koets gegooid. Bij
de begeleidende politieagenten onstond
lichte paniek, rookwolken hingen boven
de straat. In de onoverzichtelijke situatie
van dat moment, sprintte vanuit het
publiek iemand met een taartendoos
naar de koets, en wierp een slagroom-
taart in het gezicht van de verzekerings-
directeur. Voor menigeen ging het te
snel om te zien wat er precies gebeurde.
Terwijl sommigen in het publiek nog
dachten dat directeur Frieswijk getooid
was met een krans van witte bloemen,
veegde deze de slagroom van zijn bril
en zette de koets spoorslags koers naar
het huisadres van de CdK, alwaar de
directeur zich in een ander pak moest
hijsen. De opening van het gebouw
volgde pas anderhalf uur later, in de
rook van nog enkele rookbommen. Drie
rookbomgooiers werden opgepakt, de
taartgooier wist te ontkomen.

Als een neo-Nero van het Friese Rijk
had de CdK zich door de straten van
Leeuwarden laten rijden, stelden de
Slachrjemme Brigades in een pamflet. En:
"Wy wolle de wrdld sjen litte dat wy gjin
kulturele minderhyd mear binne, mar ek dat
wy de heechste foarm fan polityk tinken
birikt hawwe, it boadskip fan it Groucho-
Marxisme. In folk dat safier is, fortsjinnet
mear as in healwize regint dy’t minachtsjen

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 53



toant foar minsken mei in oare tael en ach-
tergroun. Sa'n folk fortsjinnit mear. Sa'n
folk hat rjocht op frijheit: op rjocht: op sla-
chrjemme: op augurken.(...) Sa’n folk hat
gjinien nedich.”

Een tegelijkertijd verspreid pamflet,
ondertekend met ‘Sneed, Swatte Jat,
Stik, Dong’, verwoordde een soortgelij-
ke boodschap: ‘Er wordt nog steeds
hard geknutseld aan het Groot-
Liwadden, hoofdplaats van het Frisia
Magna, dat de heren van Friesland voor
ogen staat. Dat is het Frisia Magna van
flats, vierbaanswegen, kantoren en
fabrieken. Het is de erfenis van een ach-
terhaald wereldbeeld. Maar de heren
van Friesland geloven nog in de sprook-
jes van welvaart, economische groei,
centralisatie, macht, poen en fatsoen.
Vandaar ook dat Z.K.H. Hedzer Rijpstra,
regent van Friesland, vandaag het nieu-
we gebouw van de FBTO (...) opent.
(...) Anders zie je ze niet op straat, niet
in Huizum-Bornia, niet op de Emmakade
(...) niet op de Weaze. Ze hebben op
kantoor zelfs een eigen WC! Ze kennen
niet woorden als: lol en geluk. Het zijn
vormloze massa’s, inhoudsloze speku-
laaspoppen zonder emotie.”

De lokale autoriteiten spraken schande
over de actie, en pleitten voor hoge
straffen voor de rookbomgooiers, maar
een briefschrijver in de Leeuwarder
Courant verwoordde de mening van
velen in de provincie: ‘Een slagroom-
taart gooien, dat moet vaker!” Nooit
meer hebben lokale bestuurders in
Leeuwarden zich op een dergelijke wijze
in het openbaar begeven en nog jaren
later werd aan soortgelijke openingen
geen ruchtbaarheid gegeven en waren
deze met strenge veiligheidsmaatrege-
len omgeven. De boodschap van het
Groucho-Marxisme — spontaan anar-
chisme gecombineerd met humor, geba-

seerd op de Amerikaanse filmbroers de
Marx Brothers, met Groucho Marx als
belangrijkste exponent - was goed over-
gekomen. Spafiguerrilla avant-la-lettre,
en dat op een bewolkte dinsdagmidag
in Leeuwarden.

UTOPISCH-REALISME

De hit-and-run techniek van het affi-
cheplakken mocht dan wel effectief zijn,
toch bleek de groep meer te willen zeg-
gen dan op affiches mogelijk was. Een
tijdschrift beginnen dan? Niemand had
er zin in, bovendien verschenen in de
stad al de bladen Sneed en Stik. Daar
moest niet nog een tijdschrift aan toege-
voegd worden. De animo ontbrak daar
eigenlijk voor. Dan maar een soort vlug-
schrift, maar een echt tijdschrift moest
het vooral niet worden. Zo'n vijftig
vrienden, kennissen, sympathisanten
maar ook ‘prominente’ Friezen (zoals
een hoofdredacteur van de Leeuwarder
Courant), kregen het eerste nummer
van It Swatte Wiif (augustus 1978) onge-
vraagd in de bus, een dubbelzijdig
A4-kopietje.

Het bevatte een uiterst korte ideologi-
sche verantwoording: Us boadskip krijt de
namme Utopysk-Realisme mei: realisme
omdat wy titgean fan it Frysldn fan hjoed-
dedei. It Fryslan fan Rijpstra’s, Brandsma’s
en de Kooimans (...). It Frysldn fan de eko-
nomyske efterstin. It Fryslin fan, nou lit
mar: 't is wol bést. (...) Dat se sizze sille dat
wy loftfytsers binne (...), dat wy utopisten
binne..., nou bést, dan binne wy dat.
Toegevoegd was een ludieke dreigbrief:
wanneer u geen vijf gulden overmaakt
naar de girorekening van Swatte Jat,
ontvangt u It Swatte Wiif niet weer.
Binnen enkele weken kon de vijftigste
abonnee worden genoteerd.

Ondanks de tegenzin groeide het vlug-
schrift snel uit tot een echt tijdschrift. Na

54 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

enkele nummers was het twintig pagi-
na’s dik, bijna glossy vormgegeven:
glad papier en strakke, moderne lay-
out. Oplage zestig exemplaren, alleen
voor abonnees. ‘Offisjeel Orgaen fan
Swatte Jat — Libertair-Provinsialisme’,
was de vermelding op de voorpagina.
De onderwerpen varieerden van totaal-
weigeren, minderheden in de wereld,
linkse boekwinkels in Londen, com-
mentaar op plaatselijk nieuws, kritiek
op het Leeuwarder gemeentebeleid, een
afrekening met het door de provincie
voorgestelde Streekplan Friesland, tot
een anarchistisch kerstverhaal, kraken
en fikse kritiek op de Friese beweging.
Swatte Jat schreef in het Leeuwarders en
Fries, pleitte voor een onafhankelijk
libertair Fryslan en maakte zich sterk
voor de Friese taal. Toch droeg zij de
officiéle Friese beweging geen warm
hart toe. De strijd voor het Fries en
Friesland moest het werk van de Friezen
zelf zijn, en niet geleid worden door
groeperingen als de FNP, de Fryske
Nasjonale Partij een marginale partij
met nogal rechtse, reactionaire denk-
beelden.

Hoogtepunt van de activiteiten van de
FNP was de jaarlijkse herdenking van
de Slag bij Warns (1345), een veldslag bij
het gelijknamige dorpje in Gaasterland,
waarbij de Hollanders door de Friezen
verpletterend werden verslagen. Bij het
monument voor die slag — een grote kei
met de tekst Leaver dea as slaef (Liever
dood dan slaaf) — een herdenking hou-
den, dat is niet de wijze waarop de
belangen van Friesland en de Friese taal
worden gediend, meende Swatte Jat.
Dus volgde een prikkelende actie in de
nacht voorafgaande aan de herdenking
in 1978. De houders voor de Friese vlag-
gen werden dichtgesmeerd met gips en
de tekst Leaver dae as slaef, vervangen

door de woorden Leaver dea dan sa!
(Liever dood dan zo!). Een op de kei
gespoten grote zwarte hand, moest
genoeg zijn om aan te geven wie de
afzender van de boodschap was. Nog
jaren later keken de FNP-ers tijdens hun
herdenking aan tegen een onuitwisbare
zwarte hand.

ACTIECULTUUR

Toch bleek het regionale actieterrein
voor Swatte Jat te beperkt. Er volgden
nog enkele affiches, onder meer tegen
het kappen van bomen langs een stads-
gracht, tegen een Friese importeur van
Chileense aardappels en tegen de ver-
breding van Rijksweg 9, maar deze kre-
gen nauwelijks aandacht in de pers. De
tijd van ophef over een affiche leek
voorbij, Swatte Jat was blijkbaar geac-
cepteerd. Bovendien, zo bleek, hadden
zich ondertussen andere wereldproble-
men aangediend: kernwapens, milieu-
problematiek, kernenergie en militaris-
me. Grootschaliger, ingrijpender en
bedreigender problemen wellicht, die
meer en meer de aandacht van indivi-
duele groepsleden opslokten en waar-
naar sommigen hun activiteiten verleg-
den. Dat de laatste Swatte Jat-actie de
geschiedenis inging als een actie van de
Friese afdeling van Onkruit, is dan ook
niet verwonderlijk.

De aankomst van de eerste door
Nederland aangekochte F16-straaljagers,
op 7 juni 1979 op de vliegbasis
Leeuwarden, was voor de koninklijke
luchtmacht reden voor een feestje. Voor
Swatte Jat/Onkruit juist reden voor een
actie. Terwijl de genodigden bij de basis
arriveerden, versperde een veertigtal
demonstranten de toegangsweg tot de
basis. In hun kielzog sleepten zij een
afgedankte Trabant met zich mee,
gevuld met autobanden en overgoten

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 55



met benzine, die vervolgens in brand
werd gestoken. De hoge gasten konden
het feestterrein niet meer betreden. In
plaats van de brand te blussen, stortte
de inmiddels gearriveerde brandweer
zich met de hogedrukspuit op de
demonstranten. Politieagenten sloegen
wild om zich heen, sleepten demon-
stranten aan hun haren weg, terwijl
brandweermannen de Onkruiters goed
nat hielden. Demonstranten en omstan-
ders waren verbijsterd over het harde
politieoptreden.

Het leidde tot vragen in de Tweede
Kamer, maar minister van Binnenlandse
Zaken Wiegel verklaarde dat er niet
buitenproportioneel was opgetreden.
Foto’s die een toeschouwer had gemaakt,
bewezen echter het tegendeel: brand-
weerlieden die van korte afstand recht-
streeks op demonstranten spoten, agen-
ten die met stokken van spandoeken op
demonstranten insloegen. Enkele dagen
later lag een speciaal nummer van It
Swatte Wiif al in de winkel, met de foto’s
van het politieoptreden. ‘In Swatte Wiif
fotoreportage F-16 rel’, kopte de
Leeuwarder Courant, en bij de plaatselijke
lektuurhal gingen die week honderden
exemplaren over de toonbank.
Opmerkelijk veel agenten van het plaat-
selijke politiekorps kwamen één of
meerdere exemplaren aanschaffen.

Met een spectaculair laatste dubbeldik
nummer van It Swatte Wiif, waarin alle
affiches waren afgedrukt en een over-
zicht van alle acties werd gegeven, sloot
Swatte Jat haar bestaan af, vlak voor het
begin van de jaren tachtig. Een goed
moment, want het was tijd voor andere

zaken, zo vond de groep.

Wie vijfentwintig jaar later de balans
opmaakt over de acties van Swatte Jat,
zal geen grote wapenfeiten kunnen
noteren. Directe resultaten als gevolg
van de acties zijn niet aan te wijzen. De
sloop in de Leeuwarder binnenstad ging
onverminderd door, Brandsma bleef
nog even, de FBTO kon zonder proble-
men uitbreiden, er kwamen nog meer
F16’s, Rijksweg 9 werd verbreed en
Wijtgaard kreeg geen rondweg. Wel
brachten de acties discussie op gang
over het gemeentebeleid, niet alleen bij
actievoerders, maar ook onder de lokale
bevolking, ongetwijfeld als gevolg van
de ludieke manier van aanpak van
Swatte Jat. Druppels op gloeiende pla-
ten weliswaar, maar toentertijd was het
opvallend, verfrissend en mediageniek.
Voor Swatte Jat-leden was het een afre-
kening met de kneuterige, oubollige
wijze van actievoeren van daarvoor en
van anderen, maar ook een uiterst ver-
makelijke, leerzame tijd en was het een
opstapje naar andere actievormen. De
acties prikkelden de actiecultuur en sti-
muleerden tot meer ludieke acties en
affiches in de stad door andere groep-
jes.

Brandsma was tot 1983 burgemeester
van Leeuwarden. Hij overleed in 2002.
Daarmee was hij definitief ‘fut’, maar de
kreet die voor altijd aan zijn naam ver-
bonden zal blijven, is in Leeuwarden
een eigen leven gaan leiden. Onvrede
met een bepaald persoon, niet zozeer in
de politiek maar vooral in het algemene
taalgebruik, leidt vandaag de dag nog
vaak tot de kreet: “... MUT FUTY

NOTEN

(1) Leeuwarders. Vert: Wij hebben de afbraak van Huizum (een dorp binnen de grenzen van
Leeuwarden — MS) op hem tegen. Wij hebben de klotebouw aan de Willemskade op hem tegen.

56 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

Wij zijn er tegen dat hij de binnenstad volstopt met auto’s. (...) Hij moet weg, als wij van 1978 nog
iets willen maken. (2) Leeuwarders. Vert: Voorzitter is (...) van de Europese verkiezingen in
Leeuwarden. Zou hij het groots willen aanpakken? Het groot Europa van Strauss, Dries en
Brandsma. (3) Leeuwarders. Vert: Arm Leeuwarden. Brandsma moet weg! Arme wereld. Alle
Brandsma’s moeten weg!! (4) Fries. Vert: Wij willen de wereld laten zien dat wij geen culturele
minderheid meer zijn, maar ook dat wij de hoogste vorm van politiek denken hebben bereikt, de
boodschap van het Groucho-Marxisme. Een volk dat zover is gekomen, verdient meer dan een
halfidiote regent die minachting toont voor mensen met een andere taal en achtergrond. Zo'n volk
verdient meer. Zo'n volk heeft recht op vrijheid: op recht: op slagroom: op augurken. (...) Zo'n
volk heeft niémand nodig. (5) Fries. Vert: Onze boodschap krijgt de naam Utopisch-Realisme mee:
omdat wij uitgaan van het Friesland van vandaag de dag. Het Friesland van Rijpstra’s, Brandsma’s
en de Kooimans (...). Het Friesland van de economische achterstand. Het Friesland van, nou laat
maar: het is wel goed. (...) Dat ze zullen zeggen dat wij luchtfietsers zijn (...), dat wij utopisten
zijn, nou goed, dan zijn wij dat.

BRONNEN

Archief Swatte Jat (in IISG) — Tijdschrift It Swatte Wiif, Nrs. 1 t/m 16/17/18, 1978-1979 (in IISG) -
Auke van der Berg & Martin Smit: Don’t think twice, it’s allright mem, 5 afl., in: Hipporama,
november 1979 t/m maart 1980 — Sietse van der Hoek: De sloop van Swatte Jat, in: De Volkskrant,
5 april 1980 - André van der Louw: Kuiven aan de kant, in: Hitweek 31, 22 april 1966 — Diverse
artikelen Leeuwarder Courant 1977-1979.

PIET HONIG
(vervolg van pag. 48) vaart. Op de flaptekst lezen we dat zijn
memoires een eerbetoon zijn aan de

jaren twintig schrijft Honig in het geheel  idealisten van toen. Romantisch, ontwa-

niet.

Honigs herinneringen lezen als een
avonturen- of schelmenroman. Hij heeft
taalgevoel. Zijn dialogen waarvan hij
zich bedient, zijn levendig en hebben

penend eerlijk en naief, soms verdoeze-
lend, maar altijd levendig. Zo is het.
Het boek is verzorgd uitgegeven, bevat
veel foto’s en zelfs een aparte kaart van
de stad Rotterdam (ca.1865).

NOTEN

(1) Henny Buiting, Richtingen- en Partijstrijd in de SDAP, Stichting beheer IISG, Amsterdam 1989,
p. 64 — (2) Uitspraak van Jacques Giele, geciteerd in Ger Harmsen, De biografie in de geschiedenis
van de arbeidersbeweging: plaats en betekenis, in Biografisch woordenboek van het socialisme en de
arbeidersbeweging in Nederland deel 9, Aksant Amsterdam 2003, p. 285 — (3) Harmen van Houten,
Anarchisme in Drenthe. Levensherinneringen van een veenarbeider; Imke Klaver, herinneringen van een
friese landarbeider. enkele opgetekende zaken uit het jongste verleden tot 1925. (4) Nawoord Piet Honig
1866-1953, p. 376-377 — (5) Willem van Ravesteyn, De arbeidersbeweging in Rotterdam voor de
Eerste Wereldoorlog, in: Rotterdams Jaarboek 1954, W. L. en J. Brusse N. V., Rotterdam 1954, p. 272
- (6) Inleiding Piet Honig, p. 9 - (7) Zie: Nawoord Piet Honig 1866-1953, p. 404 — (8) Een reden kan
zijn geweest dat de anarchistische beweging in Belgié in die periode was ingestort. Zie: Inleiding
Piet Honig, p. 14

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 57



DE CLERUS AAN HET KRUIS *
Antiklerikalisme in de Spaanse burgerooriog
Willy Verhoysen

De Spaanse burgeroorlog was en is nog altijd erg belangrijk voor het anarchisme. Dat werd
onlangs nog geillustreerd door de heruitgave van de indertijd baanbrekende studie van
Jacques Giele over arbeiderszelfbestuur in Catalonié tijdens de Spaanse burgeroorlog. In tal
van opzichten geldt de Spaanse burgeroorlog voor anarchisten als een lichtend voorbeeld.
Toch moeten we ook oog hebben voor de schaduwkanten. Zo wees Rudolf de Jong in een
interview met het Vlaamse anarchistische tijdschrift Perspectief op de ‘rode’ terreur.
Daarmee doelde hij onder meer op het heftige geweld waarmee ook vele anarchisten zich
tegen de katholieke kerk en haar vertegenwoordigers keerde. Tijdens de Spaanse burgeroorlog
(1936-1939) werden bijna zevenduizend priesters, monniken en nonnen het slachtoffer van
geweld. Daarnaast werden in deze periode ongeveer vijfhonderd kerken en religieuze centra
in brand gestoken.

Het is echter verkeerd om te veronder-
stellen dat het gewelddadige antikleri-
kalisme tijdens de Spaanse burgeroorlog
een op zichzelf staand fenomeen was.
De oppermachtige positie van de katho-
lieke kerk heeft door de eeuwen heen in
tal van Europese landen oppositie opge-
roepen en dat ging soms gepaard met
zware botsingen. Toch blijkt Spanje in
dat verband een opvallende uitschieter
te zijn: de antiklerikale confrontaties in
dit land waren veel heftiger dan in de
rest van Europa.

Antiklerikalisme was dan ook een
belangrijke trend in het Spaanse politie-
ke, sociale en culturele leven tot het uit-
breken van de Spaanse burgeroorlog in

1936. Niettemin werd aan dit fenomeen
relatief weinig aandacht geschonken.

Historici die een band hadden met de
katholieke kerk, hebben als eersten
geprobeerd het antiklerikale fenomeen
in kaart brengen. Volgens deze ‘klerika-
le” historici ligt de belangrijkste oorzaak
voor het virulente antiklerikalisme bij
de liberale en republikeinse intellectue-
len van de 19de eeuw die de media
gebruikten om hun in vitriool gedrenkte
haat tegen de kerk aan te wakkeren en
zo een gewelddadig sektarisme bij de
bevolking in de hand werkten. De aan-
vallen tegen de kerk werden volgens
deze historici uitgelokt door liberale en
republikeinse politici. Door hun dema-

*Dit verhaal is gebaseerd op een artikel van Manuel Pérez Ledesma, Studies on anticlericalism in
contemporary Spain, dat eerder verscheen in International review of social history 46 (2001).

In een interview met Perspectief merkte Rudolf de Jong op dat hij zijn mening over het geweld aan
de republikeinse zijde moest herzien in tegenstelling tot wat hij eerder had geschreven in zijn boek
De Spaanse burgeroorlog. In zijn boek uit 1963 sprak hij nog over de schaduwkanten van een spon-
tane volksuitbarsting. In Perspectief beaamde hij echter dat de ‘rode’ terreur toch heel wat erger
was geweest dan hij had aangenomen. Wel meende De Jong dat de ‘rode terreur’ geen systeem
was zoals de opstandelingen van generaal Franco dat hanteerde. Franco legde de terreur van
bovenaf op, terwijl het bij links kwalijke uitwassen waren die de linkse top probeerde terug te
dringen. (Perspectief nummer 22, jaargang 1990, ‘Spaanse Burgeroorlog’.)

58 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

gogische toespraken in het parlement
alsook op straat zouden ze de aanzet
hebben gegeven tot het vermoorden van
priesters en het in brand steken van
kerken. Het opruien van de bevolking
tegen de kerk en de clerus werd tijdens
de Spaanse burgeroorlog nog extra ver-
sterkt door een laiciserende wetgeving,
aldus deze historici.

Zelfs als we de voorgaande overwegin-
gen volledig terzijde schuiven, is het
niet gemakkelijk om de antiklerikale
beweging te verklaren. Temeer omdat
het antiklerikale geweld al voor de
Spaanse burgeroorlog voorkwam, zoals
in 1909 toen de bevolking kloosters in
brand stak wuit protest tegen de
Marokkaanse oorlog. Sommigen
beschouwen dit geweld als het resultaat
van het fanatisme en irrationaliteit van
de massa dat zijn furie richtte tegen de
vijanden, of een massa die alle morele
beperkingen heeft verloren en een
gevaarlijk beest wordt dat steelt, brand-
sticht en vermoordt. Aldus ontstaat het
beeld van een bloeddorstige, oncontro-
leerbare, fanatieke en irrationele massa
die wild om zich heen slaat. Toch kun-
nen we met dergelijke verklaringen
geen genoegen nemen. Immers geen
enkele menselijke actie kan zonder meer
als abnormaal worden omschreven. In
de eerste plaats moeten we het feno-
meen analyseren en de oorzaken zoeken
van dergelijke bewegingen zodat we
beter zicht krijgen op de betekenis ervan
in tegenstelling tot het stereotypisch
gedrag dat we als normaal betitelen.
Om de antiklerikale beweging te ontra-
felen wordt vaak een economische ver-
klaring gebruikt. Tijdens de laatste
decennia van de 19de eeuw nam het
aantal religieuze ordes in Spanje sterk
toe én daalde voor veel mensen de wel-
vaart. Daarbij kwam dat de kerk een

sterke controle had op onderwijs en
charitatieve instellingen. Meer in het
algemeen heerste bij vele Spaanse arbei-
ders de overtuiging dat de religieuze
ordes dicht aanleunden bij de rijke
ondernemers. De welvaartsdaling, aan
het begin van de vorige eeuw, in combi-
natie met de kritische houding ten
opzichte van de kerken leidde in 1909
tot het in brand steken van vijftig religi-
euze gebouwen. Op dezelfde (economi-
sche) wijze worden de opstanden van
1834 en 1835 verklaard toen evenzeer
veel geweld werd gebruikt tegen de
katholieke kerk. Alleen al in Madrid
werden bij de opstand van 17 juli 1834
meer dan tachtig paters om het leven
gebracht. Hoewel de economische ver-
klaring zeker hout snijdt, geldt ze toch
té eenzijdig en vooral té reductionistisch
om de antiklerikale opstanden volledig
te doorgronden. Zo is er onder meer
weinig oog voor de culturele compo-
nenten. Daarbij denken we dan vooral
aan de populaire afwijzing van het sek-
suele gedrag van de geestelijkheid.

SEKSUALITEIT

Op zich is een dergelijke (culturele)
benadering niet nieuw, want zelfs in de
Middeleeuwen zijn er al voorbeelden
van aanvallen op de geestelijkheid
omwille van haar seksueel gedrag.
Volksverhalen en liedjes, die van gene-
ratie op generatie werden overgeleverd
via de klassieke wegen van de volkscul-
tuur, beschrijven het soms liederlijke
gedrag van de geestelijkheid. Volgens
sommige auteurs waren priesters
gedoemd om ontuchtig, wellustig,
gemeen, hypocriet, frauduleus en zon-
der scrupule te zijn. Kortom, katholieke
priesters stonden feitelijk symbool voor
alle zonden en niet slechts één daarvan.
In datzelfde verband wordt onder meer

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 59



verwezen naar de seksuele repressie,
die verbreid werd door de clerus en
waarvan vooral adolescenten het slacht-
offer waren, die toegewijd waren aan
hun geloof en hun gevoelens van schuld.
De onderdanige relatie van de peniten-
ten resulteerde in vele gevallen tot een
demystificatie van de geestelijken en in
het bijzonder in een omkering van waar-
den. De penitenten hadden hun religi-
euze roeping trouwens vaak ingelepeld
gekregen door vrome moeders die hun
kinderen té veel beschermden. Dat leid-
de bij hun zonen in sommige gevallen
tot verachting voor andere vrouwen.
Deze penitenten moesten zich in hun
puberteit niet alleen losmaken van hun
moeder, maar ook van haar religieuze
overtuiging.

De eerste drie decennia van de 20ste
eeuw waren in Spanje het toneel van
een confrontatie tussen de aanhangers
van de seksuele vrijheid en een geeste-
lijkheid die met alle mogelijke middelen
de traditionele autoritaire seksualiteit
verdedigde. Na de overwinning van het
Franco regime in 1939 werd de autori-
taire seksuele opvatting van de geeste-
lijkheid volledig in ere hersteld.

De seksuele kwestie speelde een rol in
de antiklerikale propaganda van de
19de en 20ste eeuw, maar was nooit de
belangrijkste en zeker niet de enige
vorm van kritiek in dergelijke teksten.
Zo werd evenzeer gewezen op het
gebrek aan productiviteit bij de broe-
ders, de geheimen en de samenzwerin-
gen van de kloosters, de intriges van de
jezuieten om zich de weelde van hun
volgelingen toe te eigenen, het machts-
streven, het obscurantisme en de dom-
heid van priesters, hun politieke hou-
ding tegenover het opkomende libera-
lisme en de vervolgingen van de
Inquisitie.

Aan de religieuze componenten van de
antiklerikale bewegingen wordt in het
algemeen weinig aandacht geschonken.
Enkele studies over het Spaanse anar-
chisme gaan hier wel op in. Daarbij
wordt vooral verwezen naar de fameuze
studie van Gerald Brenan: Het Spaans
labyrinth. Daarin omschrijft Brenan het
Spaanse anarchisme als een soort mil-
lenniumbeweging die streeft naar de
vestiging van het anarchisme zoals de
christenen streven naar Gods rijk op
aarde. Het antiklerikalisme past volgens
deze opvatting in die traditie en wordt
beoordeeld als een religieus fenomeen
en niet als het bijproduct van andere
confrontaties.

De sleutel om het antiklerikalisme te
verklaren kan volgens deze opvatting
daarom niet gevonden worden in de
relatie van de kerk met de economische,
politieke en sociale macht, maar eerder
in de geloofsleer. Of scherper gesteld: in
Spanje werden kerken in brand gesto-
ken omdat het kerken waren en werden
priesters doodgeschoten omdat het
priesters waren. De antiklerikale reac-
ties waren altijd duidelijk contraritue-
len, authentieke theatrale acties die
geinspireerd waren door de religieuze
rituelen zelf. De overvloed en de herha-
ling van deze contrarituelen worden
verklaard door de invloed van de tradi-
tionele religieuze cultuur en ook door
de hoge graad van ritueel geweld van
de Spaanse volkscultuur. Dat laatste
komt onder meer tot uiting in het geweld
tegen verschillende dieren bij de traditi-
onele festiviteiten in het land.

Het feit dat deze reacties intenser waren
onder de mannen kan gekoppeld wor-
den aan het gegeven dat de Spaanse
geestelijkheid nagenoeg geen vrouwen
toeliet tot haar rangen. Daarom wordt
het geweld gezien als een exorcisme of

60 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

het onschadelijk maken van antiman-
nelijke bedreigingen en tegelijkertijd als
de herovering van posities waar de
vrouwen een machtsbasis hadden opge-
bouwd.

Zoals we dat meer tegenkomen in cultu-
rele structuren met een hoge graad van
duurzaamheid, moet dit hoofdzakelijk
mannelijk antiklerikalisme beschouwd
worden als een langdurig fenomeen en
niet als het resultaat van specifieke
momenten van historische gebeurtenis-
sen. In het bijzonder de Spaanse antikle-
rikale bewegingen van de 19de en 20ste
eeuw zijn nauw verbonden met soortge-
lijke bewegingen in vroeger tijden zoals
bijvoorbeeld de religieuze opstanden
ten tijde van de protestantse reformatie.
Het destructieve karakter van onder
meer de contrarituelen ontstond in hoge
mate uit de behoefte om een eind te
maken aan het symbolische systeem
van traditionele samenlevingen. Terwijl
de rooms katholieke kerk juist in hoge
mate haar ideologie en bureaucratisch
apparaat afstemde op het handhaven
van dergelijke traditionele samenlevin-
gen.

De genoemde (antiklerikale) fenomenen
moesten uiteindelijk de weg vrijmaken
voor een moderne middenklasse en
voor een geseculariseerde en individua-
listische samenleving. Deze verklaring
is ook van toepassing op de Spaanse
versie van antiritualistische en antisa-
cramentale fenomenen, weliswaar met
een hogere graad van geweld. Dat wil
zeggen dat de gevoerde antiritualisti-
sche en antisacramentale acties objectief
gezien de middenklasse bevoordeelden.
Voor de middenklasse was de katholie-
ke kerk immers niet langer een bastion
van ondersteuning, maar eerder een
obstakel op weg naar de secularisatie.
Overigens bestaat er een belangrijk ver-

schil tussen het moderne antiklerikalis-
me van de 19de en de 20ste eeuw en
vroegere protesten. Voor de 19de eeuw
werd de geestelijkheid over de hekel
gehaald in liederen, grappen en derge-
lijke, maar na 1800 kwam veel meer de
klemtoon te liggen op het geweld tegen
de kerk. Zo werden in de periode 1820-
1823 ongeveer honderd geestelijken van
het leven beroofd, terwijl tijdens de
Spaanse burgeroorlog zevenduizend
geestelijken het leven lieten. We kunnen
dus niet zomaar over een continuiteit
van het antiklerikale protest spreken
vanuit de Middeleeuwen. Er heeft in de
loop van de 19de eeuw een metamorfo-
se plaatsgevonden.

Hoewel de antiklerikale acties gezien
kunnen worden als contrarituelen, lijkt
er toch geen directe relatie te zijn tussen
deze protesten en de druk van de religi-
euze rituelen. Degenen die geestelijken
ombrachten en kerken vernielden waren
juist zij die de religieuze verplichtingen
veelal aan hun laars lapten en het minst
last leken te hebben van de religieuze
repressie.

MACHT

Door het een en het ander vanuit een
politieke context te bekijken krijgen we
een heel ander gezichtspunt op het
antiklerikalisme. Dan blijkt er een nauwe
relatie te bestaan tussen politieke crisis-
sen en het uitbreken van antiklerikale
protesten. De politieke strijd tussen de
kerk, die het oude regime verdedigde,
en de nieuwe liberale tendensen, op een
moment dat de traditionele orde in een
crisis verkeerde, beinvloedde in sterke
mate het antiklerikalisme aan het begin
van de 19de eeuw. De wortels van het
antiklerikalisme kunnen gevonden wor-
den in de afwijzing door de katholieke
kerk van de eerste hervormingen, zoals

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 61



de afschaffing van de Inquisitie in 1813
en de oppositie tegen de nieuwe wetten
(1820-1823), die de reguliere geestelijk-
heid bepaalde regels oplegde. Op dat
moment steunde slechts een minder-
heid van de geestelijkheid het nieuwe
constitutionele regime. Een meerder-
heid van de clerus was tegen de nieuwe
constitutie en nam zelfs deel aan de
absolutistische opstand van 1822, die
het oude regime wilde herstellen. Het
antiklerikale geweld dat daarop volgde,
waarbij zo'n honderd slachtoffers vie-
len, kan daarom gezien worden als een
reactie op deze absolutistische opstand.
Iets soortgelijks gebeurde toen in 1834-
1835 de clerus actief de opstand van de
Carlisten ondersteunde. Na deze twee-
de uitbarsting van antiklerikaal geweld,
waarbij honderdveertig monniken wer-
den vermoord, bleef de rest van de 19de
eeuw vrij van antiklerikaal geweld. Dit
betekende niet dat de klerikale kwestie
van de agenda was verdwenen. In peri-
odes waar de liberalen aan de macht
waren of in revolutionaire tijden, trad
de antiklerikale strijd vaak op de voor-
grond. Er werden dan seculiere en zelfs
antiklerikale maatregelen uitgevaardigd
om de macht van de katholieke kerk in
te perken. Zo werd in de constitutie van
1869 de vrijheid van geloof opgenomen.
In een ontwerp voor de constitutie van
1873 werd aangedrongen op een volle-
dige scheiding van kerk en staat en een
volledige secularisering van het civiele
leven. Tegelijkertijd werd in republi-
keinse publicaties de geestelijkheid
genoemd als het belangrijkste obstakel
voor nieuwe democratische ideeén.
Toch waren de gewelddadige uitbarst-
ingen in deze periode eerder geisoleerde
acties. Zelfs de katholieke pers verwees
alleen maar naar enkele diefstallen en
bedreigingen in deze periode (1869-

1874).

Het contrast met de periode 1820-1830
valt daarom zozeer op. Het antiklerikale
geweld was tijdens deze periode inten-
ser dan de rest van de eeuw. De 19de
eeuw werd in Spanje met het klimmen
der jaren trouwens gekenmerkt door
een toenemend verlies van geloof in
hele streken van het land. Hoewel histo-
rici beweren dat er een rechtstreeks
verband is tussen de invloed van secu-
liere intellectuelen in de 19de eeuw en
het antiklerikale geweld, is er geen
directe lijn te trekken. De gewelddadige
antiklerikale acties van de 19de eeuw
waren veeleer een antwoord op de kleri-
kale bedreiging van de (nieuwe) liberale
orde.

Na de restauratie van 1876 vond echter
een grote verandering plaats. De consti-
tutie van 1876 herstelde de rooms katho-
lieke geloofsleer als de primus inter
pares onder de godsdiensten. Tegelijk
trachtte de katholieke kerk voordeel te
halen uit de nieuwe politieke situatie
door te proberen de politieke en sociale
dominantie die het eerder had verloren,
weer terug te winnen. Desondanks bleef
het relatief rustig aan het antiklerikale
front tijdens de laatste decennia van de
19de eeuw. Het antiklerikale verzet bleef
beperkt tot het gedrukte of mondelinge
protest.

Rond de eeuwwisseling (1900) deed
zich een essentieel nieuwe ontwikkeling
voor: namelijk het ontstaan van moder-
ne vormen van organisatie en collectieve
acties zoals oproeren, conferenties,
demonstraties en zelfs boycotten van
religieuze acties en celebraties. Hiermee
probeerde de antiklerikale beweging de
politieke agenda te beinvloeden en
trachtte men de acties van de katholie-
ken om hun geestelijke privileges te
beschermen, onderuit te halen.

62 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

De voorgestelde seculiere hervormin-
gen faalden echter terwijl de klerikale
macht werd versterkt door de terugkeer
van een conservatieve regering in 1907.
In deze context vond in 1909 het oproer
van de Tragische Week plaats, nog ver-
ergerd door het uitbreken van de
Marokkaanse oorlog. Het antiklerikale
geweld leefde weer op en leidde tot het
in brand steken van religieuze gebou-
wen. De gewelddadigheden vonden
dan ook plaats in een tijd van intense
politieke debatten over de rol van de
kerk, gekoppeld aan het falen van her-
vormingspogingen in de voorgaande
jaren.

Evenals in de 19de eeuw was het opval-
lend dat de golf van antiklerikale pro-
testen na 1913 abrupt stopten. Dit kan
ten dele worden verklaard door de
onmogelijkheid van de antiklerikale
beweging om zich te ontwikkelen tot
een sociale organisatie. De antiklerikale
organisaties en protesten hadden tot
dan volledig ten dienste gestaan van de
massale mobilisatie, een strategie die
gesteund werd door de republikeinen.
Maar dergelijke organisaties werden
weer opgeheven als ze hun onmiddel-
lijke betekenis hadden verloren.

Het verdwijnen van de antiklerikale
organisaties na 1913 heeft echter ook te
maken met hun onvermogen om secu-
liere hervormingen door te drukken dan
wel te handhaven. Ondanks de tegen-
slag verdween de antiklerikale bewe-
ging niet meteen: ze wachtte gewoon
een nieuwe politieke opportuniteit af
om weer in actie te komen. Deze oppor-
tuniteit deed zich voor bij de instelling
van de (kortstondige) Tweede Repu-
bliek in 1931 toen honderd kloosters in
brand werden gestoken. Het uitbreken
van de antiklerikale actie was een direct
reactie op provocaties van monarchisti-

sche organisaties gesteund door de
kerk.

Hetzelfde gebeurde direct na de verkie-
zingsoverwinning van het (progressie-
ve) volksfront in februari 1936: nog eens
honderd religieuze gebouwen werden
het slachtoffer van de antiklerikale
woede. Tot het uitbreken van de burger-
oorlog in juli 1936 werden evenwel geen
geestelijken omgebracht. Het was voor-
al in de eerste weken na de militaire
opstand van 18 juli 1936 dat het antikle-
rikale geweld een hoogtepunt bereikte.
Waarschijnlijk de helft van de zevendui-
zend geestelijke slachtoffers tijdens de
burgeroorlog, liet al in juli of augustus
1936 het leven.

Volgens sommigen moeten we eerder
spreken over onvervalste religieuze ver-
volging dan over politieke verdrukking
omdat het geen reactie was tegen de
steun die de katholieke kerk aan de
opstandelingen verleende. Het zou gaan
om een religieuze context omdat er
naast moorden ook folteringen en ver-
nederingen aan te pas kwamen alsook
het schenden van katholieke graven.
Kortom de acties waren gericht tegen
alles wat met de kerk en het geloof te
maken had: kloosters, religieuze objec-
ten, festiviteiten en zelfs de religieuze
namen van straten. Het uiteindelijke
doel van deze felle antiklerikale actie
was, volgens deze analisten, om een
eind te maken aan alle overblijfselen
van de katholieke religie in een nieuwe
revolutionaire, seculiere samenleving.
Die radicale scheiding tussen politieke
en religieuze motieven is evenwel dis-
cutabel. In de jaren voor de burgeroor-
log legde de kerk een belangrijke hypo-
theek op het politieke leven in Spanje
door zich telkens opnieuw te kanten
tegen welke seculiere wetgeving dan
ook in het bijzonder en in het algemeen

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 63



tegen het republikeinse systeem. De
sociale tegenstellingen tussen gelovigen
enniet-gelovigen viel grotendeels samen
met de politieke tegenstellingen tussen
aanhangers en vijanden van het republi-
keinse regime. Een expliciete verklaring
van de kerk ten gunste van de opstan-
delingen was daarom niet noodzakelijk:
de kerk werd zonder meer direct geas-
socieerd met de opstand. Antiklerikale
en zelfs antireligieuze gevoelens wer-
den dus sterk aangewakkerd door de
opstand zelf en door de politieke bij-
drage van de kerk aan de staatsgreep en
minder door louter religieuze overwe-
gingen. Militaire aanvallen van de
opstandelingen vanuit religieuze gebou-
wen bevestigden dat beeld ten over-
vloede.

TRANSFORMATIE

Hetzelfde verband tussen politiek en
religie vinden we terug ten tijde van de
transformatie van de Spaanse samenle-
ving naar de parlementaire democratie.
Vanaf de jaren 1960 vinden grote veran-
deringen plaats in de katholieke kerk na
het tweede Vaticaanse concilie. Boven-
dien vindt een gezamenlijke katholieke
en niet-katholieke mobilisatie plaats
tegen het regime van Franco. Door deze
dynamische alliantie tussen katholieken
en niet-katholieken tegen Franco, ver-
dween de oude politieke cultuur waarin
het antiklerikalisme zo goed gedijde. De
antiklerikale bewegingen verloren met
andere woorden hun betekentis.

Voor het ontwikkelen en veralgemenen
van sociale bewegingen is het essentieel
dat het thema dat wordt bespeeld de
nodige politieke weerklank vindt. Dat
gold evenzeer voor het Spaanse antikle-
rikalisme in de 19de en 20ste eeuw. De
antiklerikale uitbarstingen vonden
plaats in politiek woelige tijden zoals

een burgeroorlog, een buitenlandse oor-
log, een revolutie of in een periode van
radicale politieke veranderingen. In der-
gelijke omstandigheden kreeg de
antiklerikale houding van liberalen,
republikeinen, socialisten, vrijmetse-
laars en anarchisten, nieuwe munitie.
Het antiklerikalisme werd dan geinte-
greerd in een nieuw cultureel netwerk
en een politieke cultuur waarin geweld
werd aanvaard als een legitieme vorm
van actie. De gewelddadigheden die
tegen de geestelijkheid plaatsvonden in
dergelijke omstandigheden, kunnen
daarom niet beschouwd worden als de
een of andere reflectie van de geweld-
dadige tradities in de Spaanse cultuur,
vergelijkbaar met de mishandeling van
dieren tijdens volksfeesten. Deze
gewelddadigheden kunnen ook niet
gezien worden als een simpele reactie
vanwege de druk die uitging van het
religieuze rituelen of de seksuele repres-
sie van de kerk.

De perceptie van de kerk als een sociale
en politieke macht blijkt een van de
belangrijkste factoren te zijn om het suc-
ces van het antiklerikalisme en de uit-
barstingen van geweld te verklaren. Het
grote verschil tussen het moderne
antiklerikalisme van de 19de en 20ste
eeuw en vroegere vormen ervan, ligt in
deze factor. Als de leden van de geeste-
lijkheid niet verwikkeld geraakten in de
politieke strijd ging de vijandelijkheid
tegen de kerk doorgaans niet verder dan
woordelijke of geschreven kritiek.
Wanneer de geestelijkheid daarentegen
zowel materieel als militair participeer-
den in de politieke conflicten van de
liberale revolutie of in de (politieke)
machtsstrijd van deze periodes, dan
werden de priesters en alles waar ze
voor stonden het doel van agressie en
gewelddadige aanvallen.

64 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

HET ANARCHISME ALS KERK
EN ZIJN ZEVEN DOGMAAS
Bas Moreel*

Een anarchistiese boekenmarkt is gewoonlijk als de lektuurtafels achter in kerken: alles
geschreven vanuit een vaste grondslag. Als iedereen maar van die grondslag zou uitgaan,
zou alles beter gaan. Nooit de vraag of die grondslag wel deugt.

Op de tafels geschriften van de kerkvaders (Bakoenin, Kropotkin, Malatesta) en de kerklera-
ren (Stirner, Proudhon), uitwerking, interpretatie en verdediging van hun gedachten, en
kritiek op andere gedachten. Vragen of andere ideeén (bijvoorbeeld autoritaire, of aanvaar-
ding van de staat, passieve en aktieve deelname aan parlement, gemeenteraad, bedrijfsraad
en andere vertegenwoordigende lichamen) in het algemeen of in bepaalde gevallen mogelijk
betere resultaten beloven, en of iemand als Bakoenin in geldzaken en in zijn menselijke
relaties erg betrouwbaar was, worden niet serieus behandeld.

Het anarchisme kent geen centrale
figuur zoals de Boeddha, Jezus,
Mohammed, dit in tegenstelling tot de
met die personen verbonden godsdien-
sten en in het marxisme. Maar er is een
voorloper, vergelijkbaar met Johannes
de Doper (William Godwin), er zijn
kerkvaders (Bakoenin, Kropotkin,
Malatesta: allerwegen hoog aangeschre-
ven), kerkleraren (Stirner, Proudhon:
mensen die belangrijke ideeén hebben
geleverd maar die niet algemeen als
kosher worden gezien), en heiligen (de
martelaren van Chicago, Nestor Machno,
Sacco en Vanzetti, Ascaso en Durutti:
mensen die de anarchistiese ideeén op
heldhaftige wijze in praktijk hebben
gebracht). Het anarchisme kent ook
intrinsiek kwaad: staat en kapitalisme,
en een hemel: de revolutie.

Evenals in de katholieke kerk (de enige
die ik van binnenuit ken en nog enigs-
zins in het oog houd) hebben anarchis-
ten het als regel alleen over wapenfeiten
en lijden van anarchisten, niet van ande-

ren. Wel wordt bij gelegenheid het lijden
van anderen, met name van arbeiders
en armen, genoemd en soms ook breed
uitgemeten, als dat staat of kapitaal in
de schoenen kan worden geschoven.

EIGEN GELIJK

In het Nederlandse ekumeniese dagblad
Trouw schreef theoloog Jan Greven een
paar jaar geleden over religie: “Voor reli-
gie lijken me twee kenmerken essenti-
eel: de claim van het eigen gelijk en
gehoorzaamheid aan een boodschap
waar de gelovige niet op zit te wachten.’
Wat de schrijver met het tweede deel
van zijn stelling bedoelde begrijp ik niet
maar in verband met het eerste deel
citeer ik uit een tweetal anarchistiese
aankondigingen.

— Uit de katalogus van de Londense
anarchistiese boekenmarkt 2003:

‘In de tijd van Tony Blair hoeven we
geen woorden vuil te maken aan de
armzaligheid van partijpolitiek. De
mensen willen een betere wereld, maar

*Op verzoek van de auteur is de door hem gebruikte spelling in dit artikel gehandhaafd. (Red.)

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 65



dat heeft niets te maken met kruisjes op
stembiljetten. Het anarchisme wint ter-
rein: je weet dat het zin heeft."

— Uit het manifest voor het Libertair
Sociaal Forum 2003 in Parijs:

Geen enkele regering, van links noch
van rechts, kan of wil het kapitalisme
aanpakken. Geen enkele regering zal
ons nu of in de toekomst vrijwaren van
massa-ontslagen, van onzekerheid over
de toekomst, van hongerlonen, van aan-
vallen op de sociale zekerheid, van uit-
kleding van openbare diensten, van uit-
wassen op het gebied van veiligheids-
politiek of van racisme.” (Wie organi-
seerde die sociale zekerheid en openbare
diensten? Ik dacht trouwens dat die
fraaiigheden slechts zoethoudertjes
waren, smeermiddelen voor de kapita-
listiese machine, en dat linkse partijen
en vakbonden die daaraan meewerkten,
de werkelijke belangen van de werken-
de mensen verraadden?)

‘De door de werkgevers gedragen libe-
rale logika leidt tot zoveel ellende dat
alleen een regelrechte politiestaat het
verzet ertegen in bedwang kan houden.
Velen van ons voelen de liberale ideolo-
gie, waarin ons leven slechts koopwaar
is, als ondraaglijke onderdrukking. De
afwijzing van de maatschappij zoals zij
nu funktioneert in ons leven en op ons
werk brengt steeds meer mensen Dbij
elkaar. Zij vechten maar hun overwin-
ningen zijn vaak slechts deeloverwin-
ningen omdat zij niet het kapitalisme
zelf bestrijden.

Daarnaast zien we een groei van liber-
taire praktijken: gecoodrdineerde strijd,
soevereine algemene vergaderingen,
direkte demokratie, direkte aktie, anti-
kapitalisties sindikalisme, strijd tegen
de globalisatie van de macht van het
kapitaal, voor onbeperkte toelating van
immigranten, tegen patriarchale ver-

houdingen, voor gratis openbaar ver-
voer, tegen milieuvernietiging, voor
werklozenbewegingen.

De libertairen bouwen aan een maat-
schappelijk alternatief, hun eksperimen-
ten helpen mogelijk de samenleving van
morgen voorbereiden.

De libertairen doen voorstellen voor
konkrete eisen die geen plaats laten
voor kapitalisme, patriarchale verhou-
dingen, staatsdenken, xenofoob natio-
nalisme, militarisme, sexisme, producti-
visme en godsdienst.

De libertairen helpen vormen van zelf-
bestuur in te voeren gebaseerd op direk-
te aktie, op zelfstandig gevoerde strijd,
op stakingskomitees, op gebonden man-
daat en op kontrole op de afgevaardig-
den, die te allen tijde afgezet kunnen
worden.’

(Al deze fraaie dingen doen de (= alle)
libertairen, terwijl in de praktijk de
meeste libertairen het toch vooral over
dit soort dingen hebben.)

Als niet iedereen het anarchisme
omarmt, is dat omdat mensen onvol-
doende geinformeerd zijn of misleid,
door opvoeders, door de media, door
belanghebbenden, enz. Aan het anar-
chisme ligt het niet, ofschoon misschien
ook wel een beetje aan anarchisten die
geen echte anarchisten zijn of die het
anarchisme gebrekkig presenteren.
Kerkelijk ingesteld zijn is overigens niet
specifiek anarchisties, en ook lijden niet
alle mensen die zich anarchist noemen,
eraan.

Mede naar aanleiding van enkele schan-
dalen waarbij partijgenoten betrokken
waren, is in de Socialistiese (= sociaal-
demokratiese) Partij van Wallonié een
kampanje aangekondigd om de deuren
open te gooien en met andere groepe-
ringen diskussies aan te gaan. Kennelijk

66 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

houdt niet iedereen daarvan. Voorzitter
Elio Di Rupio op het onlangs gehouden
partijkongres: “U hebt ook wel gehoord
dat het volgens sommige afgevaardig-
den uit onze partij nergens goed voor is
om de deuren open te gooien en dat we
onze zaken beter onder elkaar kunnen
bepraten. Of dat diskussies met anderen
tijdverlies zijn, dat wij zelf goed genoeg
weten wat goed is voor het volk.’
Evenmin als die Waalse socialisten zul-
len anarchisten dat laatste hardop van
zichzelf of van hun beweging zeggen:
bescheidenheid siert de mens, maar zij
gedragen zich er vaak wel naar. Denk
aan het inmiddels ietwat uit de mode
geraakte rijtje op anarchistiese konfe-
renties en in anarchistiese tijdschriften:
anarchisme en de vrouw, anarchisme en
kunst, anarchisme en opvoeding, anar-
chisme en werk, anarchisme en vrije
tijd, anarchisme en militarisme, anar-
chisme en geweld, anarchisme en straf,
anarchisme en misdaad, enz. Komt daar
ooit uit dat anarchisten voor bepaalde
problemen geen of niet zo gauw een
oplossing hebben? Anarchisme is altijd
de oplossing!

Een technies onderwerp als ‘anarchisme
en armoede’ geloof ik trouwens nooit in
dit rijtje gezien te hebben. Voor westerse
armoede zie ik anarchisten nog wel de
een of andere morele eis of wens op
papier zetten: eerlijke verdeling bijvoor-
beeld: ‘voor ieder naar behoefte, van
ieder naar vermogen’. Maar daarbij
weer niet hoe je het mensdom op afzien-
bare termijn zo ver krijgt.

Het was geen anarchist die in het vaak
korrupte (ook dit jaar weer nummer één
op de korruptielijst van Transparency
International) en meedogenloze Bang-
ladesh althans een aantal mensen uit de
ergste armoede hielp door hun een (in
onze opvatting: uiterst) kleine lening te

geven. Daar was het idee te onzuiver in
de leer voor; het had zeker niet uit de
geschriften van de kerkvaders en kerle-
raren afgeleid kunnen worden (ofschoon
Proudhon op een dergelijk idee geko-
men zou kunnen zijn, maar hij was in de
grond van zijn hart dan ook een klein-
burger).

Met dank aan Albert Ledder, die het mij
toestuurde, citeer ik uit een interview
van Hans van Scharen met de ekonoom
Muhammad Junus uit Bangladesh , ini-
tiatiefnemer van de Gramien Bank,
welke zulke heel kleine leningen ver-
strekt om doodarme mensen uit het slop
te helpen: ‘Ik zag hoe mensen voor een
piepkleine lening athingen van woeke-
raars. Ik vroeg me af of dat niet anders
kon en deed in een dorp een onder-
zoekje naar het lenen van geld. Dat
resulteerde in een lijst met 42 namen
van mensen die samen welgeteld 27
dollar hadden geleend. Ik dacht: mijn
god, we hebben het in de hulpbusiness
over miljoenen dollars, maar bij deze
mensen ging het om nog geen dollar die
ze per persoon nodig hadden maar niet
bij een reguliere bank konden lenen.’
Muhammad Junus gaf in dat interview
als voorbeeld dat mensen zelfs schoen-
poetsmateriaal, nodig om als schoen-
poetser aan de gang te kunnen, vaak
tegen een woekerprijs moesten huren,
met het gevolg dat zij nooit van de woe-
keraars afkwamen. Een revolutionair
zou in zulke omstandigheden onmid-
dellijk aan direkte aktie hebben gedacht,
maar de geschiedenis had hem moeten
leren dat de armen hem misschien bij de
politie zouden hebben aangegeven
omdat zij bang waren dat zo'n lawaai-
maker het fragiele evenwicht waarin zij
boven de afgrond balanceerden, zou
verstoren.

Junus besloot zulke mensen heel kleine

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 67



leningen te geven, op authentiek kapita-
listiese wijze tegen een doenlijke rente
— zodat zij er beter van konden worden
en hij zijn kapitaal vergrootte, zodat hij
steeds meer leningen kon verstrekken
en personeel kon betalen. (Er moeten op
het ogenblik 1500 Gramien Banken in
Bangladesh zijn.) Volgens Junus heeft
de Gramien Bank momenteel vijf mil-
joen leners in Bangladesh. (Een katho-
lieke priester in Bangladesh, ook geen
anarchist, vertelde me dat hij spaargroe-
pen in zijn dorp organiseerde omdat
sommige mensen zelfs voor de Gramien
Bank onaanvaardbaar zijn. De leden
van zo'n groep stoppen wekelijks een
bepaald bedrag, bijvoorbeeld 2 taka (1
taka = 2 dollar cent), in een gemeen-
schappelijke pot. Als er genoeg gespaard
is, wordt het hele bedrag aan een van de
leden geleend, die het binnen een
bepaalde termijn moet teruggeven,
waarna het aan een ander lid geleend
kan worden, enz.)

ZEVEN DOGMAAS

Evenals echte kerken heeft de anarchis-
tiese beweging dogmaas. Niet zoveel
als, bijvoorbeeld, de katholieke kerk, en
ze zijn ook niet met veel indrukwek-
kend ceremonieel afgekondigd maar het
zijn er zeven, een heilig getal, zoals in
een kerk te verwachten is:

1. ‘Van ieder naar vermogen, voor ieder naar
behoefte.”

In zijn bijdrage aan het Tiende Jaarboek
Anarchisme (De AS 142) gaat Thom
Holterman ervan uit dat dit het geval
zal zijn in de samenleving die hij in
gedachten heeft: niet alleen de maat-
schappij maar ook alle mensen met hun
allerindividueelste gen- en hormoonsis-
temen en levensomstandigheden zullen
aan het anarchistiese ideaal beantwoor-

den: ‘eenieder draagt aan de productie
bij naar vermogen en neemt ervan naar
behoefte’. Niemand is veel te goed en
anderman’s gek, niemand zal nog pak-
ken wat er maar te krijgen valt, politie-
agenten en andere kontroleurs die erop
toezien dat iedereen zich sociaal
gedraagt, zullen uit de tijd zijn.

2. Zelforganisatie/zelfbestuur.

Zelfs de anders zo skeptiese André de
Raaij raakt in hetzelfde jaarboek in een
soort religieuze vervoering over geval-
len van zelforganisatie in Somalié en
Irak. Ik ben het er met André over eens
dat dit soort gevallen aantoont dat een
samenleving zonder staat mogelijk is,
maar als de noodzaak waarin die zelfor-
ganisatie ontstond, voorbjj is, laat het
gros van de mensen de soeza van het
noodzakelijke bestuderen, zoeken en
overleggen dat naast het direkte pro-
duktiewerk vereist is, weer graag aan de
liefhebbers over.

Het Nederlandse Ingenieursbureau Van
Steenis, met veel hoog opgeleide men-
sen in dienst, was in de jaren zeventig,
en waarschijnlijk nu nog, een produktie-
codperatie, dat wil zeggen de leden van
de cooperatie beslisten over de politiek
en de strategie van het bedrijf. Maar de
meeste leden waren alleen in hun werk
geinteresseerd en lieten dat soort beslis-
singen graag over aan degenen die
bereid waren het ekstra werk te doen
dat bij dat beslissen hoorde.

Min of meer hetzelfde was het geval in
een Franse timmerfabriek die ook de
vorm van een produktie-coSperatie had
en waarin ik in diezelfde jaren zeventig
een paar weken heb doorgebracht (de
direkteur van die fabriek deed me het
idee van de anarchistiese beweging als
kerk aan de hand). De sekretaris van de
vereniging die geacht werd over de

68 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

politiek en de strategie van de fabriek te
beslissen, zei me dat de arbeiders alleen
in hun loon geinteresseerd waren.

Toen in 1997 de wijk van de stad
Wroclaw (Zuid-West Polen) waarin hij
woonde, bedreigd werd door hoog
water van de rivier de Oder, konsta-
teerde Piotr Borodulin Nadzieja: ineens
praatte iedereen met iedereen, mensen
namen initiatieven en werkten samen
om het water tegen te houden, zonder
dat iemand opdrachten gaf. Maar toen
alles weer normaal was, was alles weer
als vanouds. Nood toont vaak waartoe
mensen in staat zijn.

3. Anarchisme en godsdienst kunnen niet
samengaan, want godsdienst betekent
onvoorwaardelijke onderwerping aan een
tirannieke God en aan de wetten die gods-
dienstige leiders zeggen van die God te heb-
ben ontvangen.

Maar anarchisten en atheisten citeren,
als zij het bestaan van God willen bestrij-
den, vaak Ludwig Feuerbach, die
geschreven heeft dat de mens God naar
zijn beeld en gelijkenis maakt. Als dat
waar is — en volgens mij lijkt het daar
veel op — waarom zouden mensen God
dan niet kunnen zien als een moeder of
vader of vriendin of vriend die niet
jaloers is (in tegenstelling tot wat Jahweh
volgens de joodse bijbel van zichzelf
gezegd zou hebben) en de mensen alle
vrijheid laat en gunt en hen daarin
steunt?

In jeder geval zijn er godsdienstige
mensen die zich anarchist noemen en
het als anarchist ook heel aardig doen.
Voorbeelden van godsdienstige mensen
die met overtuiging anarchist zijn, zijn
te vinden in de ‘Religious Anarchism’
bulletins die ik af en toe maak en die te
vinden zijn op de website www.geoci-
ties.com/ christianarchy.

4a. Parlementen, gemeenteraden, bedrijfsra-
den enz. zijn slechts fopmiddelen die de
burgers en werknemers een illusie van
demokratie en zeggenschap moeten geven.
Anarchisten, zo wordt vaak gezegd,
moeten er zich niet mee inlaten: aktieve
en passieve deelname eraan schuift de
revolutie die het reilen en zeilen in
maatschappij en bedrijfsleven in han-
den van de burgers en werkers legt,
alleen maar op de lange baan.

Een probleem met revoluties is echter
dat ze prakties niet te voorzien en niet te
sturen zijn. Revoluties komen ook alleen
voor in omstandigheden waarin de
machthebbers niet van geven en nemen
weten en onvoldoende steun van de
bevolking en de machtsorganen hebben.
De bekende Franse en Russiese revolu-
ties toonden aan dat revoluties, althans
politieke revoluties, een machtsvakuiim
scheppen dat goed georganiseerde, wei-
nig demokratiese groepen graag en vrij
gemakkelijk opvullen.

Ofschoon het moeilijker is dan spekule-
ren over strategieén om ‘de’ revolutie
dichterbij te brengen en over revolutio-
naire situaties, lijkt het voor het alge-
meen (in de zin van: voor zoveel moge-
lijk mensen) welzijn vaak wel zinniger
zich in te zetten voor verbeteringen die,
eventueel via kompromissen en in ter-
mijnen, in afzienbare tijd bereikbaar
zijn. De traagheid van zo'n proces laat
voorstanders, tegenstanders en twijfe-
laars tijd om te zien of de veranderingen
verbeteringen zijn en voor mentaliteits-
veranderingen en aanpassingen, zodat
zij door voldoende mensen aanvaard
worden en minder kans lopen bij de
eerste de beste wijziging in de machts-
verhoudingen te worden terugge-
draaid.

Toen ik in 1998 in het opvanghuis (house

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 69



of hospitality — een klein huis waar
mensen die geen woning meer hadden
tijdelijk onderdak kregen om van daar-
uit werk te zoeken en genoeg te verdie-
nen om weer voor eigen onderdak te
kunnen betalen) van de Catholic
Workers in Denver, (Verenigde Staten),
werkte, schreef een anarchistiese vrien-
din me dat zij liever een goede revolutie
zag. Ik antwoordde haar dat wij juist
een oude vrouw aan de deur hadden
gehad die door haar dochter op straat
was gezet. Hadden wij tegen haar moe-
ten zeggen: wacht maar op de revolutie,
dan komt alles in orde? Bovendien was
wat die Catholic Workers (van wie daar
op dat moment er maar één, een religi-
euze, nog katholiek was) deden, je rein-
ste direktie aktie: alles buiten staat en
kerk om.

4b. Parlementen e.d. beslissen over het wel
en wee van de burgers en werkers zonder de
mening van die burgers en werkers te vra-
gen en bevoordelen vaak bepaalde groepen
en zichzelf ten koste van andere groepen of
van de gemeenschap als geheel. Bij door een
volksvergadering gegeven opzegbaar dwin-
gend mandaat zou dat anders zijn.

In theorie klinkt dat mooi maar in de
praktijk werkt het niet, omdat te weinig
mensen de tijd en inspanning willen of
kunnen opbrengen om regelmatig naar
die volksvergaderingen te gaan en hun
opvattingen daar met de nodige kennis
van zaken en kracht naar voren te bren-
gen. De vergaderingen zijn daardoor
gemakkelijk te manipuleren. Ook door-
dat het aantal aanwezigen op zo'n
volksvergadering te manipuleren is, bij-
voorbeeld door medestanders te stimu-
leren om te komen en/of (mogelijke)
tegenstanders ervan af te houden om te
gaan.

Als er voldoende aktieve en kapabele

burgers waren die hun parlementen,
gemeenteraden enzovoorts voortdurend
op de huid zaten, zouden de anarchis-
tiese bezwaren tegen parlementen e.d.
wegvallen. Er zijn gewoon te weinig
kapabele mensen die zich voor politieke
en maatschappelijke zaken inzetten. In
zulke omstandigheden is het zinnig in
ieder geval voorlopig genoegen te
nemen met parlementen, bedrijfsraden
e.d. en daar zoveel mogelijk invloed op
uit te oefenen, respektievelijk ze zoveel
mogelijk onder druk te houden.

4c. Als je voor iemand stemt, geef je je macht
uit handen.

Eerste vraag: Welke macht? Om in een
volksvergadering te stemmen (voor een
zaak, natuurlijk, niet voor een mens)?
Als je niet over een zeker charisma
beschikt of over een zekere overtui-
gingskracht en geen lid bent van een
groep met iemand met dat soort kwali-
teiten, is je macht een illusie.

Tweede vraag: Als je voor iemand
gestemd hebt en die iemand komt in een
parlement of gemeenteraad, blijkt dan
uit de praktijk dat je niets meer kunt? En
helpt het niet, als je iets wilt onderne-
men, om mensen, desnoods maar één
mens in parlement of gemeenteraad te
hebben met sympathie voor wat je wilt
bereiken?

5. Anarchisten hebben geen leiders.

Wie durft te ontkennen dat een groeps-
lid dat meer charisma of overtuigings-
kracht heeft en/of meer weet op het
gebied dat voor de groep belangrijk is
en/of aktiever is in de groep of erom-
heen dan leden die gemakkelijker te
bepraten zijn, minder weten op het
gebied dat die groep aangaat en/of
daarin minder aktief zijn, daar een lei-

70 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

dersrol speelt?

6. Het ideaal van het anarchisme is een
anarchistiese maatschappij.

Zoals de Petersburgse aktivist Piotr
Rausch eens zei, en waarschijnlijk niet
alleen hij: anarchisme is niet voor ieder-
een. Veel mensen zijn blij als anderen
voor hen beslissen, de ontwikkelingen
in hun maatschappij voor hen volgen en
zich voor het reilen en zeilen van die
maatschappij inzetten. Anderzijds zijn
er mensen die graag kommanderen,
graag dingen voor anderen uitzoeken
en/of alles weten (misschien verkeerd
weten maar dat is van geen belang) en
ook alleszins in staat zijn om hun wil
en/of opvattingen aan anderen op te
leggen.

Niets wijst erop dat genoeg mensen een
anarchistiese maatschappij als ideaal
zien. Ik zou ook niet weten wat ik me
daarbij zou moeten voorstellen, althans
als iets permanents en op grote-maat-
schappijnivo. Denk aan de kibbutzim,
waar de kinderen vaak voor de verlok-
kingen van de glinsterende buitenwe-
reld zijn bezweken.

Wie wil kan bij de Tijdelijke Autonome
Zones van Hakim Bey terecht of daarin
enige troost vinden. Of in de gedachte
dat mensen en maatschappijen steeds
veranderen, zodat er misschien toch
ooit een grote anarchistiese maatschap-
pij komt waaraan, zo niet het eeuwige,
dan toch een lang leven beschoren is.
Sommige anarchisten willen het niet
over een ideaal hebben maar over een
utopie: je weet dat het nooit realiteit
wordt of zelfs geen realiteit kan worden,
maar je kunt eraan werken, zodat je
inspanningen een richting hebben en
een steun in de rug. Maar waarom niet
van het begin af aan zeggen: we willen
zoveel mogelijk die kant uit en zijn
tevreden met ieder stapje in de goede

richting. Dat houdt de stress eruit en het
gezeur over wel of niet genoeg gedaan
te hebben of te doen.

Voorlopig moeten anarchisten er in ieder
geval vanuit gaan dat zij aanhangers
zijn van een in zichzelf verdeelde stro-
ming binnen het geheel van stromingen
in de gemeenschappen waarin zij leven.
Misschien is dat maar goed ook want
andere stromingen hebben vaak oog
voor belangrijke problemen en moge-
liikheden die buiten het gezichtsveld
van anarchisten liggen. Als anarchisten
naar mensen van andere stromingen
luisteren (en mensen van andere stro-
mingen naar hen), resulteert dat waar-
schijnlijk in een in veel opzichten rijkere
maatschappij dan wanneer die anarchis-
ten of die anderen het allemaal alleen
voor het zeggen hadden gehad.

7. Vrijheid is het wezen van het anarchis-
me.

Gezien de verklaring die in anarchistie-
se kringen voor het woord ‘anarchie’
gegeven wordt (‘zonder iemand boven
j¢’), vinden we het wezen van het anar-
chisme veel vollediger en juister weer-
gegeven in de leuze ‘noch knecht noch
meester’. ‘Noch knecht noch meester’
houdt in dat je alles zelf doet of als
gelijke samen met anderen. Het houdt
daarmee verantwoordelijkheid voor de
samenleving in.

(Het ‘noch God noch meester’ is een
kinderlijke gedachte evenals Bakoenins
uitspraak ‘als God bestond zouden we
hem moeten afschaffen’. Ik ga er daarbij
vanuit dat het begrip ‘God’ in eerste
instantie staat voor ‘bron en drager van
alle bestaan’ en niet voor een afgeleide
van de stamgod van het oude Israel of
voor een soortgelijk bedenksel. Hoe kun
je bestaan zonder die God op wie je
bestaan berust? Het eventueel erkennen

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 71



van het bestaan van zulk een god houdt
niet in dat mensen die god op de een of
andere manier zouden moeten aanbid-
den of zich zouden moeten onderwer-
pen aan de wetten die godsdientige lei-
ders soms zeggen van die god ontvan-
gen te hebben.)

In populaire praatjes wordt ook wel
gezegd dat vrijheid het hoogste mense-
lijke ideaal is. Niettemin: toen diktator
Mahathir van Maleisie een tijd geleden
aankondigde dat hij zou aftreden, waren
de straten van Kuala Lumpur vol men-
sen die hem hun dankbaarheid wilden
betonen voor de ekonomiese voorspoed
die hij had gebracht. Dat daar een vrij-
heidsprijskaartje aan had gehangen
speelde kennelijk geen grote rol.
President Poetin van Rusland geniet
veel steun uit de bevolking, ondanks de
vrijheidsbeperkingen die hij heeft inge-
voerd, omdat veel burgers tevreden zijn
over zijn ekonomiese politiek (en over
zijn oorlog tegen Tsjetsjeni€). En veel
mensen in Rusland hebben nog naar de
tijden van Stalin en Brezjnew terugver-
langd: “Toen kostte worst een paar kope-
ken, nu is worst haast niet meer te
betalen’.

0ok, zoals Thom Holterman onlangs op
een redactievergadering van De AS
opmerkte, kan het belang van de
gemeenschap eisen dat onwillige men-
sen tot medewerking gedwongen wor-
den, bijvoorbeeld als de boel voor hun
deur moet worden opengebroken voor
het leggen van kabels. Ook kan het

nodig zijn om in te grijpen als mensen
met hun opvatting van het ‘noch knecht
noch meester’ op een katastrofe aanstu-
ren.

HET ANARCHISME VOORBI]J

Een achtste dogma, dat in anarchistiese
kringen weinig ter sprake komt, maakt
dat de zeven over het algemeen erkende
anarchistiese dogmaas in de lucht
komen te hangen, maar ontdoet het
anarchisme, waar aangenomen, van zijn
heilige onbetekenendheid.

Dit dogma luidt: maatschappelijke aktivi-
teiten dienen gericht te zijn op het grootst
mogelijke welzijn voor het grootst mogelijke
aantal mensen.

De anarchistiese dogmaas zijn alleen
houdbaar voorzover zij aan dit uit-
gangspunt beantwoorden.

En tenslotte: het is normaal dat mensen
graag met mensen met overkomstige
opvattingen samen zijn. Maar als zij
geen ideologiese inteelt willen, doen zij
er goed aan ook het gezelschap op te
zoeken van mensen met andere opvat-
tingen om zo een goede mix te krijgen.
Ideologies gemengde organisaties die
voor het algemeen welzijn werken, zijn
in beginsel te verkiezen boven ideolo-
gies eenkennige organisaties, die gevaar
lopen propaganda voor het eigen gelijk
te bedrijven, zoals wel van kerkelijke
liefdadigheidsinstellingen en andere
kerkelijke initiatieven (bijvoorbeeld
scholen in arme landen of stadswijken)
wordt gezegd.

vereniging De Vrije Gedachte).

AGENDA

Zoals gewoonlijk veel discussie en cultuur tijdens de Pinksterlanddagen van 2 tot en met 5 juni
op het anarchistische kampeerterrein, Aekingaweg 1a, Appelscha. Uit de VS komen enkele
libertairen die hulp verlenen in New Orleans na Katrina.

Op 16 september vindt in het Academiegebouw, Domplein 29, Utrecht de 19e Anton
Constandselezing plaats. Spreker: de arabist Hans Jansen. Info: 010-4250134 (Vrijdenkers-

72 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

HET ANARCHISME ALS IETSISME
Een kritiek op Bas Moreel

Andr

Bons

Het wordt niet vreemd gevonden als een Nederlandse anarchist zegt dat hij niet weet of hij
zich wel anarchist moet noemen. Hij heeft weliswaar een aantal overtuigingen die je anar-
chistisch zou kunnen noemen, maar aan de nadere kant beschouwt hij die ook beslist niet als
zekerheden. Nederlandse anarchisten willen vooral niet dogmatisch overkomen. Dat bete-
kent dat er weinig vastligt. Ook is er van zendingsdrang geen sprake. Alleen daarom al gaat
de vergelijking van het Nederlandse anarchisme met een kerkgenootschap mank.

Maar als het dan toch moet, zou ik het anarchisme in Nederland willen typeren als een kerk
waarvan de deuren wagenwijd openstaan. Je loopt er gemakkelijk naar binnen, maar je staat
ook zo weer buiten. Velen zijn geroepen, maar niemand voelt zich werkelijk uitverkoren. De
meeste gelovigen belijden hun geloof alleen nog op hoogtijdagen. Hun overtuiging geeft hen
nauwelijks verplichtingen. Wie zou hen een uitverkoren volk willen noemen? Wordt er nog
geleden voor de goede zaak? Is er gehoorzaamheid aan het hogere, wordt er werkelijk dogma-
tiek bedreven, leeft er nog het verlangen naar het beloofde land? Ik dacht het niet! Het
anarchisme in ons land heeft onmiskenbaar de trekken van een ietsisme.

Ronald Plasterk, columnist van de
Volkskrant, heeft het ietsisme in de
moderne godsdienst omschreven als het
beleven van een religie zonder God.
Mensen hebben geen vaststaand beeld
van het opperwezen meer, maar zitten
wel met het gevoel dat er iets hogers
moet zijn. Wat dat precies is, dat laten ze
graag in het vage. Geloofsovertuiging
heeft plaatsgemaakt voor gevoel en
intuitie. Geloof is een achtergrond voor
het dagelijks leven, dat verder op een
postmoderne manier wordt geleefd.
Ietsisten denken wel dat er iets is, maar
ze hebben nauwelijks kennis van de
religie en voelen niet de behoefte aan
kerkelijke authoriteit en kanselprekerij.
Hun geloof is een strikt persoonlijke en
vrijblijvende opvatting geworden, die in
de kern onzekerheid is.

Wat is dan een ietsistisch anarchisme?
Het gevoel dat er iets is, of beter: dat er
iets was. Een geschiedenis, een traditie,

verhalen van vroeger. Iconen, martela-
ren, manifesten. Tussen het mooie verle-
den en de huidige tijd kan dit anarchis-
me geen verbinding leggen. Hoeveel
hedendaagse anarchisten hebben actie-
ve kennis van de belangrijkste ideeén
van Bakunin, Kropotkin of Proudhon,
en proberen er mee te werken? Wie van
hen heeft ooit zelf iets opgeofferd voor
de goede zaak? Het huidige Neder-
landse anarchisme kent nauwelijks dog-
matici. Men is weliswaar anarchist,
maar kan er niet zoveel mee. Men vindt
het van belang te benadrukken dat men
geen typische anarchistische anarchist
is, geen ouderwetse hardcore anarchist,
maar gewoon een moderne anarchist,
die niet op een rigide identiteit vastge-
pind wil worden.

Ietsistische anarchisten hebben een
groot relativeringsvermogen ontwik-
keld. Daardoor vergeten ze langzamer-
hand wat anarchisme is. Ze nemen geen

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 73



anarchistische standpunten in, omdat ze
die eigenlijk niet hebben. Men brandt
zich liever niet aan uitgesproken opvat-
tingen. Als vanuit de samenleving de
roep klinkt om meer leiderschap komen
tegengeluiden niet van anarchisten. De
verzorgingsstaat wordt afgebroken en
er is geen anarchist die zich er over uit-
laat. De sociale dienstplicht wordt in
een of andere variant voorgesteld; een
ware test voor het anarchistisch gewe-
ten, maar niemand die de handschoen
oppakt. Het vluchtelingenvraagstuk,
het referendum, de gekozen burgemees-
ter, openbare veiligheid, terrorisme en
de rol van de staat: het is allemaal te
groot voor het hedendaags ietsistisch
anarchisme.

Het anarchistisch ietsisme lijdt aan ideo-
logische pleinvrees. Het beetje overtui-
ging dat er wellicht nog is, wordt
gekoesterd en geprivatiseerd. Het blijft
strikt persoonlijk, naar binnen gericht,
gecamoufleerd. Het wordt niet politiek
tot uitdrukking gebracht. Het vermijdt
publiek vertoon. Het benoemt niet, het
stelt niet aan de kaak, het formuleert
geen ongemakkelijke vragen, het gaat
geen politiek debat aan. Discussies met
tegenstanders hebben geen prioriteit,
omdat politiek een soort religie is
geworden. In het ietsistisch universum
voeren ironie en distantie de boventoon.
Scepsis is er de regel, twijfel een vanzelf-
sprekendheid en afstand houden een
tweede natuur.

DOGMA’S

Bas Moreel wil meer debat over ketterse
ideeén, zo blijkt uit zijn bijdrage elders
in dit nummer. Natuurlijk zouden de
zin en onzin van parlementarisme
onderwerp van gesprek moeten zijn in
onze kringen. Over autoriteit zouden
stevige debatten moeten worden

gevoerd, net als over representatie en
leiderschap, de persoonlijkheid van de
iconen van het anarchisme en de zege-
ningen van het kapitalisme. En vooruit,
laten we god ook niet vergeten. Verschil
van mening: heerlijk! Elk initiatief dat
debat wil aanjagen, is meer dan wel-
kom.

Het probleem is echter dat de discussie
nog niet is aangekondigd of het resul-
taat ligt al vast. Het anarchisme onder-
zoeken kan blijkbaar niets anders bete-
kenen dan het nog verder laten verwa-
teren. Elke verwijzing naar de traditie is
al bij voorbaat overbodig. Overal kan
inspiratie vandaan komen behalve uit
het eigen verleden. Nu eens ironisch,
dan weer vermoeid, maar nergens echt
overtuigend constateert het artikel dat
het anarchisme een hopeloze zaak is,
dat het heil ergens anders ligt, dat de
mensen nu eenmaal niet geschikt zijn
voor de libertaire principes — zie Polen,
zie Maleisié, zie Bangladesh. Daar weten
ze, beter dan wij in Nederland blijkbaar,
dat het anarchisme te mooi is om waar
te kunnen zijn.

Wat dan? Een tamelijke willekeurige
selectie van anarchistische ‘dogma’s’
passeert de revue. En wat blijkt? Ze deu-
gen geen van allen. Wie er nog wel wat
in ziet, zit er helemaal naast. ledereen
heeft deel aan het grote gelijk — behalve
die dogmatische anarchisten. De over-
wegingen van Bas Moreel betekenen
een nieuwe stap op weg naar een ver-
volmaking van het ietsisme. We relati-
veren tot er niets meer over is.

Het betoog draait om de vergelijking
van het anarchisme met een religie.
Eerst wordt het anarchisme als dogma-
tische religie voorgesteld. Vervolgens
wordt een negatief beeld geschetst van
religieus denken. En tussen neus en lip-
pen door krijgt de lezer een dringend

74 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

advies God te beschouwen als basis van
het bestaan. De stelling dat in het anar-
chisme alles geschreven is vanuit een
vaste grondslag, het bewijs van de ver-
wantschap met religie, gaat voorbij aan
alle debatten binnen het anarchisme.
Anarchisme is evenmin als conservatis-
me of liberalisme een onomstreden
geheel. Altijd heeft er over inhoud en
betekenis onenigheid bestaan.

De gehoorzaamheid van de gelovige
aan een boodschap waarop hij niet zit te
wachten, volgens het artikel het tweede
kenmerk van religie, blijft onbesproken.
Dat moet ook wel want het past er niet
in. In het ietsistisch anarchisme kan
immers geen sprake zijn van gehoor-
zaamheid aan welke boodschap ook, en
dus ook niet aan voorschriften die onbe-
grijpelijk of nutteloos lijken. Daarom
refereert elk ietsisme op een vage manier
aan beginselen zonder ze werkelijk te
omarmen of zich verplicht te voelen ze
na te leven.

Anarchisten zouden in anarchisme altijd
de oplossing zien, zo stelt het artikel.
Niets is echter minder waar. Voor de
moderne anarchist is de oplossing door-
modderen, compromissen sluiten, zich
aanpassen, inbinden, blij zijn met kleine
stappen vooruit, en politiek bedrijven
van het minste kwaad. De realiteit is dat
er geen realistischer anarchisme bestaat
dan het ietsistisch anarchisme.

LEIDERS EN VOLGERS

Het zou veel ruimte vergen op alle argu-
menten afzonderlijk in te gaan. Toch
mogen enkele opmerkingen niet
onweersproken blijven. Het argument
over parlementarisme en revolutie bij-
voorbeeld is onnodig ingewikkeld
geformuleerd. Helder is vooral de afkeer
van volksvergaderingen en het vertrou-
wen in representatie. Dat komt onge-

veer neer op het huidige standpunt van
de VVD. En waar zitten toch de
Nederlandse anarchisten die fantaseren
over revolutionaire situaties?

Het voorbeeld van de Grameen Bank
roept meer vragen op dan het beant-
woordt. Welke conclusies volgen uit het
verhaal? Geen zinnig mens zal een ver-
oordeling uitspreken over armen die
zich met een kleine lening uit diepe
armoede weten te werken. Maar veran-
dert er in Bangladesh iets aan de onge-
lijke verdeling van bezit? Wat gaan die
kleine onderneminkjes op de wat lan-
gere termijn doen als ze verder moeten
groeien? Wat gaat de bank doen als ze
geen kleine leningen meer kan uitzet-
ten, bijvoorbeeld omdat andere banken
nog gunstiger voorwaarden bieden? Of
als de economische wind tegen gaat zit-
ten en de aflossingen uitblijven? En hoe
zijn de inkomensverhoudingen binnen
de Grameen Bank, hoe valt een vergelij-
king uit tussen het inkomen van Junus,
die een goed idee had, en de bankem-
ployees die het werk moeten doen? Is
Junus trouwens een beter mens dan
Bakunin?

Een van de mooiste gedachten verbon-
den met het anarchisme wordt met veel
sarcasme opgediend. ‘Van ieder naar
vermogen, aan ieder naar behoefte’ is
geen wereldvreemd dogma, maar een
belangrijk inzicht van de politieke en
sociale ethiek. Anarchisten schermen er
graag mee maar ze hebben er geen
patent op. Zelfs in de verzorgingsstaat
treffen we dit principe aan. We kunnen
het maar beter in ere houden. Ook
andere voorbeelden die de scepsis over
anarchistische inzichten zouden moeten
voeden, bijvoorbeeld de opmerkingen
over productiecoOperaties, overtuigen
niet. Ze bieden slechts fragmenten van
redeneringen, waarin steeds het wel het

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 75



menselijke tekort breed wordt uitgeme-
ten, terwijl maatschappelijke achter-
gronden en sociale rollen duister blij-
ven.

De argumentatie over leiderschap is
bijzonder teleurstellend. Uitsluitend
spreken over charisma en overtuigings-
kracht kan in een paar zinnen. Natuur-
lijk speelt charisma een rol in het sociale
verkeer. Maar het werkelijke debat over
leiderschap gaat over machtsposities.
Het cruciale vraagstuk van macht en
machtsmisbruik verhullen met uitspra-
ken dat de één nou eenmaal van nature
meer charisma heeft dan een ander is
mager. De suggestie om het trotse en
provocatieve ‘Ni dieu ni maftre’ uit te
leggen als ‘Knecht noch meester’ lijkt
aanvaardbaar, maar is weer moeilijk te
rijmen met de opmerking over leider-
schap. Moeten we in de toekomst de
leuze hanteren ‘Wel leiders, maar geen
knecht en geen meester?” Dat lijkt me
geen vooruitgang op de klassieke anar-
chistische canon.

Dat geldt, om een laatste voorbeeld te
noemen, ook voor het godsbesef waar-
voor het artikel een lans breekt. De
vraag is: ‘Hoe kun je bestaan zonder die
God op wie je bestaan berust?” Waar het
ietsistisch anarchisme een mystieke
vorm gaat aannemen, kan ik beter zwij-
gen. Alleen één vraag: als aanbidding of
onderwerping aan een god niet aan de
orde is, wat houdt het erkennen van die
God dan wel in? Nederigheid en dank-
baarheid? En wat doen we daar dan
mee? Anarchisme zonder god is geen
dogma, zeker niet in het vaderlandse
anarchisme. Voor het hedendaagse iet-
sistische anarchisme is godsdienstige
overtuiging geen kwestie van dogma,
maar gewoon geen enkel punt.

De zwakke argumentatie rond de anar-

chistische dogma’s zou nog tot daar aan
toe zijn als het alternatief kon overtui-
gen. Maar het alternatief, ‘het grootst
mogelijke geluk voor zoveel mogelijk
mensen’ is van een bedrieglijke vanzelf-
sprekendheid. Achter de schijnbare een-
voud van deze utilitaristische leuze
gaan echter enorme ethische problemen
schuil. In eerste instantie lijkt niemand
zich er een buil aan te kunnen vallen.
Als je een ander al niet zijn geluk gunt,
waar blijven we dan? Het probleem is
dat geluk een even omstreden begrip is
als alle andere begrippen in de politieke
en sociale filosofie. Wat te doen als het
geluk van de één het ongeluk van de
ander is? En wat als het ongeluk van de
één leidt tot een groter geluk van de
ander? Spreken in termen van ‘zoveel
mogelijk mensen’ wekt achterdocht: wie
horen daar wel bij en wie niet, en onder
welke voorwaarden? En kan ‘zoveel
mogelijk mensen’ ook betekenen ‘alle
mensen’? Waarom eigenlijk niet? Vol-
gens welke maatstaven onthouden we
de één wat we de ander wel toestaan?
En hoe voorkomen we dat we politieke
boekhoudkunde gaan bedrijven en
zaken met elkaar gaan vergelijken die
niet vergelijkbaar zijn? Allemaal vragen
die, gek genoeg weer leiden naar de
anarchistische dogma’s die eerst zo
gemakkelijk zijn verketterd.

Waar het artikel van Bas Moreel voor-
stelt de blik te wenden naar andere ide-
ologieén, in de zekerheid daar iets te
vinden van onze gading, zouden we
beter onze eigen traditie serieus kunnen
nemen. Die is niet simpel, rechtlijnig of
eenduidig, maar tot op de dag van van-
daag complex, grillig en meervoudig.
Bezinning op interpretaties maakt
onderdeel uit van die traditie. We zijn
alleen vergeten hoe ze te voeren. De
behoefte aan onderzoek naar het anar-

76 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

chisme en naar vernieuwing van de
traditie neemt overigens toe. Herwaar-
dering van de traditie kan het best
plaatsvinden door betrokkenheid op de
politieke en maatschappelijke vraag-
stukken van dit moment. Wat is ons
alternatief voor het pleidooi voor het
vergroten van ongelijkheid? Wat stellen
we tegenover de afbraak van solidari-
teit? Hoe reageren we op het vermark-

ten van al wat collectief is? Hebben we
een antwoord op de politieke hardheid?
Hoe ethisch kunnen we nog zijn, en hoe
idealistisch? Er zijn meer dringende
vragen dan anarchisten voorlopig kun-
nen beantwoorden. Vanuit het versterk-
te ietsisme dat het artikel beschrijft, zijn
we daar niet toe in staat. We hebben dan
immers bij voorbaat prijsgegeven wat
we nog hard nodig zullen hebben.

LEREM JASJE MET

DIERLIKE
'PF{GDU.HT’-_EN
CEBRWIKEM

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 77



BLADSPIEGEL 19

Het lampje brandde, dat wel. Maar verder
gaf de pc geen enkele kik meer. Daar zit ik
dan, onthand en al, want de computer is een
inmiddels niet meer weg te denken attribuut
in ons huishouden. Sterker nog, uitgerekend
hierop staat het raamwerk van deze
Bladspiegel. Maar gelukkig hebben we de
back-up nog!

Alweer maanden geleden, op 21 augustus
2005, toen het weer aangenaam warm was,
publiceerde A-Infos (a-infos-en@ainfos.ca)
een oproep voor de oprichting van een
Libertair Studiecentrum in Marokko, C.L.E.R.
(Centre Libertaire d’Etudes et Recherches)
geheten: ‘Het is voor ons duidelijk dat anar-
chistisch denken gemarginaliseerd wordt en
dat er een grote mate van onwetendheid over
is onder de mensen van Marokko. (...) Onze
bedoeling is om een rijke bibliotheek van
anarchistische literatuur in al zijn diversiteit
aan te gaan leggen. (...) We roepen alle anar-
chistische studiegroepen en onderzoeks-
centra, alle anarchistische en libertaire mili-
tanten op ons te helpen deze droom te reali-
seren. Meer informatie vind je op www.
rojoynegro.info.’

Evenzo een tijd terug werd de Noord-
Amerikaanse stad New Orleans getroffen
door de orkaan Katrina. De Vrije Bond is
daarop een inzamelingsactie gestart:
‘Amerikaanse anarchisten hebben (...) ver-
schillende alternatieve hulpprojecten in het
rampgebied opgezet in samenwerking met
achtergebleven bewoners en andere basisor-
ganisaties, die op een vergelijkbare wijze
werken. Het gaat om het bieden van medi-
sche zorg, het bereiden van maaltijden, het
aanleggen van communicatiemiddelen (inter-
net, lokale radio, telefoonverbindingen) en
het distribueren van allerlei ingezamelde
spullen, die het overleven in het getroffen
gebied mogelijk maken. (...) De hulp komt
met name de arme zwarte bevolking ten
goede. (...) Help een handje en toon je soli-
dair met het “anarchisme van de daad” van
onze makkers in de Verenigde Staten! Maak

een bedrag over naar girorekening 7660436
tenname van de Vrije Bond Solidariteitsfonds,
postbus 9220, 5000 HE Tilburg onder vermel-
ding van “Anarmerika”. De opbrengst komt
ten goede aan het project van Infoshop News
(in samenwerking met Mayday DC en leden
van Asheville Anarchist People of Color), die
in de wijk Algiers (New Orleans) een gezond-
heidscentrum hebben opgezet en Food Not
Bombs, die op verschillende locaties maaltij-
den verstrekken. Zie voor informatie over
deze groepen en hun projecten: http:/ / www.
infoshop.org/hurricanekatrina.html. Op De
Vrije is veel informatie in het Nederlands te
vinden over deze en andere alternatieve
hulpprojecten, alsmede de situatie in de
getroffen gebieden: www.devrije.nl.”

Tijdens die genoemde mooie nazomer ver-
toonde de VPRO op 22 augustus 2005 na het
programma Zomergasten met als gast advo-
caat Willem Anker de film ‘De dream’ (1985)
van Pieter Verhoeff. De NRC hierover:
‘Grotendeels Nederlands ondertitelde speel-
film over de onterechte veroordeling van drie
Friese anarchisten in 1896. Pieter Verhoeff
verwerkte de zaak-Hogerhuis tot een magni-
fieke ode aan hoekige noorderlingen en hun
nuchter wantrouwen jegens grote woorden.”
Het was een boeiende film!

Filosofie Magazine 2005/7 (www.filosofie-
magazine.nl) meldt dat Karl Marx de omstre-
den winnaar is van de ‘filosofenverkiezing’:
‘Karl Marx is door het BBC-radioprogramma
In our time uitgeroepen tot Grootste Filosoof
Aller Tijden. (...) Het tijdschrift The Economist
suggereerde eind juni (...) dat marxisten vals
zouden spelen. (...) Op de website marxist.
com lacht men in het vuistje: “Ze zeggen dat
het marxisme achterhaald is en dat het kapi-
talisme werkt. Helaas voor hen hebben men-
sen hersens en kunnen voor zichzelf beslis-
sen. De gebeurtenissen in de wereld bevesti-
gen juist wat Marx geschreven heeft."” Kijk,
dat is nou zo fijn aan marxisten, ze hebben
altijd het gelijk aan hun zijde! Maar of je daar
je hersens zo voor moet gebruiken?

De NRC besteedde op 19 oktober 2005 aan-
dacht aan de dood van Ba Jin (1904-2005), een

78 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 78

Chinese schrijver die ik tot dan toe niet
kende: ‘Ba Jin, die maandag op honderdjari-
ge leeftijd overleed, geldt als een van de
belangrijkste Chinese schrijvers van de twin-
tigste eeuw. (...) Zijn schrijversnaam zou zijn
ontleend aan Bakoenin (Ba) en Kropotkin
(Jin), Russische anarchisten wier werk Ba Jin
in de late jaren twintig sterk beinvloedde.
(...) Na de stichting van de Volksrepubliek in
1949 hield Ba Jin net als verscheidene andere
auteurs op met schrijven. Tijdens de Culturele
Revolutie (1966-1976) kwam hij in moeilijk-
heden vanwege zijn familieachtergrond en
zijn vroegere anarchistische sympathieén.
(...) Chinese internetgebruikers roemen Ba
Jin vanwege zijn voorbeeldfunctie: “U leerde
ons mens te zijn”.’

Ook Research on Anarchism (http://rafo-
rum.apinc.org) memoreerde Ba Jin, op 17
oktober: ‘Naast zijn meest bekende werk, de
in 1931 verschenen roman Familie, een ver-
haal over een desintegrerende feodale huis-
houding, vertaalde Ba Jin werken van
Russische schrijvers als Ivan Toergenev en
Peter Kropotkin. Hij maakte deel uit van de
jonge intelligentsia in de begin twintigste
eeuw die in Westerse filosofieén — marxisme,
anarchisme en liberalisme - oplossingen
trachtte te vinden voor de achtergebleven-
heid van China en de sociale ongelijkheid.
(...) Hij werd geboren als Li Yaotang. (...)
“Omdat ik niet een goed spreker ben moest
ik het schrijven wel gebruiken om mijn
gevoelens, mijn liefde en haat te uiten, en het
vuur uit me laten gaan”, zei hij. (...) Ba Jin
stelde de regering voor een museum over de
Culturele Revolutie te openen, om komende
generaties te laten kennisnemen van de
wreedheden, en om zo een herhaling te voor-
komen. Het idee werd genegeerd. (...) Ba
Jin’s vrouw, Xiao Shan, een vertaalster van
Toergenev en de dichter Alexander Poesjkin,
die hij in 1944 trouwde, overleed in 1972 aan
kanker.’

In het Franse weekblad Le monde libertiare
(hors-série no. 29 — 22 decembre 2005 — 12
janvier 2006) vindt men een geillustreerd vijf
pagina’s tellend artikel van Angel Pino over

deze chinese anarchist, die in Frankrijk
bekend was als Pa Kin.

En dan alweer de NRC. Op 16 november 2005
publiceerde de krant een artikel naar aanlei-
ding van de nieuwe voorstelling van cabare-
tier Jan Jaap van der Wal: ““Ik ben jong en
cynisch”, zegt van der Wal (26). En hij citeert
een krantenbericht waarin stond dat 68% van
de Nederlanders vindt dat je in dit land niet
kunt zeggen wat je denkt. Om er als com-
mentaar aan toe te voegen: “En dat is precies
het aantal mensen waarvan ik vermoed dat
ze heel weinig te zeggen hebben”’

Een dag later trekt in dezelfde krant voorma-
lig dichter des vaderlands Gerrit Komrij als
gewoonlijk flink van leer in zijn wekelijkse
column Gouden woorden: ‘Een barst in haar
kamerraam ziet Rita al aan voor een kogel-
gat, zoals een alcoholist witte muizen ziet.
Een paar Nijmeegse krakers en actievoeders
delen nostalgisch ogende affiches uit, waarop
de bewindsdame wordt geprezen om haar
adequaat volgehouden reisbegeleiding, voe-
rend van arrestatie tot crematie, een lof die
me volkomen verdiend lijkt en waar geen
speld tussen te krijgen valt, en zie: Nijmeegse
agenten bespringen de affichedragende actie-
voerder (...), vallen kraakpanden binnen en
nemen stapels posters in beslag (...), dat
wapengekletter om een regeltje zwarte
humor.” Een week later schrijft Komrij: ‘Een
politicus die politicus wordt uit menslie-
vendheid kom je net zo vaak tegen als een
teckel in een moskee. Geloof in de goedheid
van de politiek is fataler dan alle wantrou-
wen. Politici zijn dom, inhalig, hebzuchtig en
ze werken op je zenuwen.’

Niet eerder door mijn handen ging Flexmens
- magazine over politiek en cultuur — (Www.
flexmens.org). Versie 2.0 herfst 2005 kent als
thema ‘Van wie is de stad?’. Daarin vind je
onder andere een interview met een kunste-
naar die Dirk creéerde, de eerste op afstand
bestuurbare zwerver, een robot dus. Maar
zeer levensecht.

Op 9 december 2005 schrijft de NRC “Einde
voor actieblad Ravage’: “Het linkse actieblad

79 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 79



Ravage verschijnt volgende week voor de
laatste keer. Het blad is door de opkomst van
internet niet langer het medium voor actie-
nieuws, meldde de redactie (...). De enig
overgebleven redacteur schrijft in een verkla-
ring dat verder de onmacht van het linkse
activisme en dalende oplagecijfers de voor-
naamste reden vormen om er na zeventien-
eneenhalf jaar een punt achter te zetten.” In
de allerlaatste Ravage, nummer #15-#16,
december 2005, staan veel terugblikken, ook
van de redactie zelf: ‘De actiewereld kon ons
nog nauwelijks bekoren, maar het deed ons
wel pijn. Bij gebrek aan inspirerende acties
probeerden we van Ravage een kritisch en
spraakmakend blad te maken. (...) Hoewel
we jarenlang een redelijk blad hebben
gemaakt, is het ons nooit gelukt hét blad te
maken dat we voor ogen hadden. Het al eer-
der genoemde gebrek aan goede schrijvers
en journalisten, maar ook het beroerde intel-
lectuele klimaat in Nederland zijn hier mede
debet aan.” Ravage blijft overigens wel online
te lezen op www.antenna.nl/ravage.

Het zag er even naar uit dat het orgaan van
De Vrije Bond, Buiten de Orde (www.buiten-
deorde.nl), ook zou ophouden te bestaan,
maar het blad is gered, getuige nummer
2005/2, waarin een nieuwe redactie zich pre-
senteert. Het bevat een interessant artikel
getiteld ‘Terug naar de natuur”: ‘In de marge
van de hedendaagse anarchistische bewe-
ging nestelt zich steeds hardnekkiger een
stroming die volgens mij weinig te maken
heeft met anarchisme. (...) In de primitivisti-
sche analyse is geen aandacht meer voor een
onrechtvaardige verdeling van de bestaans-
middelen. (...) Primitivisten bouwen een
ideaalbeeld van de wilde mens (...). Volgens
deze theorie leidde de mens een zorgeloos
bestaan zonder oorlog en hiérarchie (...).
Voor deze manier van leven moeten we alle
technologie en dus ook taal overboord gooi-
en. (...) Omdat taal nooit de werkelijkheid
kan beschrijven, kunnen we volgens Zerzan
en de zijnen maar beter op telepathie over-
stappen.” Opmerkelijk toch hoezeer primiti-
visten en het christelijke paradijselijke idee

samenvallen! Het artikel wordt overigens
jammer genoeg geillustreerd met foto’s van
de Khoisan, ook Bosjesmannen genoemd, die
niets met primitivisme van doen hebben.
Nummer 2005/3 is een Passolini-special, ik
heb evenwel niet kunnen ontdekken wat er
voor anarchisten aantrekkelijk dan wel inte-
ressantis aan deze cineast. Maar niet getreurd,
het winter 2005 nummer vond ik wel weer
lezenswaardig. Het bevat onder andere het
artikel “Het nieuwe anarchisme van de daad
in de Verenigde Staten’, over de al eerdere
genoemde initiatieven van anarchisten voor
de slachtoffers van de orkaan Katrina. Verder
een boeiend, beschouwend verslag van
Rymke Wiersma over haar reis door
Baskenland, getiteld ‘Garean gareana legez’,
ofwel ‘Laat ons onszelf zijn’. Ik was de inte-
resse voor BdO kwijtgeraakt, maar de ver-
nieuwing is dermate verfrissend dat ik beslo-
ten heb wederom een abonnement te
nemen.

Kortom, redenen voor optimisme. En de
computer? Die draait na reparatie weer als
een tierelier.

P’tje Lanser

80 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 80

BOEKBESPREKINGEN

ANTJIE KROG
Het was eind oktober, en voor de tijd van het
jaar ongewoon zacht. Bovenop de Utrechtse
Dom genoot ik met mijn bezoek van het uit-
zicht over mijn woonplaats en de wijde
omgeving. Een Zuid-Afrikaans gezin dat
zich ook op 111 meter hoogte bevond gaf dit
alles extra cachet. Want wat een prachtige
taal spraken zij! Zou ik het vijfentwintig jaar
geleden, toen ik ook al eens op de Dom
stond, zo hebben ervaren? Nee, ik kende de
taal nauwelijks, bovenal zou ik het niet los
van het apartheidsregime hebben kunnen
zien.
Maar het Zuid-Afrika van toen bestaat niet
meer. Hoe het land er nu uitziet beschrijft de
journaliste en dichteres Antjie Krog (1952) in
haar intrigerende boek Een andere tonguval.
Zuid-Afrika is in haar woorden ‘...een land
dat bestaat uit mannetjes en vrouwtjes, meer
dan drie huidskleuren, meer dan acht poli-
tieke groeperingen, veertien etnische grada-
ties, negen provincies, elf talen, meer dan
twintig culturele groepen, meer dan dertig
verschillende kerkgenootschappen en rond
de vijfenveertig miljoen inwoners, variérend
van straatarm tot schathemeltje rijk.’
Zelf groeide ze op in een bemiddeld blank
milieu in Kroonstad. In het boek verhaalt ze
over dat verleden en heden, maar vooral
over wat de afschaffing van de apartheid
betekent voor de bewoners en bestuurders
van het stadje. En de verwarring die de ver-
anderende sociale verhoudingen met zich
meebrengen.
Meer dan journaliste is Antjie Krog wellicht
dichteres. Daarover schrijft ze: “Al die jaren
heeft ze de stemmen van anderen opgeno-
men en op schrift gesteld, de zittingen van de
Waarheidscommissie verslagen en de holle
frasen in het parlement verdragen — ze heeft
geen idee of ze nog wel een dichtregel op
papier kan krijgen. Is die stem vanbinnen er
nog, of heeft die haar lang geleden verlaten?
Is ze een tweederangsverslaggever met poé-
tische aspiraties? Is er nog iets van haar eigen

stem over of is ze door al die jaren van ver-
slaggeving en herkauwen verworden tot een
spreekbuis? Wat zal ze van binnen horen als
het stil is om haar heem? Zal haar iets van
veraf komen aanwaaien als ze haar oren
openzet voor het grote niets?’
Zelf ken ik haar in ieder geval in de eerste
plaats als dichteres. Dichten, voor sommigen
is het een kunstvorm om intens van te genie-
ten. Na meerdere jaarlijkse Nachten van de
Poézie weet ik echter nog steeds niet echt hoe
dat gaat. Behalve dan die ene keer, in 1999.
Op het podium stond een vrouw met een
ronde bril en sluik grijs haar gebogen over de
katheder, die haar gedichten met ongekende
kracht en oprechte passie voordroeg in een
taal die ik amper kende. Antjie Krog bracht
me de liefde voor het Afrikaans bij. En enig
begrip voor poézie.
‘n Mens dig met jou tong. Jy skryf neer wat jy
hoor. Soos wat ander mens musiek hoor as
hulle note lees, so hoor jy die geluid van 'n
gedig. Daarom het jy poésie lief, omdat jy die
geluid van medeklinkers liefhet, omdat
vokale jou week maak, omdat diftonge
vibreer in jou bors. Klank is die oerste wortel
van poésie.” Hiermee opent Antjie Krog haar
ten geleide van de dichtbundel Wat de sterren
zeggen. Daarin heeft ze naast eigen werk ook
haar naar het Afrikaans vertaalde gedichten
opgenomen van de eerste bewoners van het
zuidelijke Afrika, de /Xam.
In ‘Liederen van de blauwkraanvogel’, die zij
samenstelde, staan uitsluitend vertaalde ver-
tellingen en gedichten van deze Kaapse
Bosjesmannen of Khoisan. Boeken om te
proeven, te lezen, weg te leggen, en dan weer
te willen proeven! (PL)
Antjie Krog, Een andere tongval; Contact 2004;
431 pag.; ISBN 9025418325, 29,90 euro.
Antjie Krog, Wat de sterren zeggen; Podium
2004; 95 pag.; ISBN 9057592967; 20,00 euro.
Antjie Krog, Liederen van de blauwkraanvogel;
Podium/Novib; 159 pag.; ISBN 905753254; 16,00
euro.

DE VRIJE WERELD
Onder de naam Le monde libertaire (De vrije
wereld) geeft de Franse anarchistische fede-

81 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 81



ratie een weekblad uit. Wat werd daarin zoal
tussen mei 2004 en mei 2005 geschreven?
Natuurlijk wordt er aandacht besteed aan
voor het anarchisme belangwekkende perso-
nen zoals Vernon Richards (nr. 1390), Arthur
Lehning, Colin Ward (beiden in nr. 1393).
Verder krijgen vooral thematieken aandacht,
die op uiteenlopende wijzen met anarchisti-
sche gezichtspunten samenhangen. Zo ver-
schijnt de Liga van de Rechten van de Mens in
nr. 1368. Waarom? Wel, reeds jaren treffen de
Anarchistische Federatie en de Liga elkaar in
de strijd als het om de vrijlating van mensen
gaat, zoals bij de syndicalistische boerenacti-
vist José Bové. Evenmin ontsnapt de sluier
voor moslim-vrouwen in relatie tot ‘rechten
van de vrouw’ niet aan anarchistische aan-
dacht (nr. 1383), noch het atheisme, zoals in
de vorm van een bespreking van het boek
van de Franse filosoof Michel Onfray, geti-
teld Traité d’athéologie (nr. 1394). In dat zelfde
nummer (en het erop volgende) wordt even-
eens een verband gelegd tussen ‘kapitaal’
(Brussel/ EG) en ‘religie’ (Rome/ Vaticaan).
Hiermee zijn we aangeland bij een problema-
tiek die in feite grensoverschrijdend is. Dat
betreft meer onderwerpen. Veel artikelen in
Le monde libertaire lijken op het eerste gezicht
vooral op Frankrijk gericht, maar ze zouden
met enige bewerking ook Nederland kunnen
betreffen. De milieuproblematiek is daarvan
een voor de hand liggend voorbeeld.

Welke problematiek is echter, onder druk van
een op financieel winstbejag en een op con-
sumptie-stimulering gebaseerde wereldeco-
nomie, niet grensoverschrijdend? Dat valt
niet meer te bedenken. Het Europa van de
Europese Unie, dus dat van de Europese
economische gemeenschap, waarover de pro-
feten van het kapitalisme de scepter zwaaien,
onderhoudt die druk.

Die druk brengt de afbraak van het sociale
zorgstelsel mee (afname van de zorg en tege-
lijkertijd verhoging van de premies) (nr. 1356,
1361, 1377). Magie: kostenbesparing = verhoging
van de winstmarge. Die zelfde druk brengt met
zich de terugdringing (dan wel opheffing of
privatisering) van wat tot nu toe onder

publieke dienstverlening valt (nr. 1368, 1373,
1377, 1379). En dezelfde magie regeert in dat
geval.

Er is geen onderwerp te bedenken of het is in
die magische sfeer te brengen: van arbeids-
duur-verlenging tot oprekking van de pensi-
oengerechtigde leeftijd. Het gaat steeds om:
verlaging van de loonkosten = verhoging van
de winstmarge. Daarbij wordt met behulp
van een bepaalde vorm van slavernij de
arbeidende bevolking in het Europa van de
economische gemeenschap in gijzeling geno-
men. Die bepaalde vorm is dat niet de slaven
naar het werk worden gebracht (Afrikaanse
negers naar Amerikaanse plantages), maar
dat het werk naar de ‘slaven’ gaat: export van
werk naar de zogeheten ‘lage lonen landen’.
Tegelijk wordt in Europa de arbeidende
bevolking in gijzeling genomen onder bedrei-
ging van het exporteren van werk. Zo wor-
den verlenging van de arbeidsduur afge-
dwongen, zonder aanpassing daaraan van
het salaris. Dit alles sluit aan bij wat ‘modern
bedrijfsmanagement’ heet en het past bij het
beeld van de ‘globalisering’. Het levert
onderwerpen op die in allerlei toonaarden
herhaaldelijk in Le monde libertaire worden
behandeld. De correspondentie met het regi-
me van het kapitalisme van de Europese
economische gemeenschap is duidelijk. De
zogeheten ‘Europese grondwet’ zou dat regi-
me zeker niet hebben verzwakt.

Ook dat laatste onderwerp is regelmatig in Le
monde libertaire aan de orde geweest (nr. 1371,
1389, 1395). Bij referendum hebben de bevol-
king van Frankrijk en die van Nederland die
voorgestelde ‘grondwet’ weggestemd.
Daarbij is wel beweerd dat die bevolkingen
heel verschillende motieven hadden.
Integendeel. Daarmee is niet gezegd dat er
optisch geen verschillen zijn. Zo worden op
het Franse platteland vele postkantoortjes
gesloten (= afbraak van publieke dienstverle-
ning) omdat ze niet rendabel zijn (= de wet
van de kapitalistische economie). Maar ook
in de grote steden van Nederland worden in
de wijken van die steden om dezelfde reden
als in Frankrijk, de postkantoren gesloten.

82 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

Hoewel er verschillen zijn tussen platteland /
stedelijk gebied is er één gelijke: afbraak van
publieke dienstverlening vanwege ontbreken
van rendabiliteit. Die wijze van economisch
denken brengt allerlei rechten, zoals die op
gezondheid en openbaar vervoer in gevaar.
Over dit soort zaken ging het in Le monde
libertaire en nog veel meer (tussen nr. 1356 en
nr. 1395). Veel Frankrijk-georiénteerd, maar
zeer herkenbaar. De ene keer meer, de andere
keer minder met als invalshoek: wat kunnen
anarchisten doen of wat heeft dit met anar-
chisme te maken? (ThH)

AMSTERDAM 30 APRIL 1980

De rookbommen en stenen die op 30 april
1980 — de dag dat Beatrix werd ingehuldigd
— door Amsterdam vlogen deden het politie-
apparaat wankelen. Wat oorspronkelijk een
dag zou worden van massale kraakacties
(Nationale kraakdag) liep onverwacht uit op
gewelddadig verzet tegen de monarchie. De
leuze ‘géén woning, géén kroning’ zette al
weken eerder de toon en inderdaad werd het
een ware veldslag in een stadsoorlog tussen
krakers en autoriteiten, die al in de jaren
zeventig begonnen was.

Eric Duivenvoorden die een paar jaar gele-
den een terecht geprezen geschiedschrijving
van de kraakbeweging publiceerde heeft zich
nu verdiept in de gebeurtenissen op de dag
dat 45 peletons ME tegenover krakers, linkse
activisten, punks en hooligans stonden.
Daarbuiten en soms zelfs ertussenin bewo-
gen zich de vele tienduizenden die het
Oranjefeest wilden vieren en naar de Dam
stroomden.

Door de gebeurtenissen van 30 april 1980 in
een breed historisch perspectief te plaatsen
(van het Wederdopersoproer in 1535 tot het
bouwvakkersoproer in 1966) neemt de schrij-
ver al direct afstand van de mythen die zich
met name in krakerskringen ontwikkelden.
Een kwarteeuw nadien lijkt het Kronings-
oproer niet zo zeer de ultieme afsluiting van
de revolutieromantiek van de jaren zeventig
als wel het begin van een restauratieve peri-
ode. In ieder geval was het politiek effect

ervan uiteindelijk beperkt.

Het boek biedt een terughoudend geschre-
ven visie op die dag, waarin nadrukkelijk
aandacht wordt besteed aan de chaos en
paniek die het optreden van de politie ver-
lamden. ME-peletons van buiten Amsterdam
raakten in de stad de weg kwijt of werden
inefficiént ingezet. Deels was dat te wijten
aan enorme miscommunicatie, nog vergroot
door storing van het mobilofoonverkeer van
de politie door de krakers.

Van Duivenvoorden is ook de samensteller
van een fraai boekwerk waarin vijthonderd
politieke affiches uit de periode 1965 - 2005
zijn afgebeeld. Een klein deel ervan werd
eerder uitgegeven in Een teken aan de wand
(Bert Bakker Amsterdam 1983).

Over Amsterdam aan het begin van de 21ste
eeuw schreef Van Duivenvoorden een artikel
waarin hij ingaat op de vraag voor wie de
stad bedoeld is: een creatieve stad voor de
hoogopgeleide en welvarende bovenlaag of
voor alle bewoners? Dit artikel is één van de
vele dat gebundeld is in easy City, een boek
dat gebruik van de openbare ruimte onder-
zoekt. Van de bijdragen noem ik die van
Siebe Thissen, Freek Kallenberg en Saskia
Poldervaart. (HR)

Eric Duivenvoorden, Het Kroningsoproer. 30
april 1980. Reconstructie van een historisch keer-
punt; Arbeiderspers, Amsterdam 2005; 236 pag.;
geill; 16,95 euro.

Eric Duivenvoorden, Met emmer en kwast. 40
jaar Nederlandse actie affiches 1965 - 2005; Fort
van Sjakoo, Amsterdam 2005; 208 pag; geill.; 30,-
euro (incl. cd-rom).

Freek Kallenberg e.a. (red); easy City. Interventies
in een verscheurde stad; De Vrije Ruimte
Amsterdam 2004; 208 pag.; geill.; 15,- euro (dis-
tributie Fort van Sjakoo, Amsterdam).

WALDEN
Een interview voor de anarchismeweek van
de VPRO met een kunstenaar die ergens in
de Nederlandse duinen een bunker gekraakt
en bewoonbaar gemaakt had, én het lezen
van Henry David Thoreau Walden zorgde
indertijd voor een bruisende cocktail waar-

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 83



van mijn fantasie geweldig van op hol sloeg.
Ik zag me al zitten bij zo'n bunker, vanzelf-
sprekend in de zon want zo optimistisch was
het droombeeld, ik zou autarkisch gaan
leven, ver van het wereldse gewoel, enzo-
voorts. Twintig jaar later blijk ik een geluk-
kige familie te vormen, woon ik in een grote
stad, weliswaar in een rustige wijk, en zelf-
voorzienend, nou daarvan is geen sprake.
Mijn hart ging een aantal maanden geleden
evenwel sneller kloppen bij de hernieuwde
uitgave van Walden. In dit boek, dat wat mij
betreft vanzelfsprekend een plek verdiend op
de lijst van libertaire klassiekers, beschrijft
Thoreau met een enorme natuurbeleving zijn
tweejarig verblijf in een eenvoudig bouwsel
aan de oever van Walden Pond halverwege
de negentiende eeuw. Wat deze nieuwe uit-
gave extra bijzonder maakt is de toevoeging
van Thoreau’s essay Burgerlijke ongehoorzaam-
heid, waarin hij een pleidooi houdt ongehoor-
zaam te zijn aan een overheid die onethische
zaken in stand houdt of zelfs bevordert. Bij
Thoreau ging het om de slavernij, heden ten
dage hoef je maar te denken aan het asielzoe-
kersbeleid. Heb je beide werken nog niet
gelezen, dan is deze uitgave zeker een must,
anders ook!

Een andere klassieker op menig libertaire
leeslijst is Oorlog en vrede van Leo Tolstoj.
Onlangs is de oerversie van dit boek gepubli-
ceerd, die half zo lang is als de bekende ver-
sie, en een ander einde kent. (PL)

Henry D. Thoreau, Walden en Burgerlijke onge-
hoorzaamheid, vertaald door Anton Haakman,
Atheneaum-Polak& Van Gennep, Amsterdam
2005, 412 pag.; ISBN 9025353355, 24,95 euro.
L.N. Tolstoj, Oorlog en vrede, vertaald door Peter
Zeeman en Dieuwke Papam, Ambo Amsterdam
2005, 967 pag., ISBN 9026317727, 49,95 euro.

ANARCHISME A LA PROUDHON
In anarchistische kring is Proudhon (1809-
1865) bekend om zijn idee eigendom is diefstal.
Minder bekend is dat hij dit idee in hetzelfde
boek juridisch uitwerkt en dat hij daarin
opmerkt: omdat ik een vriend van orde ben,
ben ik anarchist.

Met het begrip ‘orde’ is iets aan de hand. Het
is een leeg begrip. Het moet worden gevuld
om zin te krijgen. In roerige tijden kan bij-
voorbeeld heel goed worden geroepen: ‘Jullie
orde is de onze niet!". ‘Jullie orde’ is dan de
gevestigde orde (verdedigd met behulp van
politie en leger). ‘Onze orde’ zou er anders
uitzien. Dat hopen we dan maar...
Proudhon heeft aan die twee kanten gedacht
in zijn anarchisme opvatting. Daarbij is spra-
ke van negatieve anarchie en positieve anar-
chie. De negatieve anarchie geeft uitdrukking
aan de verwerping van een gevestigde orde
die in stand wordt gehouden met behulp van
de staat, het kapitaal en de kerk. Het draait
om verwerping van de idee van onderwer-
ping van mensen aan dwang die van buiten
komt (heteronomie). De positieve anarchie
gaat over een andere, gewenste orde, waarin
verhoudingen tussen mensen gebaseerd zijn
op zelfbeheer (autonomie). Er blijft dus spra-
ke van orde en die orde is niet a-norm-atief.
De normativiteit bij Proudhon wordt uitge-
maakt door zijn anti-etatistische, anti-kapita-
listische en anti-clericale ideeén. Die ideeén
bevatten dus tegelijk wat hij voor verwerpe-
lijk en voor wenselijk houdt. Zo kan de opge-
legde orde (staat, wet) worden verworpen en
de onderhandelde orde (contract, wederkerig
geldende afspraken) worden aanvaard.
Proudhon heeft daarbij onderkend dat het
recht niet per definitie een verwerpelijk ver-
schijnsel is. Welke bron of bronnen heeft het
recht? Het antwoord op die vraag, daar
draait het om.

Proudhon verwerpt de statelijke wet als bron
van recht. Dat ligt vanwege zijn anti-etatisme
voor de hand. Maar recht dat op grond van
onderhandeling door gelijkwaardige mensen
is gecreéerd, vormt een aanvaardbare bron.
Proudhon is wellicht de enige anarchist die
over dit soort juridische problematiek in de
loop van vele jaren heeft nagedacht. De
Franse juriste Sophie Chambost heeft dit
denken in haar proefschrift onderzocht,
onder de titel Proudhon en de norm, De juridi-
sche gedachte van een anarchist (in het Frans
uitgebracht).

84 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

Chambost baseert zich niet alleen op de
bekende titels van Proudhon, maar ook op
diens Carnets, Cahiers en allerlei archiefstuk-
ken.Het gaat hier om een diepgravende ana-
lyse van Proudhons juridische denken, die
tevens laat zien hoe sociologisch van aard dat
is. Daarmee is Proudhon zijn tijd vooruit. Dat
laatste kan ook omtrent zijn federalisme
opvatting worden gezegd, zoals die is ver-
woord in zijn Du Principe Fédératif (1863).
Daarin treft men de bouwstenen aan voor het
opstellen van een sociale ‘Europese grond-
wet’, waaraan het hedendaagse Europa na
bijna anderhalve eeuw nog niet toe blijkt te
zijn.

Dat dit denken van Proudhon door velen die
zich anarchist noemen is veronachtzaamd, is
niet echt vreemd. Het vereist namelijk dat
men zich ontdoet van het vooroordeel dat
‘recht” alle kwaad van de wereld bevat. Wie
aan dat vooroordeel weet te ontsnappen, kan
het statelijke idee van recht achter zich laten
(want dat wordt in het anti-etatisme verwor-
pen), om recht en norm vooral sociologisch,
dat wil zeggen van mensen zelf te beschou-
wen. Chambost maakt duidelijk hoe dat bij
Proudhon zit.

Sterk sociologisch is ook de beschouwing
van een andere hedendaagse Proudhon-
kenner, de Franse socioloog Pierre Ansart.
Die wordt er over aan het woord gelaten in
een uitgebreid interview met Alain Pessin en
Mimmo Pucciarrelli. Dat interview is in
boekvorm uitgegeven onder de titel Pierre
Ansart en het anarchisme van Proudhon (in het
Frans uitgebracht).

Het interview valt in drie stukken uiteen en
voor een Nederlands lezerspubliek lijken me
alleen de laatste twee stukken interessant.
Het interview volgt namelijk de levensloop
van Ansart en in de laatste twee stukken gaat
het vooral over diens ontwikkeling en werk
als socioloog in relatie met de bestudering
van Proudhon.

Beide teksten zijn dus voor de studieuzen
onder ons die ook het Frans in redelijke mate
beheersen. Maar de studie loont. (ThH)
Chambost, Proudhon et la norme, Pensée juri-

dique d’un anarchiste, Presses Universitaires de
Rennes, Rennes 2004, 295 pag.
A. Pessin, M. Pucciarrelli, Pierre Ansart et
U'anarchisme proudhonien, Atelier de création
libertaire, Lyon 2004, 122 pag.

MAURICE BRINTON

EN DE ARBEIDERSKLASSE
Decennialang was Maurice Brinton (schrij-
versnaam van een Britse arts) spil én theore-
ticus van een kleine groep ‘libertaire socialis-
ten’ die vanaf 1960 het blad Solidarity uit-
brachten. Behalve auteur van vele artikelen
en enkele brochures was hij ook degene die
het werk van Castioradis uit het Frans ver-
taalde en hem als Paul Cardan in Engeland
introduceerde.
Bij de anarchistische AK Press verscheen een
door David Goodway (die eerder een selectie
uit het werk van Herbert Read verzorgde)
samengestelde bundel met artikelen van
Brinton die de lezer meevoeren van de alge-
mene staking in Belgié (1960) tot de Anjer-
revolutie in Portugal (1975). Tussendoor
maakt deze reis door de onvoltooid verleden
tijd onder meer halt bij Parijs 1968, het
moderne kapitalisme, Murray Bookchin,
Kroonstad en de dictatuur van de communis-
tische partij, Wilhelm Reich en de seksuele
revolutie, en het arbeiderszelfbeheer.
Rode draad in al die artikelen is Brintons
waarschuwing nooit de mooie praatjes van
bureaucraten bij voorbaat te geloven, of ze
nu de belangen van het bedrijfsleven of de
overheid dienen.
Eén van Brintons essays over de bolsjewiki
(1917-1921), ooit in vertaling uitgebracht
door de radencommunisten rond het blad
Spartacus  is nu herdrukt door De Dolle
Hond. Die uitgeverij is ook van plan Brintons
brochure over Wilhelm Reich te herdrukken.
Nieuw bij De Dolle Hond is ook een heruit-
gave van een van de klassieken van de
zwarte humor uit 1827. (HR)
David Goodway (ed), For Workers’ Power. The
Selected Writings of Maurice Brinton; AK Press
Edinburgh 2004; 335 pag.; circa 18,- euro; ISBN
1-904859-07-0.

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 85



Maurice Brinton, De bolsjewiki en het arbeiders-
zelfbestuur 1917-1921; De Dolle Hond,
Amsterdam 2005; 141 pag; 7,50 euro.

Thomas de Quincey, Over moord beschouwd als
een der schone kunsten; De Dolle Hond,
Amsterdam 2005; 44 pag.; circa 2,50 euro (wwuw.
dollehon.dds.nl).

OVER ANARCHISME,
CHRISTENDOM EN POEZIE

De vierde Domela Nieuwenhuis-lezing die
dominee Hans Visser in 2002 hield is in druk
verschenen. De brochure van 27 pagina’s is
getiteld Anarchisme als bron van inspiratie..
Visser heeft het — uiteraard — vooral over de
marginalen waarmee hij in de Rotterdamse
Pauluskerk te maken heeft, waarbij hij met
name put uit de geschriften van de socioloog
Manuel Castells.

Dominees komen ook aan de orde in de bro-
chure Christenfundamentalisme in de Gebla-
derte-reeks van De Fabel van de Illegaal. Dit
soort godsdienstigen nemen de teksten van
de bijbel even letterlijk als de moslimfunda-
mentalisten de koran. Ze misbruiken de
godsdienstvrijheid om anderen te discrimi-
neren en soms (in de Verenigde Staten) dein-
zen ze niet terug voor het gebruik van
geweld. In de brochure wordt niet alleen
aandacht besteeds aan het protestantse fun-
damentalisme, maar ook aan de katholieke
variant.

Zeer welkom is de uitgave van Peter
Kropotkins De anarchistische moraal door uit-
geverij Iris. Kropotkin onderscheidt in dit
oorspronkelijk in 1889 gepubliceerde geschrift
drie vormen van moraal. De laatste is de
hoogste vorm van moraal, de onzelfzuchtige.
Dat is volgens Kropotkin de anarchistische
moraal, waarin we veel opvattingen van de
franse filosoof Guyau (1854-1888) terugvin-
den. Een eeuw geleden werd deze tekst in het
Nederlands vertaald en kreeg ze de titel ‘De
natuurlijke moraal’. Thans ligt een eigentijd-
se vertaling uit het Frans voor, voorafgegaan
door een korte inleiding en biografie van de
hand van Dick Gevers. De brochure is opge-
dragen aan de te vroeg gestorven libertair

Karl Kreuger.

Van stadspoliticus en anarchistisch dichter
Manuel Kneepkens verscheen de bundel Mr,
waarin een tiental van zijn gedichten, gewijd
aan ‘het recht’ bijeengebracht zijn. De bundel
(Tortuca Cahiers 006) bevat ook pentekenin-
gen van Kneepkens. (HR)

Hans Visser, Anarchisme als bron van inspiratie;
F.Domela Nieuwenhuis lezingen 4; F. Domela
Nieuwenhuis Fonds, Amsterdam 2004; 27 pag. (5
eutro op rekening 631678 van F.D.N. Fonds).
Christenfundamentalisme; Gebladerte-reeks 28;
De Fabel van de Illegaal, Leiden 2005; 61 pag. (3
euro op rekening 95225 wvan Gebladerte in
Leiden).

P.Kropotkin, De anarchistische moraal; uitgeverij
Iris, Pres. Brandstraat 208, 1091 WX Amsterdam;
Anarchistische Teksten nr. 14; z.j. (2005); 81 pag.
(9 euro op rekening 6259433 wvan Iris,
Amsterdam).

Manuel Kneepkens, Mr; uitgave Tortuca Cahier,
postbus 23267, 3001 KG Rotterdam; 2005; geill.;
22 pag. (www.tortuca.com).

BIOGRAFIE CLARA WICHMANN

In de jaren zeventig en tachtig was er veel
aandacht voor het werk van de juriste en
filosofe Clara Wichmann (1885-1922). In 1985
herdacht de Utrechtse universiteit groot-
scheeps haar honderdste geboortejaar met
een gedenkplaquette aan de gevel van haar
ouderlijk huis en een lezingenserie over haar
betekenis voor het strafrecht, het feminisme,
het antimilitarisme en — niet in de laatste
plaats — het anarchisme. Ook het Clara
Wichmann Instituut (sinds kort de vereni-
ging Vrouw en Recht Clara Wichmann)
kwam voort uit de belangstelling voor haar
gedachtegoed in die jaren.

Daarna werd het stil rond de jong gestorven
anarchiste, die evenals haar vriend en geest-
verwant Bart de Ligt menig latere anarchist(e)
heeft beinvloed.

Onverwacht is er nu een boek over haar ver-
schenen dat veeleer een vie romancée is dan
een traditionele biografie. Biografe Ellie
Smolenaars is duidelijk veel minder geinte-
resseerd in de prachtige essays van haar

86 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

hoofdpersoon en de politiek-culturele bewe-
gingen waarin ze actief was dan in de passie
waarmee deze hoogbegaafde maar ook
kwetsbare hoogleraarsdochter haar vrijheid
veroverde.

Al bladerend in het boek viel mijn oog op
pagina 152, waar Clara Wichmann een bezoek
brengt aan Geertuide Kapteyn-Muysken in
haar villa nabij Scheveningen. Smolenaars
laat het grint op de oprijlaan knarsen en het
maanlicht op de rododendrons schijnen.
Misschien moet je als lezer even wennen aan
dit soort stijlmiddelen. Wie dat doet ontdekt
dat dit geromantiseerde levensverhaal wel
degelijk van belang is. Dat komt vooral door-
dat gebruik gemaakt kon worden van het
recentelijk ontsloten persoonlijk archief van
Clara. Op basis van dit bronnenmateriaal,
waaronder dagboeken, brieven en aanteke-
ningen krijgt het beeld dat we van haar had-
den nieuwe dimensies. Zo krijgen we nu
inzicht in haar relatie met de tien jaar jongere
dienstweigeraar Jo Meijer.

Maar het blijft wachten op een meer defini-
tieve wetenschappelijke biografie! (HR)

Ellie Smolenaars, Passie voor vrijheid. Clara
Wichman (1885-1922); Aksant Amsterdam 2005;
248 pag.; geill.; 24,90 euro

OMVANGRIJKE MISLEIDING

De Britten Booker en North zijn geen anar-
chisten. Zij schreven wel een kritisch boek
over de wijze waarop in Europa wordt
getracht in ‘slow motion’ een coup d’ état te
plegen. Die vindt plaats op basis van de stra-
tegie van weloverwogen misleiding.

De misleiding dient slechts één doel: de ves-
tiging van een supranationale regering over
het gebied dat de Europese Unie omvat. Om
dit alles aannemelijk te maken geven Booker
en North een uitgebreid historisch overzicht
van de gang van zaken.

Als drijvende kracht achter de coup d’ état
zien zij met name de Europese Commissie.
Deze tracht haar bevoegdheden uit te brei-
den ten koste van de bevoegdheden van de
nationale regeringen. De strategie is gericht
op een leegloop van nationale bevoegdheden

ten gunste van een toename van de bevoegd-
heden van ‘Brussel’. De auteurs beschrijven
de politieke machinaties daarvoor van de
laatste zestig jaar. Zij laten daarbij zien hoe
het ‘spel” overigens al in 1920 zijn aanvang
nam.

Omdat zij vooral vanuit Brits standpunt
schrijven en zich concentreren op de politieke
machinaties, blijven bepaalde facetten in dat
‘spel’ onderbelicht. Zo acht ik zelf de
Europese druk tot privatisering van wat klas-
siek tot publieke dienstverlening werd gere-
kend (post, energie, gezondheidszorg etc.),
mede onderdeel van het imperialistische
streven van de Europese Commissie binnen
het Europese gebied. De verzwakking van de
nationale overheden vindt namelijk niet
alleen plaats via het weglekken van bevoegd-
heden naar ‘Brussel’. Door privatisering van
klassieke publieke dienstverlening lekken
langs die weg ook bevoegdheden weg, zoge-
naamd terug de maatschappij in. Iedereen
weet dat ook dit misleiding inhoudt. De
‘maatschappij staat in dat geval namelijk
voor ‘grootkapitaal’.

Betekent dit nu dat ik mij druk maak over het
wel en wee van nationale overheden? Neen!
Ik maak mij zorgen omtrent de toename van
de macht van ‘Brussel’ en alles wat daaruit
als kapitalistische bedreiging voortvloeit
(winst maken ongezien de sociale en ecologi-
sche ravage die dat aanricht). Het ‘gedraai-
kont’ omtrent dit alles is verontrustend en
het boek van Booker en North maakt duide-
lijk dat het overal hetzelfde liedje is. Zo cite-
ren zij een archetypische antwoordenreeks uit
een redactioneel commentaar in The Times
(van 28.8.2003).

Dat commentaar kritiseert de poging van
Britse politici om de ‘Europese grondwet’
aanvaardbaar te maken. De bedoelde ant-
woordenreeks — die een tijdsverloop aangeeft
— ziet er als volgt uit: In het begin wordt ont-
kend dat het [voorstel] enig radicaal nieuw
plan bevat; dan wordt toegegeven dat het er
in zit, maar ministers bezweren dat het niet
eens op de politieke agenda staat; vervolgens
wordt opgemerkt dat het wellicht op de

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 87



agenda komt, maar dat het geen serieus
voorstel is; later wordt toegegeven dat het
een serieus voorstel is, maar dat het nooit zal
worden uitgevoerd; daarna wordt erkend dat
het zal worden uitgevoerd maar in zo'n ver-
waterde vorm, dat het geen verschil zal uit-
maken voor het leven van gewone mensen;
tenslotte wordt erkend dat het wel een ver-
schil zal maken, maar dat dit aldoor al
bekend was en de kiezers steeds is voorge-
houden.

Deze antwoordenreeks volgt het omgekeerde
van de zogenaamde ‘salami-tactiek' (als het
om bezuinigingen gaat bijvoorbeeld). Welke
Nederlandse regering bedient of bediende zich
niet van de bedoelde antwoordenreeks? Als
het uit komt: elke! (denk ook aan wat en hoe
er is misleid in geval van de Betuwelijn). Het
is niet voor niets archetypisch...(ThH)
Christopher Booker and Richard North, The Great
Deception, A secret history of the European
Union, Continuum, London | New York, 2003,
474 pag.

DE AAP IN ONS

Lange tijd werd er gedacht dat taal mensen
uniek maakte. Totdat onderzoekers bij chim-
pansees een rudimentair begrip ervan ont-
dekten. Er is een tijd geweest dat oorlogsvoe-
ring gezien werd als iets typisch menselijks.
Totdat in de jaren zeventig primatologe Jane
Goodall dit fenomeen ook bij chimpansees
registreerde. Lange tijd dacht men dat poli-
tiek bedrijven mensen uitzonderlijk maakte.
Totdat in 1982 etholoog Frans de Waal met
Chimpanseepolitiek: macht en seks bij mensapen
ook dat idee ontkrachtte. Hetzelfde lot onder-
ging het idee dat cultuur specifiek menselijk
zou zijn in De Waal’s De aap en de sushimeester
(2001). Wat is er nou eigenlijk zo typisch
menselijk?

In 2005 verscheen van Frans de Waal De aap
in ons —waarom we zijn wie we zijn. Hierin gaat
hij in op de plaats die de menselijke soort
inneemt in de natuur. De openingszin laat
aan duidelijkheid niets te wensen over: ‘Je
kunt de aap wel uit de jungle halen, maar de
jungle niet uit de aap. Dat geldt ook voor ons,

tweevoetige mensapen.” De Waal onderzoekt
in dit boek welke ‘fascinerende en angstaan-
jagende parallellen’ er zijn tussen het gedrag
van primaten en dat van mensen. Met hun
trage ontwikkeling (pas rond hun zestiende
worden ze volwassen) en hun vele leersitua-
ties zijn mensapen in feite niet meer instinct-
matig dan mensen. Er is niet één neiging,
stelt De Waal, die mensen niet gemeen heb-
ben met deze harige figuren waarmee zij zo
graag de draak steken.

De Waal betrekt in zijn analyse met name de
twee evolutionair meest aan de mens ver-
wante mensapen, de chimpansee (pan troglo-
dytes) en de bonobo (pan paniscus). De aard
van deze twee soorten is echter fundamen-
teel verschillend: chimpansees lossen seksu-
ele problemen op met macht, bonobo’s
machtsproblemen met seks. Bonobo’s hou-
den zich, schrijft De Waal, bezig met liefde,
en niet met oorlog; zij zijn de hippies van de
primatenwereld. Bonobovrouwtjes hebben
de vrouwelijke solidariteit geperfectioneerd
die bij alle Afrikaanse grote mensapen latent
aanwezig is.

Interessant is in zijn ogen de vraag wat er
gebeurd zou zijn als de bonobo’s als eerste
ontdekt waren, en chimpansees pas later of
helemaal niet. De discussie over de evolutie
van de mens zou dan misschien niet zozeer
hebben gedraaid om geweld, oorlog en man-
nelijke dominantie, als wel om seksualiteit,
empathie, zorg en samenwerking. Zouden
we ons in een heel ander intellectueel land-
schap bevonden hebben? Of zou het simpel-
weg niet opgepikt zijn, met de gruwelijkhe-
den van de twee wereldoorlogen nog vers in
het geheugen?

Net als andere mensapen bezitten mensen
een gevoeligheid voor de dynamiek van
macht, en zonder die zouden ze domweg niet
kunnen overleven. Mensen zijn zich heel
scherp bewust van de macht die overal om
hen heen is en voortdurend wordt bevestigd
en betwist. De menselijke glimlach is een
afgeleide van een verzoeningssignaal.
Oorspronkelijk, schrijft De Waal, hadden
mensen een kristalheldere en hiérarchische

88 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

orde en vervolgens vonden ze manieren om
die te nivelleren. Die nivellering noemt hij
democratie, en het beperken van de ongelijk-
heid kost inspanning. Mensen zouden dit
punt waarschijnlijk nooit bereikt hebben,
zouden nooit de noodzakelijke solidariteit
aan de basis ontwikkeld hebben, als ze om te
beginnen niet zulke hiérarchische dieren
waren.

Net als chimpansees zijn mensen uitgespro-
ken territoriaal ingesteld en hechten ze in het
algemeen minder waarde aan het leven van
degenen buiten de groep dan van hen daar-
binnen. Het wij-tegen-zij-gevoel kan bij
chimpansees er zelfs toe leiden dat bekende
dieren vijanden worden als ze toevallig bij de
verkeerde groep zijn beland of in het ver-
keerde gebied leven. En bij mensen kunnen
etnische groepen die voorheen redelijk goed
met elkaar overweg konden zich plotseling
tegen elkaar keren, denk aan de Hutu's en
Tutsi’s in Rwanda, en de Serven, Kroaten en
moslims in Bosnié.

Zolang individuen een gezamenlijk doel heb-
ben, onderdrukken ze negatieve gevoelens.
Maar zodra dat gezamenlijke doel verdwe-
nen is, komen spanningen aan de opper-
vlakte.

De menselijke oorlogsvoering gaat op ver-
ontrustende manieren verder dan het ‘dier-
lijke’ geweld van chimpansees. Primaten
leren vroeg in hun leven om vrede te sluiten,
mensen nauwelijks. De Waal vindt het daar-
om van belang dat vaardigheden bestudeerd
worden die escalatie van conflicten voorko-
men en agressie in toom houden.

In de loop van de menselijke evolutie heeft
vijandigheid jegens buitenstaanders de soli-
dariteit binnen de groep dusdanig versterkt
dat er een moraal is ontstaan. De diepzinnige
ironie is volgens De Waal dat de hoogste
verworvenheid in de moraal evolutionair
verband houdt met het laagste gedrag van
mensen, de oorlogsvoering. Het toepassen
van de moraal voorbij de grenzen van de
eigen gemeenschap is, stelt hij, de grote uit-
daging van deze tijd. Door mensen in verge-
legen werelddelen te zien als een deel van

zichzelf, en hen binnen halen in de cirkel van
wederkerigheid en empathie.

In het groepsleven van aan de mens ver-
wante mensapen herkent De Waal de compe-
titieve kant van het kapitalisme en een goed
ontwikkelde gemeenschapszin. Daarom
vindt hij dat het politieke systeem dat het
best bij de mens past die twee in evenwicht
houdt. Zo'n vorm van bestuur bestaat echter
nergens.Verder denkt hij dat de menselijke
samenleving waarschijnlijk het best is als zij
zo goed mogelijk de kleinschalige gemeen-
schappen van de menselijke voorouders
nabootst.

In veel van zijn boeken besteedt De Waal wel
een aantal zinnen aan de Russische anarchist
en wetenschapper Peter Kropotkin. In De aap
in ons herhaalt hij zijn mening dat doordat
Kropotkin meende dat de strijd om het
bestaan alleen maar tot steeds meer samenle-
ving leidde, hij zijn ogen sloot voor de stimu-
lerende effecten van vrije concurrentie.
Mensen kunnen volgens hem hun leven
inrichten zoals ze maar willen, maar of ze
zullen gedijen hangt af van hoe goed dat
leven aansluit op de menselijke natuur.

Het zeer leesbare en aangenaam prikkelende
De aap in ons roept wat mij betreft een aantal
vragen op. Zoals die of een meer libertaire
samenleving een evenwichtige dynamiek
van competitie en gemeenschapszin kan
bevatten. Of dat, 4ls mensen zich, net als hun
naaste verwanten als de chimpansee en
bonobo, zo met macht bezighouden, de door
een deel van de anarchisten bepleite machts-
vrije samenleving niet een fata morgana van
jewelste is, die vervangen zou moeten wor-
den door een model dat meer recht doet aan
wat voortbouwt op het vermogen van men-
sen. (PL)

Frans de Waal, De aap in ons — waarom we zijn
wie we zijn; Amsterdam/Antwerpen 2005, 264
pag., ISBN 90-254-2345-0, 24,90 euro.

DOMELA EN FORTUIJN
Voorbeelden en nabeelden van Joep de Hart is
bedoeld als deelstudie van een project Het
ongekende Nederland van het Sociaal en

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 89



Cultureel Planbureau - de ondertitel: Histo-
rische vergelijkingen naar aanleiding van de dood
van Fortuyn en Hazes. De reacties op de dood
en bij de begrafenis van Pim Fortuijn worden
vergeleken met de uitvaart van Ferdinand
Domela Nieuwenhuis. De laatste was een
volksheld die tegelijk politiek al was uitge-
rangeerd door zijn keuze voor een ongeorga-
niseerd anarchisme in zijn laatste jaren. Maar
de Verlosser van Friesland, de grondlegger
van de Nederlandse arbeidersbeweging werd
ook door de stromingen die hij bestreed en
omgekeerd waardig uitgeleid.

Fortuijn was politiek nog een belofte toen hij
vermoord werd — er was nog niets wat hij tot
stand gebracht had, behalve het in het onge-
rede laten lopen van de NS door die malle
studenten-ov-jaarkaart (aardig ideetje, mijn-
heer de professor - en eigenlijk nooit genoemd
na zijn dood - toch heeft hij er aardig aan
verdiend). De publieke reactie werd zeker
mede bepaald door een belofte die niet waar-
gemaakt werd, gerechtvaardigde weerzin
tegen de gevestigde partijen en het charisma
dat Fortuijn via de televisie kon uitstralen.
De reacties misten ingetogenheid en worden
door De Hart als particulier omschreven.

Hij vergelijkt ook de uitvaart van de volks-
zangers Hazes en Johnny Jordaan — er zit
vijftien jaar tussen beide sterfgevallen, maar
wat een verschil. Ik denk niet dat het veel
uitmaakt dat Johnny Jordaan al jaren nood-
gedwongen had gezwegen bij zijn overlij-
den.

Verdere vergelijkingen: het eerste Wereld-
kampioenschap voetbal in 1934 te Milaan
(“We gaan naar Rome’), het trauma van 1974
en de EK van 1988. En hij vergelijkt de volks-
reacties op de huwelijken van aanstaande
troonopvolgers Juliana, Beatrix en Willem
V.

Het boekje wordt als essay aangemerkt. Dit
lijkt mij terecht, je kunt aan dergelijke eenma-
ligheden geen generalisaties verbinden. Veel
aardiger zijn de observaties die wel enige
sociologische grond onder de voeten hebben,
bijvoorbeeld over het zogeheten top-club-
voetbal:

‘Collectieve vreugde, bewondering en extase,
gedeelde ontroering, verdriet en clubliefde
zullen mischien pas helemaal verdwijnen als
het voetbal eenmaal is verworden tot een
peepshow van grootkapitalisten en stadions
volledig bestaan uit business seats en sky-
boxen, met daartussenin een koninklijke
loge.” (p.60). ‘De eerste elftallen van de top-
clubs bestaan uit een vreemdelingenlegioen
van voortdurend wisselende samenstelling,
waarvan de leden als meeuwen de boot van
het grootkapitaal volgen.” (p.59)

Als amateurspel — in clubverband, zomaar
een potje trappen op een veldje — lijkt het
voetbal mij onverslijtbaar. Als commercieel
uitgemolken spektakel is het ongeveer aan
zijn einde, alleen weet nog niet iedereen het.
Ook bijna aan hun einde: ‘In Nederland wor-
den de kerken door steeds kleinere minder-
heden in stand gehouden ten behoeve van
velen. (p.75). Dit is niet vol te houden op den
duur, en de echt bindende factor van gemeen-
te of parochie is onvervangbaar. De Hart gaat
hier verder niet op in.

Over nieuwe rituelen die als fenomeen inte-
ressanter zijn dan de media events waar het
essay over gaat: ‘Zo vloeit het numineuze
door de kieren van het gewone, alledaagse
leven en manifesteert het zich dus niet alleen
bij publieke persoonlijkheden en de met hun
leven en dood verbonden plaatsen.” (p.85)
Hier wordt het interessant en op deze grond
treedt de schrijver verder niet. Het beertje op
de hoek van de straat met het bosje bloemen,
het bordje ‘Waarom?’ bij de onbewaakte
oversteekplaats van de spoorbaan, het kruis
in de berm van de snelweg, de boom die alles
gezien heeft in de Bijlmer — deze zijn meer
een beschouwing waard dan de strovuren
rond Hazes en Fortuijn. Maar goed, het ging
mij dan ook vooral om het noemen en
beschrijven van de uitvaart van Domela.
Maar harreblaksems, wat een beroerd geredi-
geerd en niet-gecorrigeerd geschrift. Nee, de
Volkskrant had het in 1974 niet over ‘ruggen-
graat’. Nee mijnheer De Hart zelf, u bent
geen alumnus van de Radboud Universiteit.
En de analen van de historie — ze staan er

90 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154

echt. Op iedere tweede pagina wel zoiets.
Het maakt het lezen voor een beetje geletterd
persoon tot een plaag. Misschien behoor ik
als sociaal-wetenschappelijk geschoolde wel
niet bij de doelgroep.

En wat zijn nu eigenlijk nabeelden? (AdR)
Joep de Hart, Voorbeelden en nabeelden —
Historische vergelijkingen naar aanleiding van de
dood van Fortuyn en Hazes. Den Haag: Sociaal
en Cultureel Planbureau. 12,50 euro.

EMOTIES
Emoties spelen een grote rol bij samenwer-
king en bij het oplossen van conflicten. Bij
een analyse van maatschappelijke problemen
kun je er, ook als anarchist, eigenlijk niet
omheen je standpunt te bepalen over rol, nut,
aard en (on)wenselijkheid van emoties.
Emoties. Van stoicijnse apatheia tot heftige liefde
is de titel van een boek dat veel interessants
bevat. Op de verder zwarte voorkant van het
boek prijken in verschillende kleuren de kop-
pen van Aristoteles, Seneca, Marcus Aure-
lius, Spinoza, Hume, Nietzsche, Witgenstein,
Irigaray, Nussbaum en Damasio. Negen filo-
sofen en één neuroloog. Wat ze gemeen heb-
ben is dat ze zich allemaal met ‘emoties’
bezig houden of gehouden hebben. In dit
boek worden een aantal van hun ideeén
besproken. Zoals de flaptekst vermeldt: ‘De
opvatting dat emotie en ratio geen tegenstel-
ling zijn, vormt de rode draad in dit boek,
maar op die rode draad zijn verschillende
posities mogelijk.”
‘Het onderwerp emoties is erg actueel,’ zo
stelt Miriam van Reijen in haar inleiding.
Denk aan de ‘lief en leed’-cultuur in de
media, aan relaties waarin het kunnen praten
over emoties (ook voor mannen) een ‘must’
geworden is, en aan alle angst, woede,
gekwetstheid, irritatie, jaloezie, wraak en
spanningen die in de huidige maatschapij
aan de orde van de dag zijn.
Miriam van Reijen schreef al eerder het boek
Filosoferen over emoties. Een interview door
mij met haar daarover is te lezen in Buiten de
Orde (tijdschrift van De Vrije Bond, jaargang
10, 4e kwartaal 1999). In het hier besproken

boek beschrijft ze opnieuw haar ‘radicale
cognitieve emotietheorie’, aan de hand van
ideeén van de stoicijnen en van Spinoza.
Achter emoties als ongerustheid, angst en
jaloezie zitten tal van gedachten. Als mensen
zeggen dat hun denken en voelen botsen dan
botsen er in feite twee gedachten. Miriam
noemt het voorbeeld van een vrouw die weer
naar school gaat, vanuit de gedachte ‘ik heb
er recht op’. Zij voelt zich echter toch schul-
dig. Maar onder dit schuldgevoel zit 66k een
gedachte. ‘Dat is meestal een verinnerlijkte
oude gedachte of norm, die niet meer als
zodanig wordt herkend.” Zo'n oude gedachte
kan geactiveerd worden door bijvoorbeeld
een opmerking van een buurvrouw.

‘Het voordeel van de cognitieve emotietheo-
rie (...) is dat als we er van uitgaan dat emo-
ties ons niet overkomen en we er zelf verant-
woordelijk voor zijn, we er ons minder aan
overgeleverd zullen voelen.’

Ook Spinoza heeft, met name in zijn Ethica
veel over emoties geschreven. Spinoza stelt
dat een hartstocht pas verdwijnt door een
andere, sterkere harstocht. Dus om ‘verstan-
dig’ te worden is het nodig dat de rede zelf
tot hartstocht wordt. Gewoon iets weten,
aldus van Reijen, werkt vaak niet.

In deze bundel komen ook andere invalshoe-
ken naar voren, zoals de benadering van
David Hume, in wiens werk emoties een
centrale plaats innemen. Hume stelt dat ‘je
voelt wat moreel is, veeleer dan dat je daar-
over moet oordelen.” In tegenstelling tot de
benadering van stoicijnen, Spinoza enzo-
voort ziet Hume voelen en denken dus als
aparte categorién. In die zin zou ik Humes
benadering niet cognitief willen noemen.
Wat zijn emoties? Volgens Wim Lintsen, die
in dit boek een achtergrondvisie schetst van-
uit de neurobiologie en de evolutieleer is het
niet overdreven om te stellen dat er binnen
de emotietheorie meer dan honderd defini-
ties circuleren. Voor dit artikel gebruikt hij er
een van Spinoza: emoties zijn ‘inwerkingen
op het lichaam, waardoor zijn vermogen tot
handelen wordt vermeerderd of verminderd,
bevorderd of belemmerd.” Deze definitie

Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154 91



blijkt verrassend goed te passen bij de moder-
ne analyse van basisemoties.

Ook Marta Nussbaum heeft veel over emo-
ties geschreven. Zij is eveneens geinspireerd
door filosofen in de oudheid, door de stoicij-
nen, maar vooral Aristoteles. Zij benadrukt
de kwetsbaarheid van de mens. ‘Kwets-
baarheden moet je volgens haar onder ogen
zien, en pijn en verdriet moet je voelen bij het
verlies van iets dat belangrijk voor je is, want
zonder dat is het onmogelijk om een duide-
lijke visie te krijgen op wat goed leven
inhoudt” Ook is het besef van kwetsbaar
heid volgens haar een belangrijke voorwaar-
de voor meeleven met anderen.

Martha Nussbaum maakt een interessant
onderscheid tussen oordelen en verlangens.
Als de wereld anders is dan het oordeel of de
overtuiging moet het oordeel worden aange-
past, maar als de wereld niet bij de verlan-
gens past dan moet de wereld veranderen.
Bijvoorbeeld als je bang bent dan beoordeel je
een situatie blijkbaar als bedreigend.
Vandaaruit kan het verlangen ontstaan die
situatie te veranderen. In die zin zijn emoties
belangrijke wegwijzers: ze bevatten informa-

r.

tie over belangrijke behoeften van mensen.
En zoals Simone van der Burg in deze inlei-
ding in de emotietheorie van Martha
Nussbaum schrijft: “door emoties als oorde-
len te beschouwen, wordt het mogelijk om
een debat te voeren over emoties. Emoties in
de publieke sfeer zijn volgens haar [Martha
Nussbaum, RW] geen blinde uitingen: we
kunnen mensen aanspreken op hun angst en
hun woede, en vragen of deze emoties nu
wel gegrond zijn.!

Deze bundel bevat meer interessants dan ik
binnen deze bespreking kan aanroeren. Wat
ik jammer vind is dat de verschillende invals-
hoeken min of meer naast elkaar blijven
staan.

Vooral door verschillende definities is het
soms niet duidelijk of er sprake is van echte
verschillen of slechts een andere woordkeus
en wat aksentverschillen. Het zou me niet

verbazen als er nog eens een vervolg op deze
bundel komt, in elk geval lijkt het mij een
goed idee! (RW)

Emoties, Van stoicijnse apatheia tot heftige liefde,;
Miriam van Reijen (red.); Kampen 2005; 270
pag., 24,95 euro.

92 Twaalfde Jaarboek Anarchisme/De AS 152/153/154



Beste lezer(es),

* Ditmaal een bijzondere aflevering van De AS, en wel een combinatie van drie
nummers (nr. 152/153/154) die als Twaalfde Jaarboek Anarchisme verschijnen! Na
de zomer verschijnt zeer waarschijnlijk een aflevering die gewijd zal zijn aan het
thema ‘Manifesten’.

* Wegens drukke werkzaamheden is Siebe Thissen helaas gedwongen afscheid
te nemen van de redactieraad van dit tijdschrift. Hij trad toe in 1998. We danken
hem voor zijn inspirerende inbreng in die afgelopen jaren. Siebe Thissen zal als
medewerker aan De AS verbonden blijven.

* Onveranderd blijft een jaarabonnement minimaal 16,90 euro kosten. Daarom
doen we een dringend beroep op alle lezers om extra geld over te maken aan het
Steunfonds, gironummer 4463015 t.n.v. De AS, Moerkapelle. Ook vragen we
enkele lezers om alsnog hun jaarabonnement 2005 te betalen. Alvast dank!

* Aan donaties ontvingen we in 2005 een bedrag van 1582 euro, een stijging van
ruim tien procent t.o.v. 2004. Alle gevers danken we hartelijk!

*De illustratie op het omslag is een fragment van de houtsnede ADM/Festival of
Fools 1980 van Bernd Lehmann. Deze is ontleend aan de uitgave ‘Kunst die partij
koos’, geschreven door Ad van der Blom en uitgebracht door de Industriebond
FNV (Amsterdam 1980).

* We wijzen nog eens op de afgeprijsde boeken van andere uitgeverijen (elders
in dit infokatern). Daarnaast kunnen afleveringen van De AS en overige uitga-
ven extra goedkoop besteld worden als gebruik gemaakt wordt van een of meer
van onderstaande aanbiedingen.

AANBIEDING 1: dit pakket omvat alle tot nog toe verschenen nummers (origi-
neel dan wel herdruk) plus het apart verschenen Eerste Jaarboek Anarchisme,
alsmede de onmisbare Bibliografie van de eerste 26 jaargangen De AS voor 100
euro (incl. verzendkosten).

AANBIEDING 2: voor 40 euro (incl. verzendkosten) ontvangt u alle nog lever-
bare originele nummers van De AS (zie het overzicht elders in dit infokatern).
AANBIEDING 3: met uitzondering van het Eerste Jaarboek Anarchisme en de
Bibliografie sturen we alle boeken en brochures die De AS inmiddels heeft uit-
gebracht (zie het overzicht Uitgaven De AS elders in dit infokatern) incl. ver-
zendkosten toe voor 45 euro.

AANBIEDING 4: alle uitgaven zoals genoemd in aanbieding 3 plus het Eerste
Jaarboek Anarchisme en de Bibliografie ontvangt u voor 52 euro (incl. verzend-
kosten).

Vanzelfsprekend gelden alle aanbiedingen zolang de voorraad strekt. Bestellen
via postgironummer 4460315 van De AS, postbus 43, 2750 AA Moerkapelle met
vermelding van de gewenste aanbieding(en).

Redactie en administratie De AS



LOSSE EXEMPLAREN

Zolang de voorraad strekt zijn tegen gereduceerde prijs losse exemplaren verkrijgbaar van een groot
aantal eerder verschenen afleveringen van De AS. Men kan deze nummers bestellen door storting/
overmaking van 2,25 euro per exemplaar (inclusief verzendkosten) op postgiro 4460315 van De AS,
postbus 43, 2750 AA Moerkapelle. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,75 euro
besteld worden!

Leverbaar zijn de volgende afleveringen: nr. 38 (Bedrog van het kapitaal), nr. 41 (Gezondheidszorg),
nr. 42 /43 (Proudhon), nr. 44 /45 (Onkruit & Antimilitarisme), nr. 46 (USA), nr. 47 (Geweld), nr. 55/56
(Politieke vorming), nr. 59/60 (Anarchistische perspectieven), nr. 61 (Marx), nr. 64 (De crisis), nr. 65
(Nationalisme & bevrijdingsbewegingen), nr. 66 (Een libertaire staat?), nr. 67 (Arbeidsethos), nr. 68
(Anarchisme & utopie), nr. 69 (Nieuwe sociale bewegingen), nr. 70 (Clara Wichmann), nr. 71
(Staatskunst of straatcultuur), nr. 72 (Eigendom), nr. 73 (Technologie), nr. 74 (Spanje 1936-1986), nr.
75 (Macht), nr. 77 (De verwording van rechts), nr. 78 (Max Stirner), nr. 79 (Musica Anarchica), nr. 80
(Berlijn), nr. 81 (Onderdak), nr. 82 (Tegenethiek), nr. 84 (Oost-Europa), nr. 86 (Literatuur), nr. 87
(Domela Nieuwenhuis), nr. 88 (De staat van de ecologie), nr. 89 (Onder anarchisten), nr. 90 (De ver-
lokking van rechts), nr. 91 (Murray Bookchin), nr. 92 (Menselijke natuur en anarchisme), nr. 93 (Stad,
straat, federatie), nr. 94 (Het labyrint van de vrijheid), nr. 95 (Christen-anarchisme), nr. 96
(Buitenstaanders over anarchisme), nr. 97 (Israel), nr. 98 (Transport), nr. 99 (Sarajevo), nr. 100
(Beeldvorming), nr. 101 (Media), nr. 102 (Nederland immigratieland), nr. 103 (William Godwin), nr.
104/105 (Belgié), nr. 106 (Economie), nr. 107 (Politiek), nr. 111 (Voorheen Sovjetunie), nr. 113 (Gustav
Landauer), nr. 114 (Poézie als ordeverstoring), nr. 115 (Latijns Amerika), nr. 117 (Domela als interna-
tionale figuur), nr. 118 (Italie), nr. 121 (Leren), nr. 124 (Dieren), nr. 125 (Disciplinering), nr. 128
(Armoede), nr. 129 (Frankrijk), nr. 132 (Afrika), nr. 133 (Techno), nr. 136 (Tolerantie), nr. 137 (Globaal),
nr. 140 (Dood), nr 141 (Boeken), nr. 142 (Tiende Jaarboek Anarchisme), nr. 143 (Erich Muhsam), nr.
144 (De staat van de staat), nr. 145 (Atalanta), nr. 146 (Ivan Illich), nr. 147 (Jazz), nr. 150 (Stalin in
Spanje), nr. 151 (Nederlandse anarchisten 1933-1945).

Sommige originele afleveringen, met name dubbelnummers, kosten 4,50 euro per stuk. Het betreft: nr.
109/110 (De bevrijding van het anarchisme), nr. 112 (Tweede Jaarboek Anarchisme), nr. 116 (Derde
Jaarboek Anarchisme), nr. 119/120 (Vierde Jaarboek Anarchisme), nr. 122/123 (Vijfde Jaarboek
Anarchisme), nr. 126/127 (Zesde Jaarboek Anarchisme/Anarchisme inNederland), nr. 130/131
(ZevendeJaarboekAnarchisme/Landbouw), nr. 134/ 135 (Achtste Jaarboek Anarchisme /Guy Debord
en het situationisme), nr. 138/139 (Negende Jaarboek Anarchisme/De verloedering van het land-
schap), nr. 148/149 (ElfdeJaarboekAnarchisme/Opgesloten).

Alle inmiddels wuitverkochte afleveringen van De AS zijn overigens herdrukt. Deze kosten zonder uit-
zondering 2,25 euro per exemplaar. Het gaat om de volgende afleveringen: nr. 1 (Syndicalisme), nr.
2 (Marxismekritiek), nr. 3 (Anarchisme vandaag), nr. 4 (Vrouwenbevrijding), nr. 5 (Zelfbeheer), nr. 6
(Registratie), nr. 7 (Energie), nr. 8 (Anarchisme & parlement), nr. 9/10 (Onderwijs, opvoeding, mis-
vorming), nr. 11 (De vakbeweging in de krisis), nr. 12 (De Grote Depressie), nr. 13 (Terrorisme), nr.
14 (Godsdienst), nr. 15/16 (Fascisme), nr. 17 (Misdaad en straf, met teksten van Clara Wichmann),
nr. 18 (Arthur Lehning), nr. 19 (Antimilitarisme), nr. 20 (Monarchie en Oranje), nr. 21/22 (Bakoenin),
nr. 23 (Duitsland), nr. 24 (Anarchisme), nr. 25 (Organisatie), nr. 26 (Kiezen of delen), nr. 27 (Bouwen
& wonen), nr.28 (Kropotkin), nr.29 /30 (Veiligheid), nr.31 (Milieu ~ macht), nr. 32 (Ontwikkelingshulp?),
nr. 33 /34 (Sexualiteit), nr. 35 (Anarchisten en de staat), nr. 36 (Europa), nr. 37 (Anarchisme en weten-
schap), nr. 39/40 (Anton Constandse en het anarchisme), nr. 48 (Kunst & Anarchie), nr. 49 (Stembiljet
of sociale aktie), nr. 50/51/52 (Anarchisme over de grenzen), nr. 53 (De Staat van verzorging), nr. 54
(Schijnanarchisme), nr. 57 (Tolstoj), nr. 58 (Cooperaties en collectieven), nr. 62 (Bart de Ligt), nr. 63
(Anarchie & avantgarde), nr. 76 (De sociocratie van Kees Boeke), nr. 83 (Provo), nr. 85 (Anarcha-
feminisme), nr. 108 (Wim van Dooren filosoof, humanist, anarchist). Ook voor deze herdrukte afle-
veringen geldt dat in verband met de verzendkosten voor tenminste 6,75 euro besteld moet wor-
den.

UITGAVEN DE AS

De AS brengt naast het tijdschrift een serie reprints van (oudere) anarchistische pamfletten en bro-
chures. In deze reprint-reeks van (soms curieuze) geschriften zijn verschenen:

—Anton Constandse, Anarchisme; een uit 1930 daterende, 14 p. omvattende beschouwing die bij
Constandse’s eigen uitgeverij de Albatros verscheen (bestelnummer: 001);

—R. Tamminga, Theorie en praktijk van het nemen; een begin deze eeuw door de schrijver in eigen
beheer uitgegeven brochure van 16 p., waarin het neem- en eetrecht wordt verdedigd (bestelnum-
mer: 002);

—Henk Eikeboom, De anarchist en het huwelijk; een 24 p. tellende, in 1921 bij Libertas (de drukkerij
van Rijnders’ Vrije Socialist) verschenen betoog van Henk Eikeboom dat veel stof deed opwaaien.

Clara Wichmann sabelde Eikebooms pleidooi voor ‘Stirneriaanse lustbeleving’ fijntjes neer (bestel-
nummer: 003);

—Anton Constandse, Heinrich Heine als dichter en denker; een uit 1928 daterende, 48 p. tellende bro-
chure van Constandse, opgenomen in de bundel Groote Persoonlijkheden, een uitgave van Orion
(1928) die sindsdien nooit herdrukt is (bestelnummer: 004);

—]J. Bedeaux en K.A. Fraanje, Rhapsoden, zangen in modern gewaad; een bundel die in 1951 verscheen
bij Het Rode Boek te Rotterdam. Met een inleiding van B. Damme. 64 p. (bestelnummer: 005);
—Simon Radius, Proudhon over kerk en samenleving; een in 1981 bij de Vrije Gedachte verschenen
essay. 42 p. (bestelnummer: 006);

—Piet Kooijman, Heden, verleden en toekomst in zakformaat; een reprint van de in 1935 voor het eerst
verschenenbrochure over de voorhoedefunctie van de gedeklasseerden (‘neem en eet’), aangevuld
met een herdruk van het artikel De vooruitzichten der arbeidersbeweging uit datzelfde jaar en een
biografische schets van Piet Kooijman door Hans Ramaer. 48 p. (bestelnummer: 007);

—Spanje 1936-1966. Een 47 p. tellende geillustreerde special van het anarchistisch tijdschrift De Vrije
(juli 1966) met een interview met een oud-Spanjestrijder en verder bijdragen van o.a. Rudolf de Jong,
Jose Peirats, Hem Day en Victor Garcia (bestelnr.: 008). Deze reprints kan men franco per post ont-
vangen door storting/overmaking op postgirorekening 4460315 van De AS in Moerkapelle met
vermelding van bestelnummer(s). De prijs bedraagt 3,25 euro per exemplaar. Let op: de bestelnum-
mers 001, 002 en 003 zijn uitsluitend verkrijgbaar in één pakket, waarvoor de standaardprijs van3,25
euro geldt. In verband met de verzendkosten moet voor tenminste 6,50 euro besteld worden.

Behalve de reprint-reeks levert De AS diverse andere eigen uitgaven, zowel herdrukken als origi-
nele uitgaven. Deze boeken en brochures zijn te bestellen door storting/overmaking op postgirore-
kening 4460315 van De AS te Moerkapelle. De prijzen zijn inclusief verzendkosten.

—Bibliografie De AS, jaargangen 1972-1998; 105 p.; 6,90 euro.

—Paul Eltzbacher, Anarchisme; herdruk in paperback van de Nederlandse vertaling uit 1903; 293 p.,
13,90 euro.

—Eerste Jaarboek Anarchisme; in 1994 verschenen als aparte uitgave; 151 p.; 5,90 euro.

—Hans Ramaer, Het onbegrepen anarchisme. Tekst van een lezing opgenomen in de bundel 'De
Ideologieén' (Studium Generale, Utrecht 1994);12 p.; 1,25 euro.

—Hans Ramaer, Het individualisme van Anton Constandse. Tekst van de achtste Anton Constandselezing
(1994) voor De Vrije Gedachte in brochurevorm; 22 p.; 1,90 euro.

—Anton Constandse, De zelfvernietiging van het protestantisme, een oorspronkelijk in 1926 verschenen
kritische beschouwing van de godsdienst; herdruk in paperback; VIII + 120 pag.; 6,90 euro.
—Anton Constandse, De ellende der religie; herdruk brochure uit 1923; 20 p.; 1,25 euro.

—Anton Constandse, God is het kwaad; herdruk brochure uit 1924; 31 p.; 1,90 euro.

—Anton Constandse, Kan er een God zijn?; herdruk brochure uit 1927; 16 p.; 1,25 euro.

—Anton Constandse, Godsdienst is opium voor het volk; herdruk brochure uit 1929; 15 p.; 1,25 euro.
—Anton Constandse, Nederland, God en Oranje; herdruk van brochure uit 1932; 15 p.; 1,25 euro.
—Jos van Veen, De carriere der zeven Oranjes in de Nederlandsche gewesten 1544-1795; oorspronkelijk in
1929 (?) door Gerhard Rijnders (Bibliotheek voor Ontspanning en Ontwikkeling te Zandvoort) uit-
gegeven kritische geschiedschrijving; herdruk in paperback; 190 p.; 9,50 euro.

AANBIEDINGEN

De AS presenteert diverse afgeprijsde boeken en brochures. Van sommige titels is slechts een gering
aantal exemplaren voorradig, dus gelden deze aanbiedingen zo lang de voorraad strekt. De prijzen
zijn inclusief verzendkosten. Bestellen via overmaken van uw betaling(en) met vermelding van
titel(s) op giro 4460315 van De AS in Moerkapelle. Het betreft:

—Thom Holterman, Recht en politieke organisatie,. Een onderzoek naar convergentie in opvattingen
omtrent recht en politieke organisatie bij sommige anarchisten en sommige rechtsgeleerden; Tjeenk Willink,
Zwolle 1986; 310 pag.; 14,90 euro.

—Thom Holterman en Henc van Maarseveen (ed.), Law in anarchism; Erasmus University, Rotterdam
1980; 177 pag.; 7,50 euro. (Een selectie van bijdragen aan het in 1979 gehouden internationale semi-
nar anarchism & law met onder meer artikelen over Spooner, Proudhon en Kropotkin.)

—Ton Geurtsen, De fabel van het linkse ongelijk, met libertaire teksten van Rosa Luxemburg, Anton
Pannekoek, Henriétte Roland Holst en Arthur Lehnir\g; Rode Emma, Amsterdam 1990;111 pag.; 7,50
euro.

—Arthur Lehning, Lenin en de revolutie. Marxisme en anarchisme in de Russische revolutie; Rode
Emma, Amsterdam 1994; 151 pag.; 10,90 euro. Deze uitgave is een uitgebreide en geillustreerde
editie van de in 1972 bij Van Gennep verschenen Nederlandse vertaling van de oorspronkelijke
Duitse artikelenserie, getiteld ‘Radendemocratie of staatscommunisme’.



NIEUWE UITGAVEN JAN BORGER-BIBLIOTHEEK F I L O S O F I E

AAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAAA

Jan Bdérger:

Het spookt in de Sint Jan! De filosofische
betekenis van het offer en de levenskunst.

1997, ISBN 90-76033-01-3, 356 p. €18,00

Wim de Lobel:

Spiritueel anarchisme — orde van zelfbeteugeling.
Het universele principe — Arche anarchos estin.

Bundel, 1999, ISBN 90-76033-04-8 geill. 112p. €7,00
De eeuwige generatie. De kunst van het grote sterven.
2005, ISBN 90-76033-26-9 geill. 100 p. €7,00

Hans de Heer:

Oer-informatie. Een confrontatie van de moderne

natuurkunde met de filosofie van Jan Borger.

1998, ISBN 90-76033-03 50 p. €4,50
Geest van Stof. De Mnemocratische Evolutie

van het bewustzijnsproces.

2000, ISBN 90-76033-06-4 93 p. €7,00
Het Ik. splijtzwam van de Geest.
2002, ISBN 90-76033-14-5 56 p. €4,50

(Werd voorgedragen voor de Socrates Wisselbeker 2002)

Ida Lamers-Versteeg:

Kosmotheoros, en het onbegrensd begrensde.

Geschiedenis van het denken.

Doctoraal-scriptie (1989 bewerkt) .

2002, ISBN 90-76033-15-3 geill. 196 p. €11,50

Peter Dembski:

Het anarchistische principe. .

Anarchos - Aanvangsloos . 2003, geill. 16 p . €1,50
Met notenapparaat.

(Uit het Duits vertaald door Ida Lamers-Versteeg.)

Duitstalige uitgave. 2004, geill. 15p. €1, 50

Michiel Wielema:

Ketters en Verlichters . De invioed van het

spinozisme en wolffianisme op de verlichting

in gereformeerd Nederland.

Academisch proefschrift (1999) Ringband A-4

2000, ISBN 90-76033-05-6 geill. 196 p. €18,00

Bestellingen:

Door storting op Womﬁ@HHo 77 0 36

Jan Bérger-Bibliotheek, Postbus 43, 2750 AA MOERKAPELLE.
Ook te bestellen via onze website: http://www.ibizweb.nl/
bbérger .

E-mail: wimdelobele@planet.nl

(Vanwege portokosten minimaal voor €6,00 bestellen)



