De leer van Karl Marx

() marxisme.be

Karl Marx

Karl Marx werd geboren in Trier (Rijn-Pruisen) op 5 mei 1818. Zijn vader was een joods advocaat, die
zich in 1824 tot het protestantisme had bekeerd. Het was een welgesteld, beschaafd maar niet
revolutionair gezin. Na het gymnasium in Trier ging Marx naar de universiteit, eers in Bonn, daarna in
Berlijn om er rechten, maar vooral ook geschiedenis en filosofie te studeren. Hij beéindigde de
universiteit in 1841 op een doctorsdissertatie over de filosofie van Epicurus. Marx was toen nog
hegeliaan en idealist van opvatting. Te Berlijn maakte hij deel uit van de kring van ‘linkse hegelianen’
(met Bruno Bauer en anderen), die uit Hegels filosofie atheistische en revolutionaire conclusies
probeerden te trekken.

Na zijn universitaire studies verhuisde Marx naar Bonn, waar hij op een professoraat rekende. Maar de
reactionaire politiek van de regering, die in 1832 aan Ludwich Feuerbach de leerstoel had ontnomen
en hem in 1836 opnieuw de terukeer op de universiteit weigerde, en in 1841 aan de jonge professor
Bruno Bauer het recht ontnam lezingen te houden in Bonn, dwong ook Marx af te zien van een carriére
als geleerde. De ontwikkeling van de inzichten van de linkse hegelianen in Duitsland ging er snel op
vooruit. Ludwich Feuerbach begon speciaal vanaf 1836 de theologie te bekritiseren en wijdde zich aan
het materialisme, dat in 1841 reeds zijn hele denken beheerste (‘Das Wesen des Christentums’); in
1843 verschenen zijn ‘Grundsatze der Philosophie der Zukunft’. ‘Men moet de bevrijdende werking’ van
deze boeken ‘zelf beleefd hebben’, schreef Engels later over deze geschriften van Feuerbach. ‘Wij’
(d.w.z. de linkse hegelianen, waaronder Marx) ‘waren allen onmiddellijk feuerbachianen’. In die tijd
werd in Keulen door radicalen uit het Rijnlan, die aanrakingspunten met de linkse hegelianen hadden,
een oppositieblad gesticht, nl. ‘Die Rheinische Zeitung’ (vanaf 1 januari 1842). Marx en Bruno Bauer
werden de voornaamste medewerkers van het blad. In oktober 1842 werd Marx hoofdredacteur en hij
verhuisde van Bonn naar Keulen. De revolutionair-democratische richting van het blad werd onder de
redactie van Marx steeds duidelijker; de regering onderwierp het blad eerst aan een dubbele en
drievoudige censuur om het tenslotte op 1 januari 1843 te verbieden. Marx zag zich verplicht zijn post
als redacteur op te geven, maar ook zijn vertrek redde de krant niet en in maart 1843 werd zij
opgeheven. Onder de belangrijkste artikelen die door Marx in de ‘Rheinische Zeitung’ gepubliceerd
werden, noemt Engels dat over de toestand van de wijnboeren in het Moezeldal. Uit zijn journalistieke
activiteit had Marx begrepen dat hij niet voldoende ingewijd was in de politieke economie, die hij nu
ijverig begon te bestuderen.

In 1843 trouwde Marx in Kreuznacht met Jenny von Westphalen, zijn jeugdvriendin met wie hij als
student reeds verloofd was. Ze kwam uit een reactionaire Pruisische adellijke familie. Haar oudste
broer was minister van buitenlandse zaken van Pruisen in een van de meest reactionaire perioden, nl.
van 1850 tot 1858. In de hersft van 1843 verhuisde Marx naar Parijs om samen met Arnold Ruge
(1802-1880, links hegeliaan, zat van 1825 tot 1830 in de gevangenis, emigreerde na 1848; na 1866-
1870 werd hij aanhanger van Bismarck) in het buitenland een radicaal tijdschrift uit te geven. Van dit
tijdschrift ‘Deutsch-Franzosische Jahrblicher’ verscheen alleen het eerste nummer. Moeilijkheden, in
het verspreiden ervan in het geheim in Duitsland en meningsverschillen met Ruge leidden tot het
staken van de uitgave. In de artikelen die in dit tijdschrift zijn verschenen, komt Marx reeds als
revolutionair naar voren die een ‘niet ontziende kritiek op al het bestaande’ en vooral de ‘kritiek der
wapenen’ verkondigt en zich richt tot de massa’s en het proletariaat.

In september 1844 komt Friedrich Engels voor enkele dagen naar Parijs, sindsdien is hij Marx’ beste
vriend. Beiden namen samen zeer actief deel aan het zeer bewogen leven van de revolutionaire
groepen in Parijs van die tijd (bijzonder belangrijk was de leer van Proudhon, waarmee Marx in zijn


http://www.marxisme.be/n?p=3271

‘Armoede van de filosofie’ van 1847 fundamenteel afrekende). Ze streden scherp met de verschillende
leerstellingen van het kleinburgerlijke socialisme en werkten een theorie en tactiek van het
revolutionaire proletarische socialisme of communisme (marxisme) uit. In 1845 werd Marx op instigatie
van de Pruisische regering als gevaarlijk revolutionair uit Parijs uitgewezen. Hij verhuisde naar Brussel.
Bgin 1847 sloten Marx en Engels zich aan bij een geheim propagandistisch genootschap, de ‘Bond
der Communisten’, ze hadden een zeer belangrijk aandeel in de ativiteit van het Tweede Congres van
eze bond (in november 1847 in Londen) en schreven in opdracht van de bond het beroemde
‘Communistisch Manifest’ dat in februari 1848 verscheen. In dit werkje is met geniale helderheid en
uitdrukkingskracht een schets van de nieuwe wereldbeschouwing gegeven: een consequent
materialisme, dat ook het gebied van het maatschappelijk leven omvat, dialectiek als de meest
omvattende en diepgaande leer van de ontwikkeling, de theorie van de klassenstrijd en van de
wereldhistorische revolutionaire rol van het proletariaat, de schepper van een nieuwe, communistische
maatschappij.

Toen in 1848 de februari-revolutie uitbrak werd Marx uit Belgié uitgewezen. Hij kwam weer naar Parijs
terug, van waar hij echter na de maart-revolutie naar Duitsland trok, en wel naar Keulen. Daar
verscheen van 1 juni 1848 tot 19 mei 1849 ‘Die Neue Rheinishe Zeitung’, waarvan Marx de
hoofdredacteur was. De nieuwe theorie kreeg een schitterende bevestiging in de ontwikkeling van de
revolutionaire gebeurtenissen van 1848-1849, en later ook door alle proletarische en democratische
bewegingen in alle landen van de wereld. De zegevierende contrarevolutie bracht Marx eerst voor het
gerecht (vrijspraak op 9 februari 1849) en daarna wees ze hem uit Duitsland uit (op 16 mei 1849). Marx
trok eerst naar Parijs om er na de demonstratie van 13 juni 1849 eveneens uitgewezen te worden, en
daarna naar Londen, waar hij tot aan zijn dood woonde.

De levensvoorwaarden in de emigratie waren zeer moeilijk, zoals in alle aanschouwelijkheid blijkt uit
de briefwisseling tussen Marx en Engels. De nood drukte als een verstikkende last op Marx en zijn
gezin; zonder voortdurende financiéle offers van Engels om Marx te steunen, zou Marx niet alleen ‘Het
Kapitaal’ niet voltooid hebben, hij zou ook onvermijdelijk onder de druk van de materiéle ellende te
gronde zijn gegaan. Daarboven was Marx genoopt voortdurend een niets ontziende strijd te voeren
tegen de overheersing van de leerstellingen en stromingen van kleinburgerlijk en over het algemeen
niet-proletarisch socialisme, en zich bij tijden te weer stellen tegen de woedendste en onzinnigste
persoonlijke aanvallen (‘Herr Vogt’). Marx hield zich afzijdig van de emigrantenkringen en werkte in een
reeks historische geschriften zijn materialistische theorie uit; waarbij hij zich in hoofdzaak wijdde aan
de studie van de politieke economie. Deze wetenschap heeft Marx gerevolutioneerd (zie verder: De
leer van Marx) in de werken ‘Zur Kritik der politischen 6konomie’ (1859) en ‘Das Kapital’ (dl 1, 1867).

De periode van heropleving van de democratische bewegingen aan het einde van de jaren ’50 en in de
jaren '60 zette Marx opnieuw aan tot praktische activiteit. In 1864 werd op 28 september in Londen de
beroemde Eerste Internationale gesticht, de ‘Internationale Arbeidersassociatie’. Marx was de ziel van
deze organisatie, de auteur van haar eerste ‘Adres’ en van een hele reeks resoluties, verklaringen en
manifesten. Door dat Marx de arbeidersbeweging van de verschillende landen concentreerde en de
diverse vormen van het niet-proletarische, voor-marxistische socialisme (van Mazzini, Proudhon,
Bakoenin, het Engelse liberale trade-unionisme, het afglijden naar rechts van de lassalleanen in
Duitsland, enz.) in een bedding van gezamenlijk optreden trachtte te brengen, waarbij hij de theorieén
van alle sekten en scholen bestreed, werkte hij een gemeenschappelijke tactiek voor de proletarische
strijd van de arbeidersklasse in de diverse landen uit. Na de val van de Parijse Commune (1871), die
door Marx (in ‘De burgeroorlog in Frankrijk’, 1871) zo diepgaand, juist, excellent, doeltreffend en in een
revolutionaire geest werd beoordeeld, en na de scheuring in de Internationale door toedoen van de
bakoenisten, werd het bestaan ervan in Europa gewoon onmogelijk. Na het Haagse Congres van de
Internationale (1872) wist Marx te bewerken dat de zetel van de Algemene Raad van de Internationale
naar New York werd verplaatst. De historische rol van de Eerste Internationale was volbracht; ze
maakte plaats voor een periode van ongewoon veel sterkere groei van de arbeidersbeweging in alle
landen van de wereld: de periode van haar ontwikkeling in de breedte, van het vormen van
socialistische massapartijen van arbeiders op basis van afzonderlijke nationale staten.


http://www.marxisme.be/n?p=3271#leer1

Door de verhoogde activiteit van de Internationale en door de nog meer ingespannen theoretische
arbeid werd Marx’ gezondheidstoestand definitief ondermijnd. Hij ging verder met de omwerking van de
politieke economie en met de beéindiging van ‘Het kapitaal’, verzamelde daarvoor een enorme
hoeveelheid nieuw materiaal en leerde meerdere talen (0.a. Russisch), maar door ziekte werd hij
verhinderd ‘Het kapitaal’ te voltooien.

Op 2 december 1881 stierf zijn vrouw. Op 14 maart 1883 sliep Marx, in zijn leunstoel zittend, voor altijd
in. Hij werd begraven naast zijn vrouw op het kerkhof van Highgate in Londen. Van Marx’ kinderen
stierven er enkele zeer jong in Londen, toen het gezin in de grootste armoede leefde. De drie dochters
huwden met Engelse en Franse socialisten: Eleanora Aveling, Laura Lafargue en Jenny Longuet. De
zoon van deze laatste is lid van de Franse socialistische partij.

De leer van Marx

Het marxisme is een stelsel van opvattingen en de leer van Marx. Hij was de voortzetter en de geniale
voltooier van de drie voornaamste geestelijke stromingen van de 19de eeuw, welke afkomstig waren
uit de drie meest ontwikkelde landen ter wereld: de klassieke Duitse filosofie, de klassieke Engelse
politieke economie en het Franse socialisme in samenhang met de Franse revolutionaire theorieén in
het algemeen. De opmerkelijke consequentie en volledigheid van zijn opvattingen, die zelfs door zijn
tegenstanders worden erkend, opvattingen, die in hun alomvattendheid het moderne materialisme en
het monderne wetenschappelijke socialisme als theorie en programma van de arbeidersbeweging in
alle beschaafde landen ter wereld vormen, dwingen ons de uiteenzetting van de hoofdinhoud van het
marxisme en van de economische leer van Marx in te leiden met een kort overzicht van zijn
wereldbeschouwing in het algemeen.

HET FILOSOFISCHE MATERIALISME

Reeds in de jaren 1844 en 1845, toen zijn opvattingen vaste vorm hadden gekregen, was Marx
materialist, meer bepaald aanhanger van Ludwig Feuerbach, die hij alleen later zwak vond op één
punt, dat zijn materialisme niet consequent en alzijdig genoeg was. Marx zag de wereldhistorische en
‘baanbrekende’ betekenis van Feuerbach juist in het resoluut breken met idealisme van Hegel en in
het verkondigen van het materialisme, dat reeds in de 18de eeuw, meer bepaald in Frankrijk, ‘niet
alleen een strijd betekende tegen de bestaande politieke instellingen en tegen de bestaande religie en
theologie, maar ook... tegen elke metafysica’ (in de betekenis van ‘dronken speculatie’in tegenstelling
tot ‘nuchtere filosofie’) (‘Die Heilige Familie’, in de ‘Literarischer Nachlass’). ‘Voor Hegel’schreef Marx,
‘is het denkproces, dat hij onder de naam idee zelfs in een zelfstandig subject verandert, de demiurg’
(de schepper, voortbrenger) ‘van het werkelijke... Bij mij is omgekeerd het ideéle niets anders dan het
in ht hoofd van de mens overgeplaatste en omgevormde materiéle’ (Het Kapitaal, deel 1, nawoord in de
tweede uitgave). In volledige overeenstemming met deze materialistische filosofie van Marx schreef F.
Engels, die haar in zijn ‘Anti-Dihring’ uiteenzette — Marx had het manuscript van dit werk
doorgenomen —

‘De eenheid van de wereld bestaat niet in haar zijn... De werkelijke eenheid van de wereld bestaat in
haar stoffelijkheid en deze is bewezen... door een lange moeizame ontwikkeling van de filosifie en van
de natuurwetenschap... Beweging is de bestaansvorm van materie. Nooit en nergens bestond of kan
materie bestaan zonder beweging... Materie zonder beweging is even ondenkbaar als beweging
zonder materie... Als men de vraag stelt,... wat denken en bewustzijn dan wel zijn en wat de
oorsprong ervan is, komt men tot de bevinding, dat het producten zijn van de menselijke hersenen en
dat de mens zelf een natuurproduct is, dat zich in en met zijn omgeving heeft ontwikkeld, het is hierbij
vanzelfsprekend, dat de producten van de menselijke hersenen, die toch ook natuurproducten zijn, niet
in tegenstelling staan tot het overige natuurverband, maar daarmee in overeenstemming zijn.’



‘Hegel was idealist, d.w.z. voor hem golden de gedachten in zijn hoofd niet als min of meer abstracte
afbeeldingen’ (Abbilder, Engels spreekt soms van ‘afdruk’) ‘van de reéle dingen en gebeurtenissen,
maar omgekeerd golden voor hem de dingen en hun ontwikkeling alleen als de verwerkelijkte
afbeeldingen van de ergens voor het wereldbestaan aanwezige “ldee”.’ In zijn werk ‘Ludwig
Feuerbach’, waarin Engels zijn opvattingen en die van Marx betreffende de filosofie van Feuerbach
uiteenzet en dat Engels pas uitgaf nadat hij hun gezamenlijke oude manuscript uit de jaren 1844-1845
over Hegel, Feuerbach en de materialistische opvatting van de geschiedenis opnieuw doorgenomen
had, schrijft Engels:

‘De grote, fundamentele vraag van iedere, en in het bijzonder van de nieuwere filosofie, is de vraag
naar de verhouding van denken en zijn..., van geest en natuur... wat is het oorspronkelijke, de geest of
de natuur?... Al naar gelang deze vraag op deze of gene wijze beantwoord werd, splitsten de filosofen
zich in twee grote kampen. Wie vasthield aan de oorspronkelijkheid van de geest tegenover de natuur,
wie dus uiteindelijk de een of andere scheppingsdaad van de wereld aannam,... behoorde tot het kamp
van het idealisme. Wie de natuur als het oorspronkelijke beschouwde, behoorde tot de verschillende
scholen van het materialisme.’

Elke andere toepassing van de begrippen idealisme en materialisme (in filosofische betekenis) sticht
alleen maar verwarring. Marx wees niet alleen het idealisme, dat altijd op een of andere manier met
religie verbonden was, met kracht van de hand, maar ook het tot nu toe nog zeer verbreide standpunt
van Hume, Kant, het agnosticisme, criticisme, positivisme in hun verschillende vormen; een filosofie
van dat soort was voor hem een ‘reactionair toegeven aan het idealisme’en in het beste geval een
‘beschamende manier om het materialisme, dat openlijk werd ontkend, via een achterdeurtje weer
binnen te laten’. Zie met betrekking tot dit probleem, naast de genoemde geschriften van Engels en
Marx ook de brief van Marx aan Engels van 12 december 1866, waarin Marx constateert, dat de
bekende natuurkundige T. Huxley ‘materialistischer’ naar voren kwam dan hij wilde toe geven: ‘Zolang
we reéel denken en waarnemen, kunnen we ons op geen enkele manier losmaken van het
materialisme’; tegelijk verwijt Marx hem dat hij een ‘achterdeurtje’ voor het agnosticisme, het humeisme
had opengelaten.

Speciaal dient gewezen op de opvatting van Marx met betrekking tussen de verhouding tussen vrijheid
en noodzakelijkheid: ‘Blind kan de noodzakelijkheid slechts genoemd worden voor zover ze niet erkend
wordt... Vrijheid is het erkennen van de noodzakelijkheid’ (Engels in de ‘Anti-Dihring’) = erkenning van
de objectieve wetmatigheid van de natuur en van de dialectische verandering van de noodzakelijkheid
in de vrijheid (tegelijk met de verandering van het niet herkende, doch kenbare ‘Ding an sich’in een
‘Ding fur uns’, van het wezen der dingen in de ‘verschijnselen’). De belangrijkste tekortkoming van het
‘oude’ materialisme, onder meer dan van Feuerbach (gezwegen van het ‘vulgaire’ materialisme van
Bichner, Vogt en Moleschot), was volgens Marx en Engels

1. dat dit een ‘overwegend mechanistisch’ materialisme was, dat geen rekening hield met de
jongste verworvenheden van de scheikunde en de biologie, in onze tijd zou daaraan nog
moeten worden toegevoegd: van de elektrische theorie van de materie;

2. dat het oude materialisme onhistorisch, ondialectisch was (metafysisch in de zin van
antidialectisch) en het standpunt van de evolutie niet consequent en alzijdig naar voor bracht;

3. dat het ‘menselijke wezen'’ als een abstractie en niet als ‘geheel van’ (concreet-historisch
bepaalde) ‘alle maatschappelijke verhoudingen’ werd opgevat en de wereld dus alleen
‘geinterpreteerd’ werd, terwijl het erop aankwam hem te ‘veranderen’, d.w.z. men begreep de
betekenis van de ‘revolutionaire, praktische activiteit’ niet.

DE DIALECTIEK

Marx en Engels beschouwden Hegels dialectiek als de meest alzijdige, invloedrijkste, meest



diepgaande ontwikkelingsleer en de grootste verworvenheid van de klassieke Duitse filosofie. Elke
andere formulering van het ontwikkelingsprincipe, van de evolutie, vonden ze eenzijdig en arm van
inhoud, en een verdraaiing en misvorming van de werkelijke gang (vaak in sprongen, met catastrofes
en revoluties) van de ontwikkeling van de natuur en van de maatschappij. ‘Marx en ik waren zowat de
enigen die de bewuste dialectiek probeerden te redden’ (van de vernietiging door het idealisme en dus
ook van het hegelianisme) ‘om haar over te brengen naar de materialistische opvatting van natuur en
geschiedenis’. ‘De natuur is een bevestiging van de dialectiek en het is juist de moderne
natuurwetenschap die aantoont dat deze bevestiging zeer rijk is’ (geschreven voor de ontdekking van
radium, van de elektronen en van de omzetting van de elementen enz.) ‘en dagelijks een massa nieuw
materiaal oplevert en dus bewijst, dat het in de natuur uiteindelijk dialectisch en niet metafysisch
toegaat...’.

‘De grote grondgedachte,’ schrijft Engels, ‘dat de wereld niet samengesteld is uit gereed zijnde,
voltooide voorwerpen, maar een geheel van processen vormt, waarin de voorwerpen, die
onveranderlijk lijken, net als de gedachtenafbeeldingen ervan in het hoofd, de begrippen, voortdurend
in een staat van verandering verkeren, nu opkomen dan weer verdwijnen — deze grondgedachte is
sinds Hegel zozeer gemeengoed van het algemene bewustzijn geworden, dat nauwelijks nog iemand
haar in deze algemene vorm zal betwisten. Maar haar in woorden erkennen en haar in elk afzonderlijk
geval en op elk onderzoeksterrein toepassen, zijn twee verschillende dingen.’

‘Voor de dialectische filosofie is niets eens en voorgoed vastgesteld, niets absoluuts of heiligs. Op alles
en aan alles ziet ze het stempel van de onvermijdelijke vergankelijkheid en voor haar beslist alleen een
ononderbroken proces van worden en vergaan, van oneindige stijging van laag naar hoog. Zij zelf is
slechts een eenvoudige weerspiegeling van dit proces in het denken van de mens’.

Daarom is dialectiek volgens Marx ‘de wetenschap van de algemene bewegingswetten, zowel van de
uiterlijke wereld als van het menselijke denken.’

Het is deze revolutionaire zijde van Hegels filosofie die Marx heeft overgenomen en verder ontwikkeld.
Het dialectische materialisme ‘heeft geen behoefte meer aan een filosofie die boven de andere
wetenschappen staat’. Wat van de tot op heden bestaande filosofie overblijft is ‘de leer van hte denken
van zijn wetten: de formele logica en de dialectiek’. Volgens Marx, en ook volgens Hegel, omvat de
dialectiek ook wat tegenwoordig kennisleer, gnoseologie wordt genoemd, die haar object evenzeer
historisch moet zien, want ze onderzoekt het ontstaan en de ontwikkeling van de kennis, de overgang
van het niet-kennen naar het kennen en dit veralgemeent. In onze tijd is de idee van de ontwikkeling,
van de evolutie zo goed als volledig in het maatschappelijk bewustzijn opgenomen, maar langs andere
wegen dan via de filosofie van Hegel. Deze idee is echter in de formulering van Marx en Engels, die
daarbij uitgingen van Hegel, veel alomvattender en inhoudsrijker dan de gangbare evolutiegedachte.
Een ontwikkeling die de reeds doorlopen fasen om zo te zeggen nog eens doorloopt, maar dan anders,
op een hoger niveau (‘negatie van de negatie’), een ontwikkeling die niet rechtlijnig, maar als het ware
spiraalvorming verloopt; een spronggewijze ontwikkeling, met catastrofen van revolutionair karakter;
innerlijke ontwikkelingsimpulsen, die opgewekt werden door tegenstelling, botsing van diverse
krachten en tendensen, welke op een gegeven lichaam inwerken of binnen de grenzen van een
gegeven verschijnsel of van een gegeven maatschappij actief zijn; wederzijdse afthankelijkheid en de
engste, onverbrekelijke samenhang van alle zijden van elk fenomeen (waarbij de geschiedenis telkens
nieuwe kanten blootlegt), een samenhang waaruit één wetmatig wereldproces van de beweging
voortkomt — dit zijn enkele kenmerken van de dialectiek als ontwikkelingsleer die inhoudsrijker is (in
vergelijking met de gebruikelijke). (Zie ook de brief van Marx aan Engels van 8 januari 1868 waarin hij
spot met Steuns ‘houten trichotomieén’, waarvan een verwarren met de materialistische dialectiek pure
onzin is.)

DE MATERIALISTISCHE OPVATTING VAN DE GESCHIEDENIS



Het bewustzijn van de inconsequentie, onvolkomenheid en eenzijdigheid van het oude materialisme
bracht Marx tot overtuiging van de noodzaak ‘de maatschappijwetenschap... in overeenstemming te
brengen met de materialistische basis en ze daarop volgens deze grondslag te reconstrueren’. Waar
het materialisme over het algemeen het bewustzijn uit het zijn verklaart, en niet andersom, eiste het
materialisme toegepast op het maatschappelijk leven van de mensheid, een verklaring van het
maatschappelijk bewustzijn uit het maatschappelijk zijn. ‘De technologie’, aldus Marx in Het Kapitaal,
deel 1, ‘legt de actieve houding bloot van de mens tegenover de natuur, het directe productieproces
van zijn leven, en daardoor van zijn maatschappelijke levensvoorwaarden en van de daaruit
voortkomende geestelijke voorstellingen.’ Afgerond formuleert Marx de basisstellingen van het
materialisme in zijn uitbreiding tot de mensenmaatschappij en haar geschiedenis, in het voorwoord tot
zijn ‘Zur Kritik der politischen 6konomie’ als volgt:

‘In de maatschappelijke productie van het leven gaan de mensen bepaalde, noodzakelijke, van hun wil
onafhankelijke verhoudingen aan, productieverhoudingen, die aan een bepaalde graad van
ontwikkeling van hun materiéle productiekrachten beantwoorden.

Het geheel van deze productieverhoudingen maakt de economische structuur uit van de maatschappij,
de reéle basis waarop de juridische en politieke bovenbouw berusten en waaraan bepaalde
maatschappelijke bewustzijnsvormen beantwoorden. De productiewijze van het materiéle leven
bepaalt het sociale, politieke en geestelijke levensproces in het algemeen. Niet het bewustzijn van de
mensen bepaalt hun zijn, maar omgekeerd, het maatschappelijke zijn bepaalt hun bewustzijn. Op een
bepaald ontwikkelingsniveau komen de materiéle productiekrachten van de maatschappij in
tegenspraak met de bestaande productieverhoudingen of, wat slechts een juridische uitdrukking van
hetzelfde is, met de eigendsomsverhoudingen, waarbinnen ze zich tot nog toe hadden ontwikkeld.
Deze verhoudingen worden van ontwikkelingsvormen van de productiekrachten tot hun boeien.

Een tijdperk van sociale revoluties vangt aan. Met de verandering van de economische basis heeft een
min of meer snelle ommekeer plaats in de hele enorme bovenbouw. Bij de beoordeling van zulke
omwentelingen moet steeds een onderscheid gemaakt worden tussen het materiéle,
natuurwetenschappelijk precies te constateren omwenteling in de economische productievoorwaarden
en de juridische, politieke, religieuze, artistieke of filosofische, in het kort ideologische vormen, waarin
de mensen zich bewust worden van dit conflict en ertegen vechten.

Evenals een individu niet beoordeeld kan worden op grond van wat het van zichzelf denkt, zo kan zo’'n
tijdperk van omwentelingen ook niet beoordeeld worden uit het bewustzijn ervan, het bewustzijn moet
eerder verklaard worden uit de tegenstellingen in het materiéle leven, uit het aanwezige conflict tussen
maatschappelijke productiekrachten en de productieverhoudingen... In grote trekken kan men de
Aziatische, de antieke, feodale en monderne burgerlijke productiewijzen progressieve tijdperken van
de economische maatschappelijke formatie noemen.’

(Zie ook de korte formulering van Marx in zijn brief aan Engels van 7 juli 1866: ‘Onze theorie van het
bepalen van de arbeidsorganisatie vanuit de productiemiddelen’).

De ontdekking van het materialistische begrip van de geschiedenis, of beter, de consequente
voortzetting, uitbreiding van het materialisme tot het terrein van de maatschappelijke verschijnselen,
heeft de twee belangrijkste gebreken van de vroegere geshiedenistheorieén uit de weg geruimd. Deze
theorieén hadden vooreerst in het beste geval alleen de ideéle motieven van het historisch handelen
van de mensen, als object van hun observaties, waarbij niet gezocht werd naar de wortels van deze
verhoudingen op een bepaalde trap van de ontwikkeling van de materiéle productie; ten tweede lieten
alle vroegere theorieén juist het handelen van de bevolkingsmassa’s buiten beschouwing, terwijl het
historische materialisme het voor de eerste maal mogelijk maakte met natuurhistorische preciesheid de
maatschappelijke levensvoorwaarden van de massa’s en van de veranderingen van deze voorwaarden
te onderzoeken. De ‘sociologie’ en de geschiedschrijving hadden voor Marx in het beste geval slechts
een opeenhoping geleverd van fragmentair verzamelde, onverwerkte feitenmaterialen en een
schildering van bepaalde zijden van het historisch proces. Het marxisme bereidde een weg voor tot



alomvattend, alzijdig onderzoek van het proces van het ontstaan, ontwikkeling en verval van de
economische maatschappijformaties, omdat het de totaliteit van alle met elkaar in strijd zijnde
tendenzen onderzocht, deze herleidde tot precies te omlijnen levens- en productieverhoudingen der
klassen in de maatschappij, subjectivisme en willekeur bij de keuze en interpretatie van de
afzonderlijke ‘heersende’ ideeén elimineerde en de wortels van alle ideeén en stromingen zonder
uitzondering op het gegeven peil van de materiéle productiekrachten blootlegde.

De mensen maken hun eigen geschiedenis; wat echter de motieven van de mensen, meer bepaald,
van de massa’s bepaalde, wat de botsingen van met elkaar in strijd zijnde ideeén en strevingen
veroorzaakt, hoe het totaal van al deze botsingen van de gehele massa van de mensenmaatschappij
is, welke de objectieve productievoorwaarden van het materiéle leven zijn, die de basis vormen voor
het hele historische handelen van de mensen, welke de aard van de ontwikkelingswet van deze
voorwaarden is — op al deze problemen wees Marx uitdrukkelijk en hij duidde aldus de weg aan van
het wetenschappelijk onderzoek van de geschiedenis als van een in de enorme veelzijdigheid en
tegenstrijdigheid één geheel vormend wetmatig proces.

DE KLASSENSTRIJD

Het zijn algemeen bekende feiten dat de strevingen van bepaalde leden van een maatschappij in strijd
zijn met de strevingen van andere leden, dat het maatschappelijk leven vol tegenstellingen is, dat de
geschiedenis ons de strijd tussen volkeren en maatschappijen en de strijd binnen volkeren en
maatschappijen toont en bovendien ook de afwisseling van perioden van revolutie en reactie, van
vrede en oorlog, van stagnatie en snelle vooruitgang of verval. Het marxisme gaf ons de leidraad, die
ons in staat stelt in dit schijnbare labyrint en de chaos een wetmatigheid te ontdekken, nl. de theorie
van de klassenstrijd. Slechts door een onderzoek van het geheel van strevingen van alle leden van een
maatschappij of van een aantal maatschappijen kan ht resultaat van deze strevingen wetenschappelijk
bepaald worden. De bron van de tegengestelde strevingen is het verschil in positie en
levensomstandigheden van de klassen waarin elke maatschappij verdeeld is. ‘De geschiedenis van
elke tot nog toe bestaande maatschappij’ schrijft Marx in ‘Het Communistisch Manifest’ (met
uitzondering van de geschiedenis van de oergemeenschappen, voegt Engels daar later aan toe), ‘is de
geschiedenis van de klassenstrijd. Vrije en slaaf, patriciér en plebejer, baron en lijffeigene,
gildenmeester en gezel, kortom: onderdrukkers en onderdrukten stonden in voortdurende tegenstelling
tot elkaar, voerden een onafgebroken, nu eens bedekte, dan weer openlijke strijd, een strijd die
telkenmale eindigde met een revolutionaire omvorming van de gehele maatschappij of met de
gemeenschappelijke ondergang der strijdende klassen... De moderne burgerlijke maatschappij, uit de
ondergang der feodale maatschappij voortgekomen, heeft de klassentegenstellingen niet opgeheven.
Zij heeft slechts nieuwe klassen, nieuwe voorwaarden van onderdrukking, nieuwe vormen van strijd in
de plaats van de oude gesteld. Maar ons tijdperk, het tijdperk van de bourgeoisie, kenmerkt zich
hierdoor dat het de klassentegenstellingen heeft vereenvoudigd. Meer en meer splitst zich de gehele
maatschappij in twee grote vijandelijke kampen, in twee grote rechtstreeks tegenover elkaar staande
klassen: bourgeoisie en proletariaat.’

Sinds de grote Franse Revolutie heeft de geschiedenis van Europa in een aantal landen deze reéle
achtergrond van de gebeurtenissen, de klassenstrijd bijzonder aanschouwelijk geillustreerd. En reeds
de periode van de Restauratie in Frankrijk bracht een aantal geschiedkundigen naar voren (Thierry,
Guizot, Mignet, Thiers), die bij het generaliseren van de gebeurtenissen de klassenstrijd als sleutel
voor het begrijpen van de hele Franse geschiedenis wel moesten erkennen. Maar het jongste tijdperk
van de volledige overwinning van de bourgeoisie, van de representatieve lichamen, van uitgebreid (zo
nog niet algemeen) kiesrecht, van goedkope dagbladpers die tot de massa’s doordringt, enz. Het
tijdperk van machtige en nog aangroeiende arbeiders- en ondernemersbonden enz., heeft nog
duidelijker (zij het soms in al te eenzijdige, ‘vreedzame’, ‘constitutionele’ vorm) de klassenstrijd als
motor van de gebeurtenissen bewezen.



Volgend citaat uit het ‘Communistisch Manifest’ van Marx laat zien, welke eisen Marx aan de
maatschappijwetenschap stelde met betrekking tot een objectieve analyse van de positie van elke
klasse in de moderne maatschappij in verband met de analyse van de ontwikkelingsvoorwaarden van
elke klasse: ‘Van alle klassen, die heden ten dage tegenover de bourgeoisie staan, is slechts het
proletariaat een werkelijk revolutionaire klasse. De overige klassen raken in verval en gaan ten onder
met de grootindustrie, het proletariaat is er het hoogsteigen product van. De middenstanden, de kleine
industrieel, de kleine koopman, de handwerksman, de boer, zij allen strijden tegen de bourgeoisie om
hun bestaan als middenstand voor ondergang te behoeden. Zij zijn dus niet revolutionair, maar
conservatief. Erger nog, zij zijn reactionair, want zij trachten het rad der geschiedenis terug te draaien.
Zijn ze revolutionair, dan zijn ze het met het oog op de hun wachtende overgang naar het proletariaat;
dan verdedigen zij niet hun tegenwoordige, maar hun toekomstige belangen, dan verlaten zij hun eigen
standpunt om zich op dat van het proletariaat te stellen.” Marx geeft in een aantal historische
geschriften prachtige en diepgaande voorbeelden van materialistische geschiedschrijving, van analyse
van de positie van elke klasse afzonderlijk, en soms van meerdere groepen of lagen binnen de klasse,
en hij toont overduidelijk aan, hoe en waarom ‘elke klassenstrijd een politieke strijd’ is. Het
aangehaalde citaat toont, welk gecompliceerd net van maatschappelijke verhoudingen en
overgangsetappen van de ene klasse naar de andere, van verleden naar toekomst Marx analyseert om
de balans van de historische ontwikkeling op te maken.

De grondigste meest omvattende en gedetailleerde bevestiging en toepassing van de theorie van Marx
is zijn economische leer.

>> DEEL 2 van deze brochure


http://www.marxisme.be/n/?p=3272

	De leer van Karl Marx
	Karl Marx
	De leer van Marx
	HET FILOSOFISCHE MATERIALISME
	DE DIALECTIEK
	DE MATERIALISTISCHE OPVATTING VAN DE GESCHIEDENIS
	DE KLASSENSTRIJD



