‘W1j z1jn vergeten dat wij
soeverein zijn’

Arne De Winde

Zelf denken! De titel van het jongste boek van sociaal psycholoog

Harald Welzer is niet toevallig een imperatief. Welzer roept op tot
weerstand, in de eerste plaats weerstand tegen onszelf. Voorbij de
impasse van dodelijke logica’s als groei en expansie spoort hij ons aan om
de wereld zelf vorm te geven, via andere modellen van leven, consumeren
en (politiek) handelen: ‘Het komt erop aan de wereld uit te mesten.’

De publicatie van Zelf denken — een leidraad voor verzet (2013) was voor de 56-
jarige Duitse denker een belangrijke wending. Begin jaren 2000 maakte hij nog
furore met spraakmakende werken over de herinnering van daders aan de Holocaust.
Welke psychologische mechanismen treden er in werking om geweld te normaliseren
en verantwoordelijkheid te minimaliseren? Welzer stelde vast dat die destructieve
processen van zelfbescherming ook onze omgang met het klimaat sturen. In De
Klimaatoorlogen (2008) dissecteerde hij hoe we blind blijven voor de keiharde
realiteit rondom ons: dat we in een vicieuze cirkel zitten, waarin klimaatverandering
en geweld elkaar permanent aanwakkeren. Na het lezen van dat boek kon je niet
anders dan gedesillusioneerd en verweesd achterblijven.

Zelf denken daarentegen wil perspectief bieden. Welzer richt zich nu liever op de
toekomst, door het menselijke vermogen tot verzet en verandering aan te spreken.
Die nieuwe kijk op de wereld als een labo van mogelijkheden spreekt ook heel
concreet uit zijn onlineplatform Futurzwei (Toekomst 2.0),een soort van online-
‘toekomstarchief’ met concrete verhalen en initiatieven, die tonen dat het ook anders
kan.



Harald Welzer © Wolfgang Schmidt



Spiegelt die wending in Welzers denken een bredere tendens? In Klimaatoorlogen
liet hij zijn slothoofdstuk nog voorafgaan door een donker citaat van de Duitse auteur
Heiner Miiller: ‘Optimisme is slechts een gebrek aan informatie.” Nu zou hij zo’n
citaat niet meer gebruiken, zegt Welzer: “Zelfs als het zou kloppen, kan het niets
voortbrengen. Omdat informatie in die zin, psychologisch gezien, eigenlijk helemaal
niet het leven dient. Ook de hele apocalyptische of catastrofistische retoriek, die
pseudowereldwijsheid, leidt uiteindelijk tot niets, behalve tot passiviteit, tot een
betweterige apathie: “Ik doorzie de dingen zo goed, dat ik me niet laat wijsmaken dat
we iets kunnen veranderen.”Dat vind ik goedkope arrogantie, zeker als je het
privilege hebt om in een rijke maatschappij te leven.’

U gelooft dus niet dat onheilscenario’s het publiek nog wakker kunnen
schudden?

‘Neen, omdat die compleet in de lijn der verwachtingen liggen. Je kan geen krant
openslaan, geen nieuwsuitzending bekijken of de volgende catastrofe wordt
aangekondigd. Het tegendeel zou verrassend zijn. Het enige recente positieve nieuws
inzake ecologie was het bericht dat het gat in de ozonlaag kleiner wordt. De reactie
was: “Hoe? Wat? Er gebeurt iets positiefs? Dat kan toch helemaal niet.” Ons
verwachtingspatroon is dus compleet anders ingesteld. Ook het positieve windt ons
niet meer op, laat staan dat het activeert.’

Ook in uw werk keert steeds het catastrofemodel van het Paaseiland
terug: de bewoners ervan plunderden hun eigen grondstoffen tot de
laatste boom, en roeiden zo ook zichzelf uit. Een voorafspiegeling van
onze eigen toekomst?

‘Tk vind het Paaseiland een bijzonder interessante metafoor. Ten eerste toont het hoe
een culturele successtrategie zich kan keren tegen de maatschappij die haar
ontwikkeld heeft. Dat is heel leerzaam: het opdrijven van een strategie waarmee men
altijd succesvol is geweest, leidt in crisissituaties des te sneller tot zelfdestructie. Dat
is een denkbeeld dat ik bijzonder goed vind aansluiten op de situatie van vandaag.
Een tweede aspect is dat het Paaseiland zich ook 900 jaar lang wél heeft weten te
redden. Vergeleken met het kapitalisme, en zeker met het geglobaliseerde
kapitalisme, hebben wij in dat opzicht nog wel wat te bewijzen. Men spreekt zo
makkelijk over mislukte samenlevingen, maar als die het lange tijd volgehouden
hebben, zijn ze misschien helemaal niet zo mislukt als wij mislukken kunnen.’

Waarom hebt u uw perspectief na Klimaatoorlogen bijgesteld?

Ook zonder apocalyps op de achtergrond is het duidelijk dat vele zaken totaal idioot
verlopen en anders aangepakt moeten worden

‘Veel van wat ik als zinvol beschouw, is ook zinvol als er helemaal geen
klimaatverandering is, als er geen klimaatoorlogen zijn, als er geen diersoorten
uitsterven. Ook zonder apocalyps op de achtergrond is het duidelijk dat vele zaken
totaal idioot verlopen en anders aangepakt moeten worden. Als ik mezelf begrijp als
een actief wezen dat de realiteit kan vormgeven, dan is er geen enkele reden om dit
“vormingsmandaat” niét op te nemen. Daar is geen negatieve motivatie voor nodig.
Dat is de fout die de duurzaamheidsprofeten maken. Ze laten zich door het
kapitalisme verleiden om te zeggen: “Alles is dik oké; deze wereld is de beste der
denkbare werelden, maar we moeten ook duurzaam zijn.” In die denktrant wordt



duurzaamheid steeds negatief gedefinieerd, terwijl het bestaande systeem op zich als
positief beschouwd wordt. Dat is natuurlijk klinkklare onzin. Zo kan je nooit iets
veranderen.’

Permanent spreekt u de individuele lezer persoonlijk aan, als een ‘ij’. Bij
wijze van dringend appel? In de lijn van: ‘Jij moet je leven veranderen.’?

‘Neen, dat zou ik niet zeggen. Het echte appel zit vervat in het beroemde “wij moeten”
dat politici zo graag gebruiken: die valse wij-retoriek die uitgaat van een
veralgemeend wij. Zo’n “wij” is echter niemand. Retorisch en psychologisch dient dat
“wij” alleen maar om er zich wederzijds van te verzekeren dat men dezelfde mening is
toegedaan, zonder nog tot iets te moeten aanzetten, want men is al “wij”. In mijn
boek werkt die directe aanspreking veeleer als een vertelstrategie die de lezer
(aan)grijpt: “Ik spreek jou — ja, jou — direct aan, want er is niemand behalve jij die dit
probleem kan oplossen.” Ik kan me voorstellen dat mensen dan denken: “Ah shit, die
heeft het op mij gemunt.” Vele lezers zeggen me ook dat ze zich “gepakt” voelen. Maar
juist die ervaring heeft velen gemotiveerd om ook echt iets te doen. Mijn strategie is
geen appel, wel een aanzet tot een gesprek waarin je het over een thema eens wordt,
waarin je iets leert. Ik spreek lezers liever aan als individuen dan als een of ander

13 22 )

wij”.
In navolging van Theodor W. Adorno stelt u ook dat we intelligentie

moeten begrijpen als een ‘morele categorie’. Wat bedoelt u daar precies
mee?

‘Wel, dat intelligentie helemaal niet intelligent kan zijn, als ze niet moreel is. Het
gebruik van ons intelligentievermogen moet op iets betrekking hebben — een idee van
de wereld, van zijn — waaruit blijkt waarom ik tiberhaupt nadenk of een beslissing
neem. Jammer genoeg verstaan wij intelligentie al te vaak als iets dat je kan meten
met IQ-tests. Zo'n intelligentie moet zich nergens toe verhouden. Pas las ik een boek
over Silicon Valley, van een tabloidjournalist die daar een half jaar doorbracht. Hij is
totaal gefascineerd door het feit dat de mensen daar zo onvoorstelbaar veel
problemen oplossen. Het ontgaat hem compleet dat die problemen er nooit geweest
zouden zijn, mochten zij niet zelf besloten hebben ze te scheppen. Dat is een
voorbeeld van een compleet instrumentele intelligentie, die naar niets buiten zichzelf
verwijst. Morele intelligentie moet noodzakelijkerwijs wel ergens naar verwijzen.’

Hoe uit die intelligentie zich in uw eigen discipline, de sociale en humane
wetenschappen?

Zeker de literatuurwetenschap, de sociologie en de geschiedwetenschap lijken
volkomen detached geraakt te zijn van reéle maatschappelijke kwesties

‘Om het polemisch te verwoorden, vind ik die zeer esoterisch, net omdat ze zonder
verwijzing kunnen. In feite gaat het om een soort ornamentale gedragsvorm: we
draaien nog een paar guirlandes omdat de maatschappij ons nu eenmaal de
mogelijkheid biedt guirlandes te draaien. Dat heeft helemaal niets met morele
intelligentie te maken. Zeker de literatuurwetenschap, de sociologie en de
geschiedwetenschap lijken volkomen detached geraakt te zijn van reéle
maatschappelijke kwesties. Ze praten puur specialistisch over willekeurige
onderwerpen. Daarom interesseren de humane wetenschappen me niet meer. De
meeste onderzoekers die ik ken en die ik als experten erg apprecieer, zeggen me:



“Wat jij doet, begrijp ik helemaal niet; het interesseert me ook niet.” Ja, mijn studies
over daders en soldaten, die interesseren hen wel. Maar alles wat maar een beetje
ruikt naar een diagnose van de actualiteit, vinden ze quatsch.’



LERIT
el [TTETH

T B B B B BN B

Europese Centrale Bank, Frankfurt



Zelf pleit u voor een repolitisering van de burgerlijke samenleving. Wat
mist die dan?

‘De burgers zijn vergeten dat ze soeverein zijn, zelfbeschikking hebben. Dat houdt
nooit alleen een luxepositie in, maar ook een verantwoordelijkheid voor de politieke
gemeenschap, het Gemeinwesen. Zoals Colin Crouch aangeetft, is die soeverein
iemand geworden die in het beste geval louter delegeert: enerzijds aan experten,
anderzijds aan de politiek. Omgekeerd is de politiek er waanzinnig tuk op om de
burger helemaal niet soeverein te laten handelen. Ze wil die rol zelf op zich nemen,
vanuit een groot paternalisme. “Wij regelen dat wel voor jullie, jullie verstaan er toch
geen snars van”: dat is de toon. De rol van de soeverein is overgenomen door de
expertocratie. Die geeft permanent aan dat alles ontzettend complex is, te moeilijk
om over te brengen. Men moet dus maar vertrouwen op de bevindingen van die of die
adviesraad of onderzoekscommissie. Zeker in een maatschappij in moeilijkheden is
dat geen manier van doen. Dan zijn de experten deel van het probleem, omdat ze
compleet conventioneel nadenken over oplossingen. Meestal zijn ze zelfs niet in staat
het probleem adequaat te definiéren, net zomin als de politieke klasse. Daarom is het
absoluut noodzakelijk dat de burger zijn rol weer opneemt. En ja, dat betekent een
politisering van de burgerlijke samenleving. Alleen is daar nu nog niet veel van te
merken, of alleszins nog niet genoeg. Voorlopig kunnen we enkel onze noodzaak
daaraan articuleren, als een soort appel. Het blijft nog onduidelijk welke vormen die
politisering moet aannemen. Neem het thema duurzaamheid. Mensen moeten zich
nog bevrijden van de typische overtuiging dat het probleem zich wel zal oplossen met
wat meer wortels en elektrische auto’s. Duurzaamheid is een politieke opgave die veel
meer omvat dan de simpele beperking van dit of dat. We moeten de maatschappij als
geheel transformeren.’

En die wezenlijke verandering begint lokaal?

‘Ja, want het is daar dat men verandering echt kan ervaren. Wie meteen wil
doordringen tot de hoogste echelons, of invloed wil proberen uit te oefenen op
internationale klimaatconferenties of op de Europese milieuwetgeving, kan beter
naar een therapeut gaan. Zulke pogingen brengen vaak enkel frustratie met zich mee
— of je moet je vreugde halen uit het feit dat een subparagraaf op pagina 588 op jouw
voorspraak toch nog gewijzigd werd, na pakweg 58 zittingen van een
deskundigencommissie. Aan de basis daarentegen — dat is het wezenskenmerk van
alle sociale bewegingen — kan je niet alleen iets veranderen, maar die verandering ook
echt ervaren.’

Toen elf bekende Vlamingen de diverse overheden in Belgié voor de
rechter daagden voor hun lakse milieubeleid, reageerde de Vlaamse
minister van Milieu dat ‘het klimaat niet iets is dat van bovenaf wordt
opgelegd’. We moeten allemaal onze verantwoordelijkheid nemen voor
de CO2-uitstoot, was de boodschap.

‘Het voorbeeld is bijzonder interessant, omdat de rollen omgedraaid worden. De
reactie van de politiek is typisch: “Nee toch, je kan het niet menen dat wij hier
verantwoordelijk voor zijn; elk van ons moet hier iets aan doen.” Tegelijk horen we
steeds weer de boodschap: “Jullie kunnen dat niet, dat moeten wij doen.” Dat is een
cruciale paradox. Voortdurend heet het dat er globale problemen zijn, dat we te
maken hebben met internationale grondstofmarkten en concurrentie, blablabla ...



Alles wordt geobjectiveerd onder het mom van dictaten waar we niet onderuit
kunnen. Maar zodra het om de concrete praktijk gaat, verschijnt plots het individu
ten tonele. Dan moet plots iedereen zich inzetten. Daarom zijn er ook zoveel
bewustmakingsprogramma’s. Maar wat is het nut van bewustmaking in een wereld
die systematisch niet-duurzaam is? Het enige gevolg is dat mensen zich schuldig
voelen omdat ze niet voldoen, individueel te weinig doen. Het spreekt dus voor zich
dat men overheden mag aanklagen en hun duidelijk mag maken: “Dit staat in onze
grondwet.” Waarom niet?’

Wat is het nut van bewustmaking in een wereld die systematisch niet-duurzaam is?

Uw oproep om het leven weer zelf vorm te geven, maakt van uw werk ook
een pleidooi voor creativiteit en fantasie. Akkoord?

‘Ja, dat klopt, al vind ik het woord “fantasie” al te afgezaagd, en ook met “creativiteit”
heb ik zo mijn problemen. Een vriend van mij, zelf kunstenaar, zegt altijd:
“Creativiteit is iets voor kappers.” Maar in essentie gaat het mij wel om de esthetische
kwaliteiten van het handelen en — wat pathetischer verwoord — om het idee dat een
andere wereld ook een mooiere wereld moet zijn. Net als bij morele intelligentie moet
er een referentiepunt zijn, en dat kan alleen maar een esthetisch referentiepunt zijn.
Je kan de nood om de wereld te veranderen niet puur technisch of
natuurwetenschappelijk motiveren, maar enkel door te zeggen: het kan ook effectief
béter. Dat “beter” is niet kwantitatief of instrumenteel, het kan enkel een esthetisch
“beter” zijn, met een hogere levenskwaliteit, een intensievere betrokkenheid op onze
leefomstandigheden.’

In hoeverre kunnen de kunsten ‘onze tunnelvisie remediéren’, zoals u het
zelf uitdrukt?

‘Tk beschouw kunst als een specifieke vorm van kennis, die een beroep doet op
compleet andere middelen dan wetenschap of het alledaagse denken. In die zin
bestaat er ook veel intelligente kunst. Soms kan ze “doorkijkjes” slaan in de gegeven
realiteit, scheurtjes maken die een andere wereld laten doorschemeren. Net door dat
unieke vermogen om andere perspectieven en mogelijkheden te ontsluiten vind ik
kunst absoluut noodzakelijk. Ze heeft een hoog ‘voorstelgehalte’. Geen enkele
kunstenaar zal zeggen: “Dit is mijn ontwerp van de wereld en zo moet alles er ook
echt gaan uitzien.” Terwijl een wetenschapper daar wel toe geneigd is: “Zo is het, zo
moet de wereld ingericht worden.” Het is als met alle initiatieven van onze stichting
Futurzwei: we vatten ze op als flessenpost. Wie wil, kan de fles openen en lezen welke
boodschap erin zit. Maar je kan ze ook gewoon weggooien. Je doet met elk voorstel
wat je wil. Dat maakt van het formuleren van voorstellen iets heel emancipatorisch.’

Als schoolvoorbeeld noemt u het performancecollectief Rimini Protokoll.
Hoe doorprikt dat de gevestigde realiteit?

‘Voor mij is het cruciale punt dat we allemaal slechts voorstellen doen ten aanzien van
de werkelijkheid. Merkel doet een voorstel, Obama doet een voorstel, de gasten van
Siemens doen andere voorstellen, die eikel van Google doet nog een ander voorstel.
Finaal zijn het allemaal louter voorstellen, waarop je ook kan antwoorden: “Neen, dat
klopt toch helemaal niet; mijn idee over de werkelijkheid ziet er als volgt uit: ...” Dat
is precies wat Rimini Protokoll doet, door specifieke situaties radicaal te herbekijken.
In hun performance Hauptversammlung herdefiniéren ze bijvoorbeeld een



aandeelhoudersvergadering als theaterstuk. Zulke ingrepen maken de gegeven
situatie plots hybride, en net daarin zit het emancipatorische moment.’

Die esthetiek van het mogelijke hangt in uw werk samen met een
esthetiek — of zelfs een ethiek — van proberen en mislukken. Wat is de
productieve kracht van falen?

‘Mensen hebben het mislukken volledig verleerd. Zelfs als iets compleet verkeerd zit,
willen ze tot het bittere einde doorgaan, in plaats van af en toe halt te houden en te
zeggen: “O nee, dit leidt tot niets. Laat ons even terugkeren naar het uitgangspunt en
een andere richting uitgaan.” Zelf ben ik tot dat inzicht gekomen omdat ik me in mijn
academische loopbaan met heel negatieve zaken heb beziggehouden, zoals
massamoord. Wat fascineert, is dat zulke processen verlopen volgens logische
automatismen. De aanloop naar extreem geweld heeft geen exits: het ene volgt
gewoon uit het andere. Er zijn zo van die dodelijke logica’s. Daarom vind ik het
enorm belangrijk om andere strategieén te ontwikkelen, met uitgangen die je toelaten
om ook speels te besluiten: “Nee, dit wordt niets. Maar kom, we hebben er wel plezier
aan beleefd.”






Nog een andere esthetiek die u schetst, is die van de reductie, van de
beperking.

‘Het basisidee is totaal banaal: er is simpelweg te veel troep in onze rijke
maatschappijen. En dus komt het erop aan de wereld uit te mesten. Niet nog dingen
toevoegen, maar juist dingen wegnemen. We hebben onvoorstelbaar goede
meubileringsstrategieén, maar heel weinig opruimstrategieén. Neem het nieuwe
gebouw van de Europese Centrale Bank in Frankfurt am Main. Dat is echt
onvoorstelbaar: alsof een reus met te veel zelfovertuiging een reuzenhoop in de stad
gescheten heeft. Wat men daar neergepoot heeft, is een monumentale hoop kak.
Hebben we daar nu nood aan? Het tegendeel is nodig: het verwijderen van de troep.
Denk aan redesign en upcycling. Ook in de architectuur doet men pogingen om niet
meer bij te bouwen, maar met het bestaande te werken. Dat zijn strategieén die
ingaan tegen onze normale culturele habitus, die steeds louter op “additie”
(toevoeging) en nooit op “subtractie” (reductie) gericht is.’

Is daarvoor een nieuwe avant-garde nodig, zowel in de kunsten als in de
maatschappij? Een nieuw soort elite die niet meeloopt, maar nieuwe
wegen ontwikkelt?

Verandering werkt niet als consensusproject, maar als avant-garde, via conflict en
afwijking

‘Tk zie geen andere manier waarop we maatschappelijke verandering kunnen
realiseren. Verandering werkt niet als consensusproject, maar als avant-garde, via
conflict en afwijking. Ze treedt op wanneer iemand zegt: “Neen, dat doe ik niet. Daar
stem ik niet mee in.” Denk aan Rosa Parks en de Amerikaanse
burgerrechtenbeweging. Het gaat hier niet om een elite met klassieke sociologische
kenmerken als inkomen of functie, maar wel om een “transformatie-elite”. Welk
geslacht haar acteurs hebben, uit welke sociale klasse ze komen, hoe oud ze zijn,
welke nationaliteit ze hebben: dat staat open.’

Arne De Winde is literatuurwetenschapper aan de KU Leuven (FWO - Vlaanderen).

Met dank aan Oikos, dat dit gesprek mee mogelijk maakte.



