
‘Wij zijn vergeten dat wij 
soeverein zijn’ 

Arne De Winde 

Zelf denken! De titel van het jongste boek van sociaal psycholoog 

Harald Welzer is niet toevallig een imperatief. Welzer roept op tot 
weerstand, in de eerste plaats weerstand tegen onszelf. Voorbij de 
impasse van dodelijke logica’s als groei en expansie spoort hij ons aan om 
de wereld zelf vorm te geven, via andere modellen van leven, consumeren 
en (politiek) handelen: ‘Het komt erop aan de wereld uit te mesten.’ 

De publicatie van Zelf denken – een leidraad voor verzet (2013) was voor de 56-
jarige Duitse denker een belangrijke wending. Begin jaren 2000 maakte hij nog 
furore met spraakmakende werken over de herinnering van daders aan de Holocaust. 
Welke psychologische mechanismen treden er in werking om geweld te normaliseren 
en verantwoordelijkheid te minimaliseren? Welzer stelde vast dat die destructieve 
processen van zelfbescherming ook onze omgang met het klimaat sturen. In De 
Klimaatoorlogen (2008) dissecteerde hij hoe we blind blijven voor de keiharde 
realiteit rondom ons: dat we in een vicieuze cirkel zitten, waarin klimaatverandering 
en geweld elkaar permanent aanwakkeren. Na het lezen van dat boek kon je niet 
anders dan gedesillusioneerd en verweesd achterblijven. 

Zelf denken daarentegen wil perspectief bieden. Welzer richt zich nu liever op de 
toekomst, door het menselijke vermogen tot verzet en verandering aan te spreken. 
Die nieuwe kijk op de wereld als een labo van mogelijkheden spreekt ook heel 
concreet uit zijn onlineplatform Futurzwei (Toekomst 2.0),een soort van online-
‘toekomstarchief’ met concrete verhalen en initiatieven, die tonen dat het ook anders 
kan. 



Harald Welzer © Wolfgang Schmidt 



Spiegelt die wending in Welzers denken een bredere tendens? In Klimaatoorlogen 
liet hij zijn slothoofdstuk nog voorafgaan door een donker citaat van de Duitse auteur 
Heiner Müller: ‘Optimisme is slechts een gebrek aan informatie.’ Nu zou hij zo’n 
citaat niet meer gebruiken, zegt Welzer: ‘Zelfs als het zou kloppen, kan het niets 
voortbrengen. Omdat informatie in die zin, psychologisch gezien, eigenlijk helemaal 
niet het leven dient. Ook de hele apocalyptische of catastrofistische retoriek, die 
pseudowereldwijsheid, leidt uiteindelijk tot niets, behalve tot passiviteit, tot een 
betweterige apathie: “Ik doorzie de dingen zo goed, dat ik me niet laat wijsmaken dat 
we iets kunnen veranderen.”Dat vind ik goedkope arrogantie, zeker als je het 
privilege hebt om in een rijke maatschappij te leven.’ 

U gelooft dus niet dat onheilscenario’s het publiek nog wakker kunnen 
schudden? 

‘Neen, omdat die compleet in de lijn der verwachtingen liggen. Je kan geen krant 
openslaan, geen nieuwsuitzending bekijken of de volgende catastrofe wordt 
aangekondigd. Het tegendeel zou verrassend zijn. Het enige recente positieve nieuws 
inzake ecologie was het bericht dat het gat in de ozonlaag kleiner wordt. De reactie 
was: “Hoe? Wat? Er gebeurt iets positiefs? Dat kan toch helemaal niet.” Ons 
verwachtingspatroon is dus compleet anders ingesteld. Ook het positieve windt ons 
niet meer op, laat staan dat het activeert.’ 

Ook in uw werk keert steeds het catastrofemodel van het Paaseiland 
terug: de bewoners ervan plunderden hun eigen grondstoffen tot de 
laatste boom, en roeiden zo ook zichzelf uit. Een voorafspiegeling van 
onze eigen toekomst? 

‘Ik vind het Paaseiland een bijzonder interessante metafoor. Ten eerste toont het hoe 
een culturele successtrategie zich kan keren tegen de maatschappij die haar 
ontwikkeld heeft. Dat is heel leerzaam: het opdrijven van een strategie waarmee men 
altijd succesvol is geweest, leidt in crisissituaties des te sneller tot zelfdestructie. Dat 
is een denkbeeld dat ik bijzonder goed vind aansluiten op de situatie van vandaag. 
Een tweede aspect is dat het Paaseiland zich ook 900 jaar lang wél heeft weten te 
redden. Vergeleken met het kapitalisme, en zeker met het geglobaliseerde 
kapitalisme, hebben wij in dat opzicht nog wel wat te bewijzen. Men spreekt zo 
makkelijk over mislukte samenlevingen, maar als die het lange tijd volgehouden 
hebben, zijn ze misschien helemaal niet zo mislukt als wij mislukken kunnen.’ 

Waarom hebt u uw perspectief na Klimaatoorlogen bijgesteld? 

Ook zonder apocalyps op de achtergrond is het duidelijk dat vele zaken totaal idioot 
verlopen en anders aangepakt moeten worden 

‘Veel van wat ik als zinvol beschouw, is ook zinvol als er helemaal geen 
klimaatverandering is, als er geen klimaatoorlogen zijn, als er geen diersoorten 
uitsterven. Ook zonder apocalyps op de achtergrond is het duidelijk dat vele zaken 
totaal idioot verlopen en anders aangepakt moeten worden. Als ik mezelf begrijp als 
een actief wezen dat de realiteit kan vormgeven, dan is er geen enkele reden om dit 
“vormingsmandaat” níét op te nemen. Daar is geen negatieve motivatie voor nodig. 
Dat is de fout die de duurzaamheidsprofeten maken. Ze laten zich door het 
kapitalisme verleiden om te zeggen: “Alles is dik oké; deze wereld is de beste der 
denkbare werelden, máár we moeten ook duurzaam zijn.” In die denktrant wordt 



duurzaamheid steeds negatief gedefinieerd, terwijl het bestaande systeem op zich als 
positief beschouwd wordt. Dat is natuurlijk klinkklare onzin. Zo kan je nooit iets 
veranderen.’ 

Permanent spreekt u de individuele lezer persoonlijk aan, als een ‘jij’. Bij 
wijze van dringend appel? In de lijn van: ‘Jij moet je leven veranderen.’? 

‘Neen, dat zou ik niet zeggen. Het echte appel zit vervat in het beroemde “wij moeten” 
dat politici zo graag gebruiken: die valse wij-retoriek die uitgaat van een 
veralgemeend wij. Zo’n “wij” is echter niemand. Retorisch en psychologisch dient dat 
“wij” alleen maar om er zich wederzijds van te verzekeren dat men dezelfde mening is 
toegedaan, zonder nog tot iets te moeten aanzetten, want men is al “wij”. In mijn 
boek werkt die directe aanspreking veeleer als een vertelstrategie die de lezer 
(aan)grijpt: “Ik spreek jou – ja, jou – direct aan, want er is niemand behalve jij die dit 
probleem kan oplossen.” Ik kan me voorstellen dat mensen dan denken: “Ah shit, die 
heeft het op mij gemunt.” Vele lezers zeggen me ook dat ze zich “gepakt” voelen. Maar 
juist die ervaring heeft velen gemotiveerd om ook echt iets te doen. Mijn strategie is 
geen appel, wel een aanzet tot een gesprek waarin je het over een thema eens wordt, 
waarin je iets leert. Ik spreek lezers liever aan als individuen dan als een of ander 
“wij”.’ 

In navolging van Theodor W. Adorno stelt u ook dat we intelligentie 
moeten begrijpen als een ‘morele categorie’. Wat bedoelt u daar precies 
mee? 

‘Wel, dat intelligentie helemaal niet intelligent kan zijn, als ze niet moreel is. Het 
gebruik van ons intelligentievermogen moet op iets betrekking hebben – een idee van 
de wereld, van zijn – waaruit blijkt waarom ik überhaupt nadenk of een beslissing 
neem. Jammer genoeg verstaan wij intelligentie al te vaak als iets dat je kan meten 
met IQ-tests. Zo’n intelligentie moet zich nergens toe verhouden. Pas las ik een boek 
over Silicon Valley, van een tabloidjournalist die daar een half jaar doorbracht. Hij is 
totaal gefascineerd door het feit dat de mensen daar zo onvoorstelbaar veel 
problemen oplossen. Het ontgaat hem compleet dat die problemen er nooit geweest 
zouden zijn, mochten zij niet zelf besloten hebben ze te scheppen. Dat is een 
voorbeeld van een compleet instrumentele intelligentie, die naar niets buiten zichzelf 
verwijst. Morele intelligentie moet noodzakelijkerwijs wel ergens naar verwijzen.’ 

Hoe uit die intelligentie zich in uw eigen discipline, de sociale en humane 
wetenschappen? 

Zeker de literatuurwetenschap, de sociologie en de geschiedwetenschap lijken 
volkomen detached geraakt te zijn van reële maatschappelijke kwesties 

‘Om het polemisch te verwoorden, vind ik die zeer esoterisch, net omdat ze zonder 
verwijzing kunnen. In feite gaat het om een soort ornamentale gedragsvorm: we 
draaien nog een paar guirlandes omdat de maatschappij ons nu eenmaal de 
mogelijkheid biedt guirlandes te draaien. Dat heeft helemaal niets met morele 
intelligentie te maken. Zeker de literatuurwetenschap, de sociologie en de 
geschiedwetenschap lijken volkomen detached geraakt te zijn van reële 
maatschappelijke kwesties. Ze praten puur specialistisch over willekeurige 
onderwerpen. Daarom interesseren de humane wetenschappen me niet meer. De 
meeste onderzoekers die ik ken en die ik als experten erg apprecieer, zeggen me: 



“Wat jij doet, begrijp ik helemaal niet; het interesseert me ook niet.” Ja, mijn studies 
over daders en soldaten, die interesseren hen wel. Maar alles wat maar een beetje 
ruikt naar een diagnose van de actualiteit, vinden ze quatsch.’ 



Europese Centrale Bank, Frankfurt 



Zelf pleit u voor een repolitisering van de burgerlijke samenleving. Wat 
mist die dan? 

‘De burgers zijn vergeten dat ze soeverein zijn, zelfbeschikking hebben. Dat houdt 
nooit alleen een luxepositie in, maar ook een verantwoordelijkheid voor de politieke 
gemeenschap, het Gemeinwesen. Zoals Colin Crouch aangeeft, is die soeverein 
iemand geworden die in het beste geval louter delegeert: enerzijds aan experten, 
anderzijds aan de politiek. Omgekeerd is de politiek er waanzinnig tuk op om de 
burger helemaal niet soeverein te laten handelen. Ze wil die rol zelf op zich nemen, 
vanuit een groot paternalisme. “Wij regelen dat wel voor jullie, jullie verstaan er toch 
geen snars van”: dat is de toon. De rol van de soeverein is overgenomen door de 
expertocratie. Die geeft permanent aan dat alles ontzettend complex is, te moeilijk 
om over te brengen. Men moet dus maar vertrouwen op de bevindingen van die of die 
adviesraad of onderzoekscommissie. Zeker in een maatschappij in moeilijkheden is 
dat geen manier van doen. Dan zijn de experten deel van het probleem, omdat ze 
compleet conventioneel nadenken over oplossingen. Meestal zijn ze zelfs niet in staat 
het probleem adequaat te definiëren, net zomin als de politieke klasse. Daarom is het 
absoluut noodzakelijk dat de burger zijn rol weer opneemt. En ja, dat betekent een 
politisering van de burgerlijke samenleving. Alleen is daar nu nog niet veel van te 
merken, of alleszins nog niet genoeg. Voorlopig kunnen we enkel onze noodzaak 
daaraan articuleren, als een soort appel. Het blijft nog onduidelijk welke vormen die 
politisering moet aannemen. Neem het thema duurzaamheid. Mensen moeten zich 
nog bevrijden van de typische overtuiging dat het probleem zich wel zal oplossen met 
wat meer wortels en elektrische auto’s. Duurzaamheid is een politieke opgave die veel 
meer omvat dan de simpele beperking van dit of dat. We moeten de maatschappij als 
geheel transformeren.’ 

En die wezenlijke verandering begint lokaal? 

‘Ja, want het is daar dat men verandering echt kan ervaren. Wie meteen wil 
doordringen tot de hoogste echelons, of invloed wil proberen uit te oefenen op 
internationale klimaatconferenties of op de Europese milieuwetgeving, kan beter 
naar een therapeut gaan. Zulke pogingen brengen vaak enkel frustratie met zich mee 
– of je moet je vreugde halen uit het feit dat een subparagraaf op pagina 588 op jouw 
voorspraak toch nog gewijzigd werd, na pakweg 58 zittingen van een 
deskundigencommissie. Aan de basis daarentegen – dat is het wezenskenmerk van 
alle sociale bewegingen – kan je niet alleen iets veranderen, maar die verandering ook 
echt ervaren.’ 

Toen elf bekende Vlamingen de diverse overheden in België voor de 
rechter daagden voor hun lakse milieubeleid, reageerde de Vlaamse 
minister van Milieu dat ‘het klimaat niet iets is dat van bovenaf wordt 
opgelegd’. We moeten allemaal onze verantwoordelijkheid nemen voor 
de CO2-uitstoot, was de boodschap. 

‘Het voorbeeld is bijzonder interessant, omdat de rollen omgedraaid worden. De 
reactie van de politiek is typisch: “Nee toch, je kan het niet menen dat wij hier 
verantwoordelijk voor zijn; elk van ons moet hier iets aan doen.” Tegelijk horen we 
steeds weer de boodschap: “Jullie kunnen dat niet, dat moeten wij doen.” Dat is een 
cruciale paradox. Voortdurend heet het dat er globale problemen zijn, dat we te 
maken hebben met internationale grondstofmarkten en concurrentie, blablabla … 



Alles wordt geobjectiveerd onder het mom van dictaten waar we niet onderuit 
kunnen. Maar zodra het om de concrete praktijk gaat, verschijnt plots het individu 
ten tonele. Dan moet plots iedereen zich inzetten. Daarom zijn er ook zoveel 
bewustmakingsprogramma’s. Maar wat is het nut van bewustmaking in een wereld 
die systematisch niet-duurzaam is? Het enige gevolg is dat mensen zich schuldig 
voelen omdat ze niet voldoen, individueel te weinig doen. Het spreekt dus voor zich 
dat men overheden mag aanklagen en hun duidelijk mag maken: “Dit staat in onze 
grondwet.” Waarom niet?’ 

Wat is het nut van bewustmaking in een wereld die systematisch niet-duurzaam is? 

Uw oproep om het leven weer zelf vorm te geven, maakt van uw werk ook 
een pleidooi voor creativiteit en fantasie. Akkoord? 

‘Ja, dat klopt, al vind ik het woord “fantasie” al te afgezaagd, en ook met “creativiteit” 
heb ik zo mijn problemen. Een vriend van mij, zelf kunstenaar, zegt altijd: 
“Creativiteit is iets voor kappers.” Maar in essentie gaat het mij wel om de esthetische 
kwaliteiten van het handelen en – wat pathetischer verwoord – om het idee dat een 
andere wereld ook een mooiere wereld moet zijn. Net als bij morele intelligentie moet 
er een referentiepunt zijn, en dat kan alleen maar een esthetisch referentiepunt zijn. 
Je kan de nood om de wereld te veranderen niet puur technisch of 
natuurwetenschappelijk motiveren, maar enkel door te zeggen: het kan ook effectief 
béter. Dat “beter” is niet kwantitatief of instrumenteel, het kan enkel een esthetisch 
“beter” zijn, met een hogere levenskwaliteit, een intensievere betrokkenheid op onze 
leefomstandigheden.’ 

In hoeverre kunnen de kunsten ‘onze tunnelvisie remediëren’, zoals u het 
zelf uitdrukt? 

‘Ik beschouw kunst als een specifieke vorm van kennis, die een beroep doet op 
compleet andere middelen dan wetenschap of het alledaagse denken. In die zin 
bestaat er ook veel intelligente kunst. Soms kan ze “doorkijkjes” slaan in de gegeven 
realiteit, scheurtjes maken die een andere wereld laten doorschemeren. Net door dat 
unieke vermogen om andere perspectieven en mogelijkheden te ontsluiten vind ik 
kunst absoluut noodzakelijk. Ze heeft een hoog ‘voorstelgehalte’. Geen enkele 
kunstenaar zal zeggen: “Dit is mijn ontwerp van de wereld en zo moet alles er ook 
echt gaan uitzien.” Terwijl een wetenschapper daar wel toe geneigd is: “Zo is het, zo 
moet de wereld ingericht worden.” Het is als met alle initiatieven van onze stichting 
Futurzwei: we vatten ze op als flessenpost. Wie wil, kan de fles openen en lezen welke 
boodschap erin zit. Maar je kan ze ook gewoon weggooien. Je doet met elk voorstel 
wat je wil. Dat maakt van het formuleren van voorstellen iets heel emancipatorisch.’ 

Als schoolvoorbeeld noemt u het performancecollectief Rimini Protokoll. 
Hoe doorprikt dat de gevestigde realiteit? 

‘Voor mij is het cruciale punt dat we allemáál slechts voorstellen doen ten aanzien van 
de werkelijkheid. Merkel doet een voorstel, Obama doet een voorstel, de gasten van 
Siemens doen andere voorstellen, die eikel van Google doet nog een ander voorstel. 
Finaal zijn het allemaal louter voorstellen, waarop je ook kan antwoorden: “Neen, dat 
klopt toch helemaal niet; mijn idee over de werkelijkheid ziet er als volgt uit: …” Dat 
is precies wat Rimini Protokoll doet, door specifieke situaties radicaal te herbekijken. 
In hun performance Hauptversammlung herdefiniëren ze bijvoorbeeld een 



aandeelhoudersvergadering als theaterstuk. Zulke ingrepen maken de gegeven 
situatie plots hybride, en net daarin zit het emancipatorische moment.’ 

Die esthetiek van het mogelijke hangt in uw werk samen met een 
esthetiek – of zelfs een ethiek – van proberen en mislukken. Wat is de 
productieve kracht van falen? 

‘Mensen hebben het mislukken volledig verleerd. Zelfs als iets compleet verkeerd zit, 
willen ze tot het bittere einde doorgaan, in plaats van af en toe halt te houden en te 
zeggen: “O nee, dit leidt tot niets. Laat ons even terugkeren naar het uitgangspunt en 
een andere richting uitgaan.” Zelf ben ik tot dat inzicht gekomen omdat ik me in mijn 
academische loopbaan met heel negatieve zaken heb beziggehouden, zoals 
massamoord. Wat fascineert, is dat zulke processen verlopen volgens logische 
automatismen. De aanloop naar extreem geweld heeft geen exits: het ene volgt 
gewoon uit het andere. Er zijn zo van die dodelijke logica’s. Daarom vind ik het 
enorm belangrijk om andere strategieën te ontwikkelen, met uitgangen die je toelaten 
om ook speels te besluiten: “Nee, dit wordt niets. Maar kom, we hebben er wel plezier 
aan beleefd.”’ 





Nog een andere esthetiek die u schetst, is die van de reductie, van de 
beperking. 

‘Het basisidee is totaal banaal: er is simpelweg te veel troep in onze rijke 
maatschappijen. En dus komt het erop aan de wereld uit te mesten. Niet nog dingen 
toevoegen, maar juist dingen wegnemen. We hebben onvoorstelbaar goede 
meubileringsstrategieën, maar heel weinig opruimstrategieën. Neem het nieuwe 
gebouw van de Europese Centrale Bank in Frankfurt am Main. Dat is echt 
onvoorstelbaar: alsof een reus met te veel zelfovertuiging een reuzenhoop in de stad 
gescheten heeft. Wat men daar neergepoot heeft, is een monumentale hoop kak. 
Hebben we daar nu nood aan? Het tegendeel is nodig: het verwijderen van de troep. 
Denk aan redesign en upcycling. Ook in de architectuur doet men pogingen om niet 
meer bij te bouwen, maar met het bestaande te werken. Dat zijn strategieën die 
ingaan tegen onze normale culturele habitus, die steeds louter op “additie” 
(toevoeging) en nooit op “subtractie” (reductie) gericht is.’ 

Is daarvoor een nieuwe avant-garde nodig, zowel in de kunsten als in de 
maatschappij? Een nieuw soort elite die niet meeloopt, maar nieuwe 
wegen ontwikkelt? 

Verandering werkt niet als consensusproject, maar als avant-garde, via conflict en 
afwijking 

‘Ik zie geen andere manier waarop we maatschappelijke verandering kunnen 
realiseren. Verandering werkt niet als consensusproject, maar als avant-garde, via 
conflict en afwijking. Ze treedt op wanneer iemand zegt: “Neen, dat doe ik niet. Daar 
stem ik niet mee in.” Denk aan Rosa Parks en de Amerikaanse 
burgerrechtenbeweging. Het gaat hier niet om een elite met klassieke sociologische 
kenmerken als inkomen of functie, maar wel om een “transformatie-elite”. Welk 
geslacht haar acteurs hebben, uit welke sociale klasse ze komen, hoe oud ze zijn, 
welke nationaliteit ze hebben: dat staat open.’ 

  

Arne De Winde is literatuurwetenschapper aan de KU Leuven (FWO - Vlaanderen). 

Met dank aan Oikos, dat dit gesprek mee mogelijk maakte. 

 


