
Kunst en activisme 
Jacob Wren 

Lieven De Cauter 

Kunst en activisme: het heeft onderhand iets van een lang getrouwd 

koppel, met alle uitgekauwde discussies van dien. Dat wil niet zeggen 
dat er niet meer gepraat moet worden. Kunnen kunst en activisme 
elkaar nog bevruchten? In een goeie ouwe kontro:verso heropenen 
cultuurfilosoof Lieven De Cauter en podiumkunstenaar Jacob Wren de 
debatten. En ze doen dat met stijl: de ene stellig, de andere weifelend. 
Hun toon is al de helft van het antwoord. 

Directe actie is geen kunst 

Lieven De Cauter 

1 

[een kwestie van sferen] 

Er is maar één echte vorm van activisme, en dat is politiek activisme. Actie is een 
daad in de publieke sfeer, de sfeer van ‘verschijning’. Daarom is enkel politiek 
activisme echt activisme. Artistiek activisme is bijna nooit echt. Het is immers geen 
actie, maar ‘acteren’ – een spel in de culturele sfeer, de sfeer van het mimetische en 
het performatieve. Kunst en cultuur (van het ritueel tot het spel, van religie tot sport) 
vormen een sfeer buiten – of naast, of tussen – de private sfeer (de economie) en de 
publieke sfeer (het politieke). Het is de sfeer van het gemeenschappelijke en van het 
anders-zijn: the common uncommon. 

2 

[verbeelding vs. actie] 

Verbeelding is rijk, ambigu, amoreel. Actie is moreel, uitgesproken, arm in 
verbeelding. Daarom is (goede) geëngageerde kunst zeldzaam en problematisch, en 
zijn (echt of redelijk) geëngageerde kunstenaars talrijk en noodzakelijk (als alerte 
burgers). Maar die zeldzame momenten waarop de artistieke verbeeldingskracht en 
activisme elkaar echt bevruchten, zijn te koesteren als brandpunten van de 
activistische verbeelding. 

3 

[glokalisme] 



Echt activisme is altijd lokaal, op zijn best ‘glokaal’.(Jammer genoeg kan je weinig 
doen aan problemen ver weg. Je kan enkel druk uitoefenen op je lokale instellingen 
en politiek om het juiste te doen.) 

4 

[media, actie en intellectuelen] 

Straatprotest maakt van de open ruimte pas een openbare ruimte als het door de 
media opgepikt wordt 

Politieke actie speelt zich af in de publieke sfeer. Dat is, vandaag meer dan ooit, de 
virtuele ruimte van de media. De media maken de essentie uit van de publieke sfeer. 
Straatprotest maakt van de open ruimte pas een openbare ruimte als het door de 
media opgepikt wordt. Echt activisme wordt vaak geassocieerd met burgerlijke 
ongehoorzaamheid, manifestaties, interventies, betogingen, kortom: acties. Nochtans 
kan ook het publiceren van teksten, het doen keren of alarmeren van de publieke 
opinie, een beslissende impact hebben. Daarin kunnen cultuurmensen erg machtig 
blijken, als publieke intellectuelen. Don’t blame the media, be the media: het blijft 
een briljante slogan. Daarvoor kunnen en moeten we een uitwaaierend netwerk 
creëren van ad-hocallianties en duurzame relaties met bondgenoten. 

5 

[de machteloosheid van kunst] 

Kunst is het gesneden brood, de zoete koek van het culturele middenklasse-spektakel. 
Alle pogingen tot ‘exodus’ – weg uit de instituten en de cultuurtempels, het ware 
leven in – hebben weinig zoden aan de dijk gebracht.Nieuwe allianties tussen 
sociopolitiek werk en cultuur zijn charmant, maar komen doorgaans neer op een 
amateuristische vorm van sociaal of politiek werk zonder veel gevolg. Relationele 
kunst, proceskunst … zijn machteloos in vergelijking met de gigantische krachten die 
op ons inwerken: multinationals, consumentisme, mobiliteit, demografie, migratie, 
consensusregimes, de neoliberale aardverschuiving, de eindeloze war on terror, de 
controle op mainstream media … 

[politiek (of academisch/cultureel/artistiek) toerisme is zoals elke vorm van 
toerisme: je kan er iets van leren, maar vergeet niet dat het toerisme is] 

6 

[stedelijk activisme] 

Stedelijk activisme heeft vooral de stedelijke neoliberale agenda in de kaart gespeeld. 
Stedelijk activisme is in bepaalde buurten gebruikt en misbruikt als glijmiddel voor 
neoliberale zuiveringsoperaties (een creatieve stad voor een creatieve klasse!) en voor 
gentrificatie, als ze niet al zelf de motor van gentrificatie was. Als je er bijvoorbeeld in 
slaagt een gebouw te redden, dan levert dat sowieso ook een economische 
meerwaarde op. Dus: stedelijk activisme, relationele kunst, proceskunst of sociale 
kunst zijn na afloop, als het stof is gaan liggen, altijd een gevaarlijke liaison gebleken 
met de powers that be (behalve in het geval van onschuldige experimenten of 



kleinschalig sociocultureel werk, zoals een dans- of theatervoorstelling maken met 
gevangenen, of een artistieke bezetting). 

7 

[terug naar heterotopia] 

Een terugtrekking in Heterotopia? Ja! Waarom niet?Kunst en cultuur moeten 
verdedigd worden tegen de neoliberale logica van marketing en management. 
Cultuurtempels als musea en theaters zijn geen ondernemingen die zich richten op 
een turn-out van aantal voorstellingen en aantal bezoekers. Omdat de sfeer van kunst 
en cultuur zich ophoudt buiten, naast en tussen de sfeer van het private (economie) 
en het publieke (politiek), kan ze een thuis zijn voor diverse soorten experiment, 
reflectie en merkwaardig gedrag. De mimetische kracht van kunst (die de wereld niet 
zozeer kan veranderen, maar wel kan tonen en oproepen) is haar ware kracht, haar 
ware taak: het bekende gevoel dooreenschudden. 

8 

[vertrouw op het mimetische] 

De politieke waarde van kunst, van Griekse tragedie tot hedendaagse kunst, is 
bijzonder indirect 

Kunst kan de perceptie slechts veranderen in een soort van slow motion, met 
terugwerkende kracht. Het bekende gevoel dooreenschudden voltrekt zich traag, niet 
meteen vandaag. Morgen pas zal duidelijk worden of dat gisteren, of vorig jaar, ook 
effectief gebeurd is.De politieke waarde van kunst, van Griekse tragedie tot 
hedendaagse kunst, is bijzonder indirect.Maar. Laat ons blijven geloven in de 
mimetische kracht van kunst en de kracht van mimesis.Kunst kan zich, misschien, 
heruitvinden als een antropologische praktijk, een praktijk die processen en 
gebeurtenissen in kaart brengt, die ze documenteert op een manier die we poëtisch-
politiek kunnen noemen. 

9 

[academia] 

Kennis en culturele ervaringen zouden gemeengoed moeten zijn.Academiais meer 
dan ooit in de greep van een bijzonder gevaarlijke liaison: die met multinationals (via 
spin-offs …). Meer en meer wordt de universiteit beschouwd – en ziet die zichzelf – 
als een broeikas voor de kenniseconomie. Resultaat: privatisering van onderwijs en 
privatisering van onderzoek. Patenteren is maar een van de manieren waarop 
geprivatiseerd wordt wat gemeengoed en open source zou moeten blijven. Trage 
wetenschap, en wel meteen!De strijd voor kunstscholen is in volle gang, het 
strijdpunt is duidelijk: hun heterotopische karakter verdedigen. 

10 

[de strijd voor het gemeengoed] 



De strijd voor het gemeengoed is de meest urgente strijd van onze tijd.Voorbeelden: 
de strijd tegen de privatisering van zaden (Monsanto & co), de toe-eigening van de 
natuurlijke rijkdommen van de Noordpool, de privatisering van kennis.Omdat het 
gemeengoed (het ecosysteem, het delen van kennis/ervaring) bedreigd wordt, hebben 
we, om die diefstal een halt toe te roepen, alle allianties nodig die we maar kunnen 
smeden. Gevaarlijk of niet.Als het gemeengoed (zowel de planeet als de virtuele 
wereld van de gedeelde kennis) al gered kan worden – om te beginnen van de 
bedreiging van de Nieuwe Wereldwanorde – zal dat met echte politiek zijn. Met 
Realpolitik. De wereld moet worden gered in deze geschiedenis, niet in een of andere 
gedroomde postgeschiedenis. 

Da capo: er is maar één echte vorm van activisme en dat is politiek activisme … 

Lieven De Cauter is cultuurfilosoof, verbonden aan de KULeuven. 



© Jacky De Groen 

  



De omtrekkende beweging 

Jacob Wren 

‘Destroy the Universe / With a solution’ 

– Mina Loy 

Ik ga akkoord met ongeveer alles wat Lieven De Cauter schrijft in zijn stellingen over 
kunst en activisme. Waarom er dan nog op reageren? Gewoon omdat het me 
gevraagd is? Om mijn lijstje met teksten waarin ik steeds hetzelfde zeg, nog langer te 
maken? Omdat ik makkelijker ja dan nee zeg? De vraag waarom we de dingen doen 
die we doen – nuttig of futiel, strategisch of argeloos, is naar mijn gevoel een blinde 
vlek in deze stellingen (of misschien gewoon, begrijpelijk, naast de kwestie.) 

Ik moet denken aan Sloterdijks ‘verlicht vals bewustzijn’: we weten maar al te vaak 
dat de dingen die we doen problematisch zijn, en toch doen we ze. Omwille van ons 
ego, omdat het makkelijker is, uit gewoonte, voor persoonlijke winst of gewoonweg 
omdat de alternatieven aanzienlijk moeilijker en een pak minder helder zijn. Een 
voor de hand liggende reden voor de huidige golf van artistiek activisme is, zo lijkt 
het, dat zich daar nu veel gelegenheden voor aandienen, net zoals ook ik nu de 
gelegenheid krijg om deze (wellicht overbodige) tekst te schrijven. Hij die zonder 
opportunisme is – door kunstenaars vaak begrepen als de wil om te overleven – 
werpe de eerste steen. 

Zowel kunstenaars als toeschouwers weten dat kunst fundamenteel conservatief is, en 
toch willen we geloven dat het radicaal en revolutionair is 

In een vroegere tekst schreef ik iets waaraan ik nu moet denken.‘De paradox gaat zo: 
zowel kunstenaars als toeschouwers weten dat kunst fundamenteel conservatief is, en 
toch willen we geloven dat het radicaal en revolutionair is. In de ruimte die deze 
paradox laat, kan erg veel gebeuren.’Kunst is conservatief omdat iets ‘kunst’ noemen 
er meteen lijntjes rond trekt. Het wordt geneutraliseerd. De verandering die het in de 
wereld en in ons denken kan voortbrengen, wordt meteen begrensd. Kunst is dus het 
hoekje waar transgressie en bevraging worden gedoogd, soms zelfs aangemoedigd. 
Wil je kunst maken, dan moet je in die hoek gaan staan. 

Het idee dat kunst ‘radicaal en revolutionair’ is mag romantisch zijn, misschien 
gedateerd, modernistisch zelfs, een makkelijke prooi voor institutionele deconstructie 
en dekoloniserende kritiek. Toch blijft het voor mij, en naar ik vermoed voor de 
meeste kunstenaars, een aantrekkelijke fantasie. Het is die fantasie die ervoor zorgde, 
toen ik jong was, dat ik kunstenaar wou worden. Het is een fantasie waar ik nog 
steeds mee worstel, waaraan ik me vastklamp, ondanks alle kleine en grote 
teleurstellingen die ik intussen moest wegslikken. 

Ik ga dus akkoord met ongeveer alles in de stellingen van De Cauter, maar omdat ik 
er nooit helemaal in slaag om volledig akkoord te gaan met wat dan ook, denk ik na 
over de toon ervan. De toon klinkt consequent, daadkrachtig, productief. Zelf voel ik 
me eerlijk gezegd nooit zo. Ik voel me kwetsbaar, wanhopig, half verwoest, zonder 
ook maar iets dat op een goed plan lijkt. Ik blik terug, denk bij mezelf dat ik tot nu toe 
al bij al een makkelijk leventje heb gehad, en vraag me vervolgens af: waarom voel ik 



mij zo? Waarom zoveel wanhoop? Beantwoord ik daarmee niet gewoon aan het cliché 
van de linkse, artistiekerige melancholicus? 

Als ik de eerste zin van De Cauter lees – ‘Er is maar één echte vorm van activisme en 
dat is politiek activisme’ – dan denk ik in eerste instantie dat mijn officiële positie 
zoiets is als ‘activisme werkt nog steeds’. En dat het tegendeel beweren neerkomt op 
krachteloos defaitisme. Maar dan denk ik: eigenlijk heb ik nog nooit activisme gezien 
op een schaal die ook maar in de buurt komt van de problemen waar we op dit 
moment mee te maken hebben. En ik zie niet meteen zo’n grootschalige vorm van 
activisme aan de horizon opdoemen. Tegelijk wil ik niemand ontmoedigen om te 
geloven dat die er wél aankomt. Want dit las ik onlangs op het wereldwijde web: zij 
die zeggen dat iets ondoenbaar is, mogen degenen die het aan het doen zijn, er niet 
van weerhouden te doen wat ze doen. 

Dus ja, zelf huldig ik een meer melancholische, voorzichtig tastende toon, terwijl die 
van De Cauter verkwikkend, strijdbaar en praktisch is. Mogelijks is dat niet meer dan 
een kwestie van nadruk en temperament. En toch vraag ik me af of het ook geen 
kwestie is van retorische efficiëntie. Als je ervoor kiest om in je woorden zo weinig 
ruimte te laten voor twijfel, waar moet ik dan heen met mijn eigen twijfels? Hoe rijm 
ik de zelfverzekerdheid van deze stellingen met mijn eigen onzekerheden over de 
wereld en de kunst? Als je me zegt dat wat ik doe niet effectief is en dat je een beter 
plan hebt, voel ik hoe de puberale kunstenaar rebelleert en terug schreeuwt: fuck you, 
jij gaat mij niet zeggen wat ik moet doen! 

En aangezien er, voor zover ik kan zien, geen duidelijke en onontkoombare oplossing 
binnen bereik is, is het meer waarschijnlijk dat iemand per ongeluk, of met opzet, 
tegen zo’n onwaarschijnlijke oplossing aanbotst. Dat in theorie dus om het even 
welke strategie of experiment vrucht kan dragen. En dus ook artistiek activisme. 
Waarom dan ook niet blijven geloven in die mogelijkheid? Of is dit slechts wanhoop 
vermomd als hoop? In welke mate geloof ik nog, geloven we nog in de mogelijkheid 
dat kunst een van die plekken is waar die onbedoelde ontdekkingen kunnen 
voorkomen? In elk geval kan je als artistieke activist grotere experimentele risico’s 
nemen dan als politiek activist. Dus als ik lees ‘Een terugtrekking in  Heterotopia? Ja! 
Waarom niet?’, dan zie ik ook geen reden waarom niet. 

Misschien is die ‘kwestie van toon’ voor mij belangrijk omdat het ook een kwestie is 
van kwetsbaarheid, paradox, openheid voor het onbekende en het onverwachte. Hoe 
zou die terugtrekking er kunnen uitzien als je het uitroepteken na de ‘ja’ weghaalt, als 
je alle zekerheid wegneemt? Zowel de weg voorwaarts als de weg terug zijn voor mij 
bezaaid met twijfel. Elke route belooft in gelijke delen de mogelijkheid tot 
emancipatie als de mogelijkheid tot rampen. Ik ga dus akkoord met ongeveer alles in 
de stellingen van De Cauter, maar ik voel ook dat er waarheid schuilt in de diepte van 
mijn eigen verwarring en onzekerheid. 

De gedachte dat de toon van De Cauter zekerder klinkt, en de mijne eerder tastend, 
brengt me bij die ongelofelijk goeie nieuwe plaat van Kendrick Lamar, To Pimp A 
Butterfly, het meest briljante, zingevende en vastberaden popkunstwerk dat ik in 
tijden heb ervaren. Binnen de popcultuur zou het kunnen aanduiden hoe zo’n 
‘terugtrekking in Heterotopia’ er in de praktijk kan uitzien: het gevoel dat ik had 
terwijl ik er keer op keer naar luisterde, mijn pogingen om de complexiteiten en 
betekenissen van die plaat te achterhalen, de vinger te leggen op de talrijke 



provocatieve tekortkomingen. Tekortkomingen, jawel: de mogelijks seksistische 
portretten van vrouwen (Lamar maakt van de duivel een vrouw), de toewijding aan 
born-again christendom, de eerlijke puberpoëzie in de intermezzo’s. Maar die 
tekortkomingen halen het nergens op die niet-aflatende ambitie en aanstekelijke 
felheid, hoe die plaat je bij het nekvel grijpt en je tot aan de laatste noot optilt en 
meevoert. 

Maar dan begint er iets anders in de Lamar-plaat mij te storen. De sound is zo door 
en door sixties en seventies soul/jazz/funk–Black Power dat ik mezelf afvraag: 
waarom moet alles altijd naar het verleden terugverwijzen? Kunnen we nu echt niet 
met iets afkomen dat nieuw klinkt? Dat denk ik, die kritiek formuleer ik voor mezelf, 
maar enkele ogenblikken later betrap ik mezelf op een tegenspraak. Want de laatste 
tijd houd ik mezelf voor dat ik langzaam maar zeker aan het evolueren ben naar 
iemand die niet meer gelooft in vooruitgang, iemand die gelooft dat alles in cirkels 
draait, en dat onze enige hoop in dat besef ligt. 

Dus: ja (of toch soms) aan kunst als heterotopia, neen tegen de idee dat alles in kunst 
altijd een terugtrekkende beweging moet maken. De omtrekkende beweging, het 
trekken van cirkels is niet hetzelfde als terugtrekken. We draaien in cirkels, en een 
beter begrip van en inzicht in die cirkels is een manier om ontdekkingen te doen, of 
we die nu kunst noemen, activisme of een nog uit te vinden hybride vorm. Dat 
cirkelen brengt ons tot een gedachte die al zo vaak in ons opkwam, maar nog nooit 
precies op die manier, waardoor die gedachte plots explosief wordt. Elke keer dat we 
hetzelfde keerpunt ronden, is een gelegenheid om te ontdekken. En zo is het ook 
gesteld met Lamar, net als met zovele andere kunstenaars, en met ons eigen levens, 
keer op keer: hij rondt de curve, trekt zijn cirkel om voorwaarts te gaan, het verleden 
te bekijken door de lens van het heden, en het heden te denken met de lessen uit het 
verleden in gedachten. 

We draaien in cirkels, en een beter inzicht in die cirkels is een manier om 
ontdekkingen te doen, of we die nu kunst noemen, of activisme 

Dat kan natuurlijk nooit werken als we ons niet bewust zijn van wat we doen. 
Waarom koestert kapitalisme een door jeugd geobsedeerde cultuur? Niet alleen 
omdat reclame kapitaliseert op de cool van jeugdcultuur en adolescentie tot 
koopwaar maakt, maar ook omdat wie jong is nooit genoeg van het verleden kan 
weten om er ten volle gebruik van te maken. Kendrick Lamar (op dit moment 
zevenentwintig) keert terug in de tijd om er zich opnieuw te laven aan de geest van de 
Black Power-beweging, waar de VS juist nu zo’n nood aan heeft – denk aan de recente 
gebeurtenissen in Ferguson en Baltimore. Maar deze gedachte is cruciaal: wat kan hij 
deze keer, in deze passage in dezelfde cirkel, ondernemen om niet door hetzelfde lot 
te worden getroffen als de vermoorde Black Panthers Fred Hampton en Mark Clark, 
als de levenslang opgesloten ‘Angola Three’ en zovele andere? 

Ikzelf ken het antwoord in elk geval niet, en Kendrik Lamar waarschijnlijk evenmin. 
Toch is het dit soort moeilijke, nooit volledig te beantwoorden vragen dat we onszelf 
moeten blijven stellen, zodra we ons realiseren dat we in cirkels draaien. We hebben 
slechts deze keuze: of we het wel of niet onder ogen willen zien, of we wel of niet 
gebruik willen maken van dit hopeloze, complexe, tragische en fascinerende feit. 

  



Jacob Wren creëert literatuur, performances en tentoonstellingen. Hij is co-artistiek 
leider van het interdisciplinaire gezelschap PME-ART in Montreal. 

  

Vertaling: Wannes Gyselinck 

 


