Universiteit
Antwerpen
Faculteit Letteren en Wijsbegeerte

Masterproef Geschiedenis

“W1j waren toch wel anders hoor”

Het belang van Homo en Geloof Gent bij de ontwikkeling van de katholieke

homobeweging in Vlaanderen

Mathias Bolssens

Promotor: Professor Henk de Smaele
Universiteit Antwerpen
Academiejaar 2020-2021

Aantal woorden: 9650



Dankwoord

Graag had ik even de tijd genomen om alle mensen te bedanken die mij hebben geholpen
bij het schrijven van dit scriptieonderzoek.

Allereerst professor Henk de Smaele, die mij als promotor van bij het begin van dit
onderzoek op weg heeft gezet door zijn contacten te delen. Verder stond hij steeds klaar om
feedback te bezorgen op tussentijdse evaluaties en onafgewerkte versies van dit onderzoek.

Verder had ik graag Bart Hellinck van het Fonds Suzan Daniel bedankt. Hij heeft mij in
contact gebracht met getuigen en ook heel wat literatuur aanbevolen waardoor ik een duidelijk
beeld kreeg van de ontwikkeling van de homobeweging in Vlaanderen.

Ook de getuigen die meewerkten aan dit onderzoek wil ik graag vermelden. Ik bedank
Bernard de Cock, Rik Wijns, William Veireman, Peter Temmerman en Robert Dildick voor
hun moedige getuigenissen, fijne gesprekken en hartelijke ontvangst. Hun woorden waren
bijzonder inspirerend. Bernard de Cock wil ik graag extra bedanken omdat ik gebruik mocht
maken van zijn privé-archief, wat een essentieel onderdeel van deze scriptie werd.

Last but not least wil ik professor Roschanack Shaery-Yazdi, doctor Marjolein Van
Bavel en mijn medestudenten van het Historisch Atelier bedanken voor de vele en vooral

nuttige feedback tijdens onze sessies.



Inhoud

1] =TT [T T SR S 1
“Homo en Geloof, wij dachten dat we het in Keulen hoorden donderen!” ............c.coeeiinennns 8
“Die mis, dat was iets ongelofelijk™ ..........ciiiiiiiiiiii 14

“Ik wil u bedanken, na de uitzending heb ik aan mijn vrouw bekend dat ik ook homo ben”.. 18
CONCIUSIE ...ttt 20
BIONNEN ... 23

BIDHOGIATIE. ...t 25



Inleiding

Een thematiek als de katholieke homobeweging in Vlaanderen lijkt op het eerste zicht
contradictorisch. De katholieke kerk is een van de laatste bastions die zich openlijk verzet tegen
homorechten, zoals het huwelijk tussen mensen van hetzelfde geslacht.! Recente uitingen
vanuit het Vaticaan tonen aan dat het hoogste orgaan binnen de katholieke kerk
homoseksualiteit nog steeds als een zonde bekijkt en het huwelijkssacrament enkel als een
verbintenis tussen een man en een vrouw beschouwt.? Na dit communiqué van de Congregatie
voor de Geloofsleer volgden er al gauw reacties van eerder progressieve clerici. Zo reageerde
Johan Bonny, huidig bisschop van Antwerpen, met een opiniestuk in De Standaard op de
uitspraken vanuit het Vaticaan en bood hij zijn excuses, in naam van zijn kerkgemeenschap,
aan bij gelovige homoparen.® Het was de eerste maal dat een Belgische bisschop zich
publiekelijk en op dergelijke positieve manier uitsprak over homoseksualiteit binnen de
kerkgemeenschap.* De ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen moet op
dergelijke manier geinterpreteerd worden: het waren lokale priesters die de homobeweging mee
vorm gaven, terwijl homoseksualiteit voor de hogere clerus onbespreekbaar was. Vanaf het
einde van de jaren 1960 werden er in tal van VIaamse steden lokale homoverenigingen
opgericht.®> Deze verenigingen werden vaak ondersteund door katholieke priesters. Zo werd in
1985 de Gentse afdeling van Homo en Geloof opgericht, een lokale afdeling van de nationale
Homo en Geloof-koepel.® De groep kreeg vrijwel onmiddellijk steun van enkele katholieke
geestelijken, onder wie de Dominicaanse pater Bernard de Cock. De leden van Homo en Geloof
Gent speelden een belangrijke rol bij de organisatie van de Roze Mis tijdens de Roze Zaterdag
van 1990. Dit was een misviering, speciaal ingericht voor homoseksuelen. Mede door de
organisatie van die Roze Mis werd Homo en Geloof Gent een niet te onderschatten groepering
binnen de katholieke homobeweging in Vlaanderen.

1 HUNT Stephen, "The Lesbian and Gay Christian Movement in Britain: Mobilization and Opposition", Journal
of Religion & Society, 4, 2002, 1-19, 1.

2 Vaticaan herhaalt standpunt: homoseksuele relaties blijven "een ongerijmdheid” en "kunnen niet worden
gezegend", <https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-
een-z/ >, geraadpleegd op 1 april 2021.

3 BONNY Johan "Ik voel plaatsvervangende schaamte voor mijn Kerk", 1 april 2021.

4 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

5> DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen: Een geschiedenis van
homoseksualiteit in Belgié, Antwerpen: Uitgeverij Vrijdag, 2017, 23.

& Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor religie, cultuur en samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/1, Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...".



https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/

De leden van Homo en Geloof Gent beschouwden zichzelf als een uitzondering binnen
de nationale koepel.” Waar andere afdelingen zich toespitsten op het bestuderen van de Bijbel
en hun geaardheid met hun geloof trachtten te verzoenen, gingen de leden van Gentse afdeling
over tot concrete acties om het thema homoseksualiteit op de maatschappelijke agenda te
plaatsen.® Dit doet de vraag rijzen naar de manier waarop de concrete werking van Homo en
Geloof Gent de richting en de activiteit van de katholieke homobeweging in Vlaanderen mee
heeft bepaald. Om een antwoord op die vraag te kunnen formuleren dienen er enkele deelvragen
gesteld te worden. Hoe ging Homo en Geloof Gent zich organiseren en hoe verliep de dagelijkse
werking? Om te weten hoe de concrete werking van de groep de activiteiten van de gehele
Vlaamse katholieke homobeweging mee ging bepalen, dient eerste bekeken te worden welke
activiteiten zij zelf organiseerden en hoe hun vereniging net functioneerde. Daarnaast dient ook
een uitgebreide analyse van de Roze Mis zich aan en daarbij dient ook gekeken te worden welke
rol Bernard de Cock en de andere leden van Homo en Geloof Gent opnamen bij de organisatie
van die misviering. Ten slotte moet bekeken worden welke impact Homo en Geloof Gent nu
net had op de brede katholieke homobeweging in Vlaanderen en op welke concrete manieren
zij de beweging mee vorm gaven.

Hoewel er wel al wat gepubliceerd werd over de historische ontwikkeling van de
homobeweging, de link met het katholicisme wordt nog te vaak onderschat en onderbelicht.
Internationaal gezien is het onderzoek naar de katholieke homobeweging veeleer beperkt.
Auteurs zoals Heather Rachelle White en Stephen Hunt hebben voor respectievelijk de
Verenigde Staten en Groot-Brittannié reeds een beknopte geschiedenis van de katholieke, of
christelijke, homobeweging gegeven, maar de auteurs beperken zich vaak tot verrichten van
pionierswerk.

In Nederland is vooral het werk van Harry Oosterhuis belangrijk. In zijn werk
Homoseksualiteit in katholiek Nederland. Een sociale geschiedenis 1900-1970 behandelde de
auteur de verhouding tussen het Nederlandse katholicisme en homoseksualiteit. In dit werk
schetste Oosterhuis de evolutie die katholiek Nederland doormaakte inzake homoseksualiteit
tussen 1900-1970. De auteur deelde deze periode op in twee delen. Tussen 1900-1945 merkte
hij dat katholieke artsen het aloude standpunt innamen dat homoseksualiteit een zonde was, of
een ziekte in wetenschappelijke termen, waarvan men genezen kon worden. Na 1945 en vooral
vanaf de jaren 1960 stelde de auteur een shift vast in de mentaliteit bij Nederlandse katholieke
omtrent het thema homoseksualiteit. Eerst kwam deze shift bij de katholieke psychologen maar

" Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.
8 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.



zij beinvloedden de hele katholieke zuil. Oosterhuis leverde een belangrijke bijdrage aan het
groeiende inzicht dat de katholieke zuil in deze periode niet per definitie een antimoderne en
wereldvreemde organisatie was en niet geheel negatief tegenover homoseksuelen stond. Hij
toonde aan dat het standpunt van de katholieke zuil immers nooit eenduidig was.

Binnen de Franse historiografie dient het werk van Fréderic Martel bekeken te worden,
meer bepaald zijn monografie The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968. Hij
beschrijft de ontwikkeling van de homobeweging in Frankrijk vanaf 1968 en de gevolgen die
de aidsepidemie met zich meebracht ten aanzien van die homobeweging. Zelf noemt hij het
‘een geschiedenis’ van de homobeweging in Frankrijk, en zeker niet ‘de’ geschiedenis ervan.®
Aan de hand van een microhistorie over een bekend homodistrict in Parijs, tracht hij een
mogelijke geschiedenis van de Franse homobeweging te schrijven.

Ook het onderzoek naar de homobeweging in Vlaanderen heeft voornamelijk betrekking
op de pioniers. Het belangrijkste onderzoek rond de beweging werd verricht door historici Paul
Borghs en Bart Hellinck. Zij hebben reeds concrete overzichten van het VIaamse
homolandschap gegeven en daarbij ook (beperkt) aandacht besteed aan katholieke initiatieven.
Verder dient ook het werk van Bart Eeckhout vermeld te worden. Hoewel alle voornoemde
auteurs grote thema’s, evoluties van de beweging en belangrijke figuren bespreken, ontbreekt
een diepgaand onderzoek over één concrete casus en wat deze betekende voor de
homobeweging.

Om te begrijpen hoe de katholieke homobeweging in Vlaanderen zich ontwikkelde, is
het belangrijk om de context waarin ze ontstond te overzien. Het is onmogelijk om de
ontwikkeling van deze beweging te begrijpen zonder de unieke positie van Belgié inzake
homorechten te kennen. De homobeweging in Belgié kwam immers vrij laat op gang ten
opzichte van buurlanden als Nederland en Duitsland.'® In deze voornoemde landen werden de
eerste groepen die streden voor homo-emancipatie reeds opgericht aan het begin van de
twintigste eeuw. Een belangrijk verschil tussen Belgié en haar buurlanden is het feit dat er geen
openlijk discriminerende bepalingen in het Belgisch strafwetboek stonden. Hoewel
homoseksualiteit niet verboden was, noch aan hogere leeftijdsgrens gekoppeld werd dan
heteroseksualiteit, was het voor holebi’s in Belgi€¢ zeer moeilijk om zich te kunnen outen. Pas

in 1953 zag de Belgische homo-emancipatiebeweging het licht. In dat jaar richtte Suzanne De

9 MARTEL Fréderic, The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968, Stanford: Stanford University
Press, 1999, 6.

10 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging: een kroniek van de Vlaamse holebi-beweging, Gent: Federatie
werkgroepen homoseksualiteit, 2002, 4.



Pues, beter bekend onder haar pseudoniem Suzan Daniel, Centre Culturel Belge (CCB) op.
Enkele leden en sprekers vonden het echter een probleem dat er een vrouw aan het hoofd van
de organisatie stond.!! Dat was ook een uniek beeld in de internationale homobeweging, die
een door mannen gedomineerde wereld was.'? In 1954 volgde reeds het einde van de CCB die
door een progressieve en modern ingestelde vrouw werd geleid.® Hoewel er dus al snel een
einde kwam aan de eerste homo-emancipatiegroep, had de homobeweging nu ook in Belgié
voet aan de grond gezet.

Eveneens in de jaren 1950 begon er echter iets te bewegen in de Belgische
strafrechtelijke wereld rond homoseksuelen. Verschillende stemmen schreven artikels in
diverse juridische tijdschriften waarin zij opriepen om de leeftijdgrens voor homoseksuele
relaties te verhogen.!* De auteurs fundeerden die oproep door te spreken over de
verleidingtheorie. Die theorie verwijst naar de idee dat oudere homoseksuele mannen jonge
mannen zouden verleiden en hen op die manier ‘bekeren’ tot homo’s. Dit vertaalde zich in een
wetswijziging in 1965 toen het parlement artikel 372b goedkeurde. Door het invoeren van dat
artikel in het strafwetboek werd de minimumleeftijd voor homoseksuele relaties opgetrokken
naar achttien, terwijl de leeftijd voor heteroseksuele relaties op zestien bleef staan. Dit had
zware gevolgen voor holebi’s in Belgi€. De oudere partner kreeg vaak een boete en er werden
hem burgerrechten ontzegd. De jongere partner diende dan weer voor de jeugdrechter te
verschijnen. Dat men in Belgié net voor een beperking van seksuele vrijheden stemde, druiste
in tegen de internationale ontwikkelingen rond homorechten. Zo werd in de Nederlandse
Tweede Kamer net gepleit voor de afschaffing van een gelijkaardige discriminerende wet.*®
Artikel 372b werd in de volgende jaren een sterke mobiliserende factor voor de homobeweging
in Belgié.

Als reactie op deze toevoegingen aan het strafwetboek werden er in diverse Vlaamse
steden homoverenigingen opgericht. Zo richtte de Brugse kanunnik Piet De Haene een
gesprekscentrum voor homoseksuelen op in zijn eigen stad Brugge.!® Verder was er een
belangrijke rol binnen de katholieke homobeweging weggelegd voor pastoor Wilfried

Lammens. De eenzaamheid waar vele homoseksuelen mee geconfronteerd werden en hun

' HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn": bijdrage tot de
geschiedenis van 50 jaar homo- en lesbiennebeweging in Vlaanderen (1953-2003), Gent: Holebifederatie, 2003,
10.

12 BORGHS Paul, The Gay and Leshian Movement in Belgium from the 1950s to the Present", QED: A Journal
in GLBTQ Worldmaking, 3/3, 2016, 29-70, 29.

13 HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn", 10.

14 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium ", 33.

15 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 8.

16 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium", 35.



vijandigheid tegenover elke vorm van religieuze beleving inspireerden Lammens tot het
uitwerken van een pastorale werking voor homoseksuelen.!” Heel wat homoseksuelen hadden
zich immers vervreemd van de Kerk en deze dienden terug binnen de kerkelijke gemeenschap
gebracht te worden. Op het einde van de jaren 1960 verzorgde Pastoor Lammens misvieringen
voor homoseksuelen in de privésfeer.® Ook in het buitenland kan men deze evolutie opmerken.
In de Verenigde Staten waren er bijvoorbeeld gelijkaardige misvieringen, ingericht door pastor
Troy Perry.'® Hij richtte een Metropolitan Community Church op in Los Angeles. Dit was een
kerkgemeenschap die werd ingericht speciaal voor holebi’s. In Nederland werd onder andere
de Werkgroep Pastorale Hulp aan Homofielen opgericht. Deze groep werd in 1965 opgestart
door enkele klerikale leden van de katholieke en de protestantse kerk.?° De jaren 1960 waren
verder ook de periode waarin men anders over homoseksualiteit begon te denken; een brede
groep ging vraagtekens plaatsen bij de leer van de Kerk die zegt dat de natuur onveranderlijk is
en dat seksualiteit uitsluitend gericht dient te zijn op de voorplanting.?

Simultaan met de verschillende homobewegingen ijverden conservatieve krachten voor
een kerk die vrij was van homoseksuelen. Ook in Vlaanderen klonken conservatieve stemmen
steeds luider. Zo werden de initiatieven van Pastoor Lammens door sommigen als een kwalijke
evolutie gezien en moest hij van zijn oversten zijn werkzaamheden stopzetten.?? Onder meer de
behoudsgezinde Gentse Bisschop Van Peteghem reageerde erg afwijzend op de initiatieven van
Lammens.?® Ondanks de tegenkanting van conservatieve krachten werden er steeds meer
katholieke homoverenigingen opgericht doorheen de jaren 1970. Vaak gingen deze
verenigingen samenwerken, wat leidde tot de oprichting van Federatie Werkgroepen Homofilie
(FWH) in 1976. Dit was een fusie tussen het pluralistische Informa en het katholiek
geinspireerde Sjaloom.?* Via Sjaloom werd ook priester Lammens opnieuw nauw betrokken
bij de homobeweging. Interne strubbelingen tussen vrijzinnigen en gelovigen zorgden ervoor

dat ook deze groep geen lang leven gegund werd. In 1985 volgde de onvermijdelijke splitsing

" HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 11.

18 DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen, 229.

I WHITE Heather Rachelle, "Proclaiming Liberation: The Historical Roots of LGBT Religious Organizing, 1946
1976", Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, 11/4, 2008, 102-119, 106.

20 OOSTERHUIS, Harry, “‘Ze zijn er mede behept’. Veranderingen in de confessionele houding ten aanzien van
homoseksualiteit, 1935-1965”, in Gert HAKMA, Dorelies KRAAKMAN, Maurice VAN LIESHOUT (red.) e.a., Goed
verkeerd: een geschiedenis van homoseksuele mannen en lesbische vrouwen in Nederland, Amsterdam:
Meulenhoff , 1989, 131-146, 142.

21 DE COCK Bernard, Aangeraakt tot liefde: een theologie van lichaam en homoseksualiteit, Maarkedal: De
Riemaecker Printing, 2012, 62.

22 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium", 35.

23 HELLINCK Bart, "Wilfried Lammens (1930-2008)", Het ondragelijk besef: Nieuwsbrief van het Fonds Suzan
Daniel, 14, 2008, 6.

2 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 104.



van de FWH tussen een katholieke en een vrijzinnige koepel.? De katholieke koepel ging wel
door onder de naam FWH. In 1985 werd hun verbindende factor, de strijd tegen het voornoemde
artikel 372b van het strafwetboek, door het parlement opnieuw geschrapt. Ten gevolge van deze
splitsing en van decentralisering werden er in tal van VIaamse steden lokale afdelingen van de
vereniging Homo en Geloof opgericht. In 1985 werd ook de Gentse afdeling opgericht, onder
meer op vraag van Wilfried Lammens.?® In 2003 werd de groep opnieuw opgedoekt, nadat ze
in het jaar 2000 was omgedoopt tot Lieve Deugd, doordat er in het Gentse geen echte nood
meer was aan een specifieke katholieke homogroepering.?’

Het is de bedoeling om in wat volgt een duidelijk beeld te schetsen van de Gentse
afdeling van Homo en Geloof. Door in te zoomen op de verschillende facetten van hun werking,
zal het mogelijk zijn om een microhistorie van de vereniging uit te schrijven.?® Het is dan ook
de bedoeling om aan de hand van zo’n microhistorie iets te kunnen zeggen over the bigger
picture, in deze casus de katholieke homobeweging in Vlaanderen. In dat opzicht kan de ambitie
worden vergeleken met die van Fréderic Martel wanneer hij The Pink and the Black schreef:
aan de hand van een lokale casestudie zal ik trachten evoluties binnen de bredere Vlaamse
katholieke homobeweging te duiden. Het dient daarbij opgemerkt te worden dat hiermee enkel
de evolutie van Homo en Geloof Gent kan worden geschetst en wat die evolutie net betekende
voor de gehele katholieke homobeweging. Het is niet zo dat de volledige ontwikkeling van de
katholieke homobeweging in Vlaanderen staat of valt met het bestaan van Homo en Geloof
Gent. Maar het valt ook niet te ontkennen dat de groep de katholieke homobeweging in een
bepaalde richting heeft gestuurd. Uit de context die hierboven reeds werd geschetst, wordt
duidelijk dat de groep een normal exception vormt binnen de katholieke homobeweging.?° Deze
term impliceert dat de groep een uitzondering was binnen de katholieke homobeweging, en
zeker in vergelijking met de andere Homo en Geloof groepen. Gezien hun open houding en
maatschappelijk activistische karakter valt de groep duidelijk op tussen de andere groepen.
Maar net doordat de groep ietwat afweek van de traditionele katholieke homogroeperingen,
slaagde men erin om ontwikkelingen binnen de brede homobeweging in gang te zetten.

Om dit onderzoek te vervolmaken, zal er gewerkt worden met bronnen die werden

nagelaten door Homo en Geloof Gent aan het Fonds Suzan Daniel. Het Fonds werd opgericht

%5 HELLINCK Bart, Inventarissen van de archieven van de Holebifederatie vzw en van COHOM (Codrdinatie
Homofilie), het Diensten- en Informatiecentrum “Sjaloom” vzw en Lambda ‘84 vzw, Leuven: KADOC, 2004, 6.
% Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

27 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

28 MAGNUSSON Sigurdur Gylfi en Istvan SZIJARTO, What is Microhistory?: Theory and Practice, New York:
Routeledge, 2013, 147-148.

29 |bidem, 149.



in 1997 en tracht zoveel mogelijk materiaal rond de geschiedenis van de LBGTQ+-beweging
in Belgié te verzamelen.®®* Het bronmateriaal dat voornamelijk gebruikt werd voor dit
onderzoek zijn de archivalia die bewaard werden door de Gentse Homo en Geloof groep.
Belangrijk zijn vooral de verslagen van alle bijeenkomsten die de groep hield tussen de
oprichting in 1985 en het einde van de groep in 2003.3! Deze vergaderverslagen bieden onder
andere een inzicht in het ledenbestand van de groep en de verschillende activiteiten die zij
organiseerden. Bij het bekijken van deze verslagen valt het ook meteen op dat de bijeenkomsten
in eerste instantie plaatsvonden in de privésfeer bij een van de leden. Zo was er elke bijeenkomst
iemand die zijn woonst ter beschikking stelde, iemand zorgde voor versnaperingen en drank en
nog een ander zat de bijeenkomst voor. Het feit dat deze rollen vaak omdraaien, toont dat er
geen vaste hiérarchie heerste binnen de groep. Al gauw zouden deze bijeenkomsten
plaatsvinden in grotere, vaste zalen. Er dient wel opgemerkt te worden dat zulke
vergaderverslagen per definitie fragmentarisch zijn. Daarnaast is het ook belangrijk om in het
achterhoofd te houden dat de auteur bewust bepaalde thema’s niet in het verslag heeft
opgenomen, om welke reden dan ook.

Naast deze vergaderverslagen zijn ook de lezersbrieven die de groep verstuurde naar
verschillende dag- en weekbladen zoals De Morgen en HUMO van belang.®? Deze bronnen
bieden een inzicht op de dagelijkse werking van de vereniging, wat de voornaamste
doelstellingen van de vereniging waren en hoe zij deze trachtten te behalen. Verder tonen deze
bronnen aan wat de leden van de groep op dat moment belangrijk vonden.

Naast het archief van de vereniging zal er ook gerefereerd worden naar het privé-archief
van priester Bernard de Cock. Er zal voornamelijk naar dit privé-archief verwezen worden
wanneer de analyse van de Roze Mis gebeurt en wat zijn rol net was binnen de organisatie van
dat evenement.

Om het onderzoek wat extra zuurstof te geven, werd er naast het geschreven
bronnenmateriaal ook gewerkt met interviews die ik afnam bij verschillende oud-leden van de
Gentse afdeling van Homo en Geloof. Het gaat om gesprekken met Bernard de Cock, Peter
Temmerman, Robert Dildick, Rik Wijns en William Veireman. de Cock is een priester, terwijl

Temmerman en Dildick en Wijns en Veireman twee koppels zijn. Bart Hellinck, historicus en

30 Het Fonds Suzan Daniel is eigenaar en beheerder van de archieffondsen, maar ze worden bewaard in AMSAB
en KADOC.

31 L euven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/36, Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

32 _euven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/52, Stukken betreffende de medewerking aan en het
(voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio.

7



verbonden aan het Fonds Suzan Daniel, bezorgde mij hun contactgegevens waarna ik deze
leden vervolgens contacteerde met de vraag of zij wilden meewerken aan dit scriptieonderzoek.
Vrijwel onmiddellijk bleken zij overtuigd en wilden zij allen graag hun medewerking verlenen,
mits ik enkele richtvragen op voorhand zou doorgeven. Op hun vraag werden de interviews dus
deels gestructureerd gevoerd. De interviews met Bernard de Cock en met Peter Temmerman en
Robert Dildick werden digitaal gevoerd, het interview met Rik Wijns en William Veireman
werd in hun woonst in het Oost-Vlaamse Wondelgem afgenomen. De gesprekken duurden
anderhalf tot twee uur. De geinterviewden spraken geinspireerd over hun activiteiten bij de
groep en welke mooie en moeilijke momenten zij samen beleefden. Het viel daarbij op dat zij
geen thema onbesproken lieten. Er heerste met andere woorden geen taboe over hun verleden,
ondanks de moeilijke momenten die de groep kende en die er onder andere toe leidden dat
Wijns en Veireman de groep verlieten omwille van tegenstrijdige visies op de werking en het
doel van de groep.®® De interviews vormden dan ook een sterke aanvulling op, of bevestiging
van, de geschreven bronnen. In wat volgt zal duidelijk worden hoe de werking van Homo en

Geloof Gent de evolutie van de katholieke homobeweging in VIaanderen mee bepaalde.

“Homo en Geloof, wij dachten dat we het in Keulen hoorden

donderen!”’3

De Gentse afdeling van Homo en Geloof werd opgericht in 1985 nadat onder andere
Rik Wijns en William Veireman werden benaderd door mevrouw Bert, die werd gestuurd door
de onderpastoor van de lokale parochie.®® Eerder werden zij ook al door pater Wilfried
Lammens aangesproken om een dergelijke groep in het Gentse op te richten.® Op dat moment
was het aanbod van homoverenigingen in Gent erg beperkt, wat er toe bijdroeg dat Wijns en
Veireman uiteindelijk op het voorstel van Bert en de onderpastoor ingingen.” De eerste
bijeenkomsten, vanaf november 1985, werden georganiseerd in de huiskamer van een van de

leden.38

33 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

3 |bidem.

35 Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...".

% Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

37 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/3, Memories betreffende (de evolutie in) de werking
van de groep....

38 Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...".



Op de eerste eigenlijke bijeenkomsten werd vooral gesproken over de doelstellingen
van de groep. Deze kunnen kort samengevat worden in twee hoofdpunten.3® Allereerst wilden
de leden van de vereniging zich profileren als een open groep, waar iedereen welkom was, en
waar er ruimte was voor zowel geloofsbeleving als de uitwisseling van persoonlijke verhalen,
dagdagelijkse ervaringen enzovoort. Daarnaast wilden zij zich als een actieve groep profileren
die de katholieke gemeenschap informeert over homoseksualiteit. Dit ging men doen in
samenwerking met katholieke organisaties zoals het Davidsfonds, maar ook door samen te
werken met priesters. Door hun open houding ging Homo en Geloof Gent zich al snel als een
toegankelijke groepering opstellen. Het beleven van het katholieke geloof werd op die manier
maar één van de vele facetten waar de vereniging aandacht voor had. Leden sloten zich zeker
niet enkel omwille van hun geloof bij de groep aan. Het sterke gevoel van naastenliefde binnen
de groep zorgde ervoor dat ook leden die zich niet als gelovige identificeerden, zich thuis
konden voelen binnen Homo en Geloof Gent. Het was voor de leden belangrijker om steun en
vriendschap bij elkaar te vinden.*® Sterker nog, de groep stond vaak kritische tegenover de
katholieke kerk. Zij zag zichzelf als een kerk-kritische organisatie.** Homo en Geloof Gent
trachtte nadrukkelijk haar stempel te drukken op het maatschappelijk debat rond
homoseksualiteit.

Door deze open houding slaagde Homo en Geloof Gent er al gauw in om haar
ledenbestand uit te breiden. Dit zorgde ervoor dat ook de locaties voor bijeenkomsten steeds
groter werden.*? Zoals gezegd, begon men bijeenkomsten te houden in de huiselijke sfeer,
waarbij een lid zijn of haar woonst ter beschikking stelde. Daarna verhuisde men naar een zaal
van het Sint-Lievenscollege te Gent die ter beschikking werd gesteld door Paul de Jonghe, die
als leerkracht/pastoor verbonden was aan het college en hij maakte ook deel uit van Homo en
Geloof Gent. Ten slotte vonden de bijeenkomsten plaats in het Katholiek Universitair Centrum
(KUC) van de Universiteit Gent. Aan het KUC was Bernard de Cock dan weer verbonden als
studentenpastoor.

Ondanks die uitbreiding bleven de voornoemde hoofddoelstellingen, het open karakter
van de groep en de activistische inslag, steeds belangrijk. Dit wilde echter niet zeggen dat er bij
de groep geen mensen waren die het bijzonder lastig hadden om het katholieke en hun

homoseksualiteit te verzoenen.*® Ook binnen deze progressieve groep waren er leden die vooral

3% Memories betreffende (de evolutie in) de werking van de groep....

40 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

41 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.
42 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

43 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.



naar antwoorden zochten om deze twee zaken met elkaar te verbinden. De rol van priesters als
Paul de Jonghe en Bernard de Cock was dan ook essentieel om deze mensen te helpen zichzelf
terug te vinden, terwijl de eigenlijke oprichters meer een kritische houding aannamen ten
opzichte van de kerk. Die open houding zorgde af en toe voor strubbelingen, niet alleen met de
meer ingetogen leden, maar zeker ook met andere groepen van Homo en Geloof, die de Gentse
afdeling vaak te progressief vonden.* Het activistische karakter van de groep zorgde er ook
voor dat zij een uitgebreidere pool had waaruit zij haar leden kon aantrekken. Zo verkreeg men
na enkele jaren een divers ledenbestand, met arbeiders en bedienden, gelovigen en niet-
gelovigen, mannen en vrouwen, ...*> De groep viel op door deel te nemen aan manifestaties en
beurzen rond seksualiteit, door het organiseren van thema-avonden rond homoseksualiteit en
door zich te laten opmerken in de media met acties en correspondentie.

Eén van de meer zichtbare manieren waarop de leden van Homo en Geloof Gent hun
activisme uitte, was door deel te nemen aan beurzen over gezondheid en seksualiteit en
manifestaties. Zo had de groep steeds haar standje gereserveerd gedurende de
Gezondheidsbeurs.*® Deze beurs werd tweejaarlijkse georganiseerd in het Oost-VIaamse Sint-
Niklaas en de groep leverde steeds enkele leden om bezoekers te informeren over
homoseksualiteit, te engageren om deel te nemen aan emancipatie-initiatieven en hen te
steunen. Dit kon op allerlei manieren gebeuren. Zo kwamen er bij elke editie enkele nonnen
langs die brochures en informatie rond homoseksualiteit inwonnen. Deze brochures deelden de
zusters vervolgens uit aan homoseksuelen, die met zichzelf worstelden, binnen hun
kerkgemeenschap om hen te helpen en te begeleiden.*’ Het kon gaan om nonnen en priesters,
maar vaak ging het om leken die op zoek waren naar antwoorden op hun vragen en trachtten
hun geaardheid en geloof te verzoenen. Dit toont aan dat er bij de basis van de kerkgemeenschap
en het katholieke geloof een zekere bereidheid was om homoseksualiteit te aanvaarden en dit
op zijn minst bespreekbaar te maken. Hoe hoger men echter klom op de hiérarchische ladder,
hoe moeilijker het thema bespreekbaar werd. De evolutie van het aanvaarden van
homoseksualiteit binnen de kerkgemeenschap is er vooral een geweest die te merken is bij het
middenveld, bij de vele katholieke organisaties waarbij vaak ook lokale geestelijken

aangesloten waren.

4 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

45 |bidem.

46 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

47 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

10



Daarnaast werden er op deze beurzen vaak contacten gelegd met scholen waar enkele
leden dan gingen spreken over het thema homoseksualiteit.*® Deze gesprekken werden vaak
georganiseerd in samenwerking met het Psycho-Medisch-Sociaal centrum (PMS), een instantie
die instond voor psychologische begeleiding van leerlingen in het lager en secundair onderwijs.
Voor Homo en Geloof Gent was het spreken op scholen van groot belang, omdat men er immers
van overtuigd was dat aanvaarding van homoseksualiteit maar echt breed gedragen kon worden
wanneer de jongeren meegingen in dat verhaal.*® Spreken met de jeugd over homoseksualiteit
was met andere woorden essentieel om dat doel te verwezenlijken. Ook binnen
schoolgemeenschappen ervaarden de sprekers een groot verschil tussen diverse groepen. Zo
werd homoseksualiteit sneller besproken en ook aanvaard in de grotere steden, waar
progressieve groepen zich sterker konden profileren, dan in kleine provinciesteden of op het
platteland.® Wanneer de groep lezingen hield werd er onder de leerlingen al sneller over het
thema gesproken in bijvoorbeeld Gent dan in Aalst of Oudenaarde. Ook tussen jongens en
meisjes merkten de sprekers vaak een groot verschil. Tijdens vrijwel alle lezingen namen de
meisjes vooraan plaats en gingen viot mee in de debatten rond het thema, terwijl jongens zich
eerder terugtrokken achter in de zaal en zich vaak minder ernstig over de thematiek uitspraken.
De sprekers merkten ook dat meisjes homoseksualiteit eerder aanvaardden, zowel op het
platteland als in de stad. Ook vandaag is het taboe rond homoseksualiteit sterker aanwezig bij
jongens.>! Maar de thematiek bespreekbaar maken bij jongeren was niet de enige reden waarom
de groep sterk inzette op een samenwerking met scholen. Binnen de groep waren er ook heel
wat leerkrachten aanwezig, die zich omwille van hun ambt op dat moment niet publiekelijk
konden outen. Door te gaan spreken met scholen, leerlingen en ouders trachtten de leden van
Homo en Geloof Gent een meer werkbare omgeving te creéren waarbinnen leerkrachten zich
konden outen, zonder te moeten vrezen voor hun job.%?

Naast deze gesprekken met jongeren werden er ook thema-avonden voor volwassenen
georganiseerd, die vaak tot heftige emoties leidden. Een voorbeeld daarvan waren de avonden
die werden georganiseerd rond het thema ‘aids’.>® Deze dodelijke ziekte kwam in de jaren 1980
voornamelijk bij homoseksuelen voor en werd daardoor, ten onrechte, een ziekte van

homoseksuelen genoemd.>* Op deze avonden kwamen meestal getuigenissen aan bod, van

48 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

9 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

%0 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.
51 Ibidem.

52 |bidem.

53 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

% Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

11



mensen die getroffen werden door de ziekte, van ouders die hun zoon zagen aftakelen en
uiteindelijk overlijden. Maar ook van mannen die onder enorme angst leefden om met de ziekte
besmet te geraken. Ook bij dit soort avonden kwam het open karakter van de groep naar boven.
Figuren zoals Bernard de Cock kwamen op deze avonden ook eerder als luisterend oor en
raadgever op de voorgrond, dan als priester of vertegenwoordiger van de kerk. Het katholieke
maakte plaats voor het menselijke, het geloofsaspect voor het wereldse aspect.

Voorts is het ook belangrijk om uit te lichten dat verschillende leden deelnamen aan
manifestaties om het leven van homoseksuelen in Vlaanderen te verbeteren. De belangrijkste
manifestatie die daarbij vernoemd dient te worden is de jaarlijkse Gay Pride, georganiseerd
tijdens de Roze Zaterdag. Verschillende leden van de groep demonstreerden jaarlijks mee
tijdens de Gay Pride, waar men ijverde voor een gelijkwaardige behandeling voor
homoseksuelen. Vanaf 1990 zou Homo en Geloof Gent het programma van de Roze zaterdag
ook mee bepalen, door het organiseren van de Roze Mis die steeds draaide rond het thema van
de Roze Zaterdag en werd voorgedragen door Bernard de Cock.* De specifieke inrichting en
organisatie van de Roze Mis zal bij de volgende deelvraag behandeld worden.

Ten slotte waren er ook leden aanwezig bij acties die niet door de groep zelf
georganiseerd werden. Zo vielen verschillende leden van de groep het congres van de
Christelijke Volkspartij (CVP) van 1996 in het ICC te Gent binnen, samen met tal van ouders
van kinderen die homoseksueel waren.*® Het thema van het congres was dan ook ‘Ouders’. De
ouders namen de microfoon over en deelden getuigenissen met het aanwezige publiek en
werden, onder impuls van de leden van Homo en Geloof Gent, bedankt met een staande ovatie.
Dit was een sterk signaal van het aanwezige publiek, gezien de CVP zich nooit aan een
uitdrukkelijke boodschap rond het thema homoseksualiteit waagde. Het was dankzij acties als
deze dat Homo en Geloof Gent op het maatschappelijk debat trachtte te wegen.

Met het organiseren van de Roze Mis en het verstoren van het CVP congres haalde de
Gentse afdeling van Homo en Geloof, niet altijd naar de zin van al haar leden, de hoofdpunten
van het journaal. Door zich kwetsbaar en zichtbaar op te stellen, plaatste de groep de thematiek
van homoseksualiteit op de maatschappelijke agenda. Maar ze beperkten zich niet enkel tot
opvallende statements. Zo schreven prominente leden Peter Temmerman en Robert Dildick op

22 januari 1990 een brief naar Ludgard Simoens, destijds de presentatrice van het populaire

%5 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/86, Dossiers betreffende de medewerking aan de Roze
Zaterdag in het algemeen en de organisatie van de Roze Mis in het bijzonder, 5 mei.

%6 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

12



radioprogramma Vragen staat Vrij dat op zondagavond werd uitgezonden op BRT 2.5 Ze
vroegen het plaatje ‘Sasha’ van Lilliane Saint-Pierre aan. Als reden gaven zij aan dat Saint-
Pierre één van de weinige Vlaamse artiesten is die het taboe rond homoseksualiteit trachtte te
doorbreken met dat nummer. De brief werd geschreven om aandacht te vragen voor twee zaken.
Enerzijds werd uitgelegd hoe de groep te werk ging en wat haar doel is, anderzijds werd
gevraagd om aandacht te schenken aan de eerste Roze Mis, die later dat jaar zou plaatsvinden
in Antwerpen. Vragen staat Vrij was destijds een van de populairste radioprogramma’s in
Vlaanderen, en het feit dat de brief in dat programma ter sprake kwam, betekende heel wat voor
de groep en de katholieke homobeweging in zijn geheel.>® Het voelde als een overwinning voor
de beweging dat homoseksualiteit besproken werd op de nationale radio.

Daarnaast reageerde de groep ook steevast op berichten rond homoseksualiteit in de
pers. Een voorbeeld daarvan is de manier waarop de groep reageerde op een bericht uit het
Zondagsblad van 2 oktober 1988.%° In die editie van het Zondagsblad kopte een artikel
“Rockfenomeen ontketent schandaal... Madonna: “Ja, ik ben lesbisch.”” Provocerende taal als
“Heel Amerika reageerde geschokt” en “Het is een obsessie die een uitlaat was voor haar
sekshonger” zette kwaad bloed bij de Gentse vereniging. Ze klaagde in een brief aan de redactie
dit taalgebruik aan, want op die manier werd een homofiele relatie afgeschilderd als een
ongezonde en schandelijke manier van leven.®® Door te reageren op diverse negatieve berichten
trachtte de vereniging het taalgebruik omtrent homoseksualiteit aan te kaarten en redacties te
laten nadenken over de manier waarop zij spraken over homofiele relaties en homoseksualiteit.

Het activistische karakter van de groep had ook tot gevolg dat zij met tegenstand te
maken kregen. Heel wat mensen gedoogden homoseksuelen, zolang ze hun homoseksualiteit
niet outen en openbaar maakten.®* Door concreet te reageren op nieuwsartikelen, in de media
te verschijnen en naar voren te treden tijdens politieke bijeenkomsten kwam de groep en dus
ook homoseksualiteit op de radar van de publieke opinie. Maar de meeste tegenstand zou men

ondervinden bij het organiseren van de Roze Mis.

57 Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op
bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio.

%8 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

9Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op
bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio.

&0 Ibidem.

81 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

13



“Die mis, dat was iets ongelofelijk’®?

De eerste Roze Mis werd op 5 mei 1990 georganiseerd en opende het programma van
de Roze ‘90, ofwel de Roze Zaterdag 1990. De mis werd voorgedragen door Bernard de Cock
en de organisatie van de mis werd grotendeels geregeld door hem en andere leden van Homo
en Geloof Gent. Desalniettemin waren er ook leden van andere Vlaamse Homo en Geloof-
groepen betrokken bij de organisatie.®® Ook de VIaamse zanger Will Ferdy, die zich reeds lang
daarvoor oute als homoseksueel, werkte mee aan de organisatie en voordracht van de mis. Het
gebeuren genoot nationale media-aandacht. Zo publiceerde De Morgen op 26 april een artikel
waarin het unieke aan deze misviering nadrukkelijk in de verf werd gezet. De journalist
benadrukte expliciet dat “het de eerste keer is dat er in Vlaanderen een katholieke mis op een
manifestatie als deze georganiseerd wordt.”®* Ook in Le Soir werd er aandacht geschonken aan
de organisatie van de mis.®® Heel wat kerkgemeenschappen werden aangeschreven en
gecontacteerd om hun kerk ter beschikking te stellen tijdens de Roze Mis, maar slechts
weinigen reageerden op de vraag van Homo en Geloof Gent. Uiteindelijk reageerden de paters
Minderbroeders-Kapucijnen positief op de vraag van de groep en kon de Roze Mis
georganiseerd worden in de kerk van de orde op de Ossenmarkt te Antwerpen.

De organisatie van het evenement gebeurde allerminst zonder slag of stoot. Zoals
hierboven reeds vermeld bleek het vinden van een geschikte locatie een moeilijke opgave.®® Zo
uitte het Thomas More Genootschap felle kritiek op de orde van de Kapucijnen. Het
Genootschap is een vereniging van Rooms-Katholieke geestelijken en leken die werd opgericht
te Leuven in 1969.%7 Zij ijveren “voor het behoud in gaafheid van ons heilig geloof en van de
christelijke zedenleer; in trouw aan onze H. Vader de paus, het Concilie en de bisschoppen met
de H. Stoel verbonden.” Voorts ageren zij naar eigen zeggen tegen “de neo-modernistische
stromingen, die het geloof uithollen en het willen herleiden tot een louter, min of meer religieus
getint humanisme.”®® Een eucharistieviering voor homoseksuelen behoorde niet tot wat zij als
de zuivere christelijke zedenleer bestempelen. In hun tijdschrift Positief publiceerde het

genootschap een lezersbrief met verschroeiende kritieken aan het adres van de Minderbroeders-

82 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021

8 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Voorbereidende Samenkomst Kerkdienst Roze *90, 20 januari 1990.
6 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit De Morgen “Homodag gesteund door prominente
Vlamingen”, 28 april 1990.

85 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit Le Soir “Les homos se refont une identité”, 17 mei 1990.

% Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

57 Wie zijn we?, Website van het Thomas More Genootschap, < https://thmore.weebly.com/ >, geraadpleegd op 07
juli 2021.

% Ibidem.

14


https://thmore.weebly.com/

Kapucijnen. Zij bestempelden de Roze Mis als een grote heiligschennis, want onwaardige
zondige mensen, publieke zondaars, zouden deelnemen aan de eucharistie.®® De Broeders
reageerden op een theologische manier op deze lezersbrief door aan te tonen dat mensen die
qua seksuele neigingen afwijken van de meerderheid voor Christus geen zondaars waren.’”® Ze
gingen zelfs een stap verder door te beweren dat mensen die homofielen afwijzen en zondig
noemen, zelf net feller zondigen tegen de christelijke leer. De Minderbroeders-Kapucijnen
stelden dan ook dat zij de allerlaatsten zouden zijn om de deur van hun kerk voor een bepaalde
groep te sluiten.

Ook de kerkdienst zelf verliep niet viekkeloos. Enkele leden van het toenmalige VIaams
Blok waren de kerk binnengedrongen en hoopten de mis te verstoren.”* Tijdens zijn laatste
voorbereidingen werd Bernard de Cock hierop attent gemaakt door enkele rijkswachters in
burger, die de rust tijdens de dienst trachtten te bewaren.’? Nadat het eerste lied gezongen werd,
ging de groep met Vlaams Blokkers de kerk opnieuw uit en verzamelden buiten aan de
Ossenmarkt. Eens de mis was afgelopen en de gelovigen de kerk verlieten, werden ze bestookt
met homofobe uitspraken die een groep Vlaams Blokkers uitte aan het adres van de gelovigen.
Zij werden voor deze actie ook gesteund door studenten van de Nationalistische
Studentenvereniging (NSV) en het Katholiek Vlaams Hoogstudenten Verbond (KVHV).”® Het
incident geeft aan dat ook er enige politieke tegenstand ontstond tegenover de Roze Mis. De
partij Vlaams Blok ijverde namelijk voor het behoud van het “klassicke Vlaamse gezin”,
bestaande uit een man, een vrouw en kinderen. Een relatie, laat staan een huwelijk, tussen twee
mensen van hetzelfde geslacht was voor de partij ondenkbaar. Vandaar dat zij, als reactie op de
Roze Zaterdag, een tegenmanifestatie organiseerden en dus ook de Roze Mis trachtten te
verstoren.’* De actiegroep van het Vlaams Blok kon echter niet verhinderen dat de Roze Mis
en de Gay Pride op 5 mei 1990 succesvol kon doorgaan.

Dat heel wat gelovige homoseksuelen nood hadden aan deze viering, blijkt uit de
correspondentie die Bernard de Cock nadien mocht ontvangen. Deze brieven werden verzonden
vanuit verschillende Vlaamse steden en gemeenten zoals Holsbeek, Aalst en Tienen.”® Al deze

briefschrijvers waren de priester dankbaar voor zijn strijd tegen discriminatie en vooroordelen.

8 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Recht op antwoord tijdschrift “Positief”, 10 mei 1990.

0 Ibidem.

"L Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

"2 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

3 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maar 2021.

4 Een Roze Zaterdag, wie is daar nu tegen?, Roze Aktiefront, < https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-
zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/ >, geraadpleegd op 10 juli 2021.

s Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990.

15


https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/
https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/

Naast deze dankwoorden kwamen er echter ook negatieve reacties. Eén brief springt er in dat
geval uit. De auteur, die zelf niet in de mis aanwezig was maar een nieuwsuitzending over de
gebeurtenis had gezien, stelde dat heel wat mensen verontwaardigd waren door de woorden die
de Cock uitgesproken had.”® Zo zou Bernard de Cock tijdens de viering gezegd hebben dat de
aanwezigen “voortrekkers en moderne profeten” waren.

Het feit dat leken in hun pen kropen, om zowel positieve als negatieve reacties aan het
adres van de priester over te brengen, toont aan dat de Roze Mis in diverse huiskamers in
Vlaanderen een onderwerp van discussie was. Die discussie laaide nog meer op toen Bernard
de Cock op 9 mei 1990 in het BRT-programma Even na Zeven dezelfde boodschap tegen
vooroordelen en discriminatie kwam brengen.”” In een brief bedankte een directrice van een
school uit het Oost-VIaamse Gijzegem de priester voor zijn optreden. Tijdens het programma
vertelde de Cock ook over de verschillende nationale en regionale groepen in Vlaanderen waar
gelovige homoseksuelen terecht konden om elkaar te ontmoeten, zichzelf aanvaarden, de
boodschap vertellen aan de ouders, ... Op die manier werd het bestaan van groepen als Homo
en Geloof Gent op nationale televisie bekend gemaakt en wisten heel wat mensen die met
zichzelf worstelden dat er voor hen een oplossing binnen zo’n groep kon liggen.

Voor sommige leden van de Gentse groep, en voor andere leden van de katholieke
homobeweging, bleken de vele media-aandacht en reacties op de mis overrompelend. Zij
verkozen een meer ingetogen tweede editie van de Roze Mis, die in 1992 doorging in het KUC
van de Universiteit Gent.”® Het werd een dienst waar homoseksuele gelovigen in alle rust een
misviering konden bijwonen en zichzelf konden zijn, zonder protesten of aandacht van
buitenaf.”® De editie van 1996 werd opnieuw grootser aangepakt en er werd een vernieuwing
aan de viering toegebracht. De misviering werd te Brussel gehouden en werd voor het eerst
tweetalig voorgedragen. Bernard de Cock nam het Nederlandstalige gedeelte voor zich, zijn
collega las het Franstalige gedeelte voor.° De Roze Mis had een vaste plek op het programma
van de Roze Zaterdag gekregen.

De eerste interne strubbelingen staken in 1998 de kop op. De Roze Mis werd nog wel
georganiseerd, maar ze werd niet meer opgenomen in het officiéle programma en ook niet meer

vermeld op de affiche.8! Dit kwam hard aan bij zowel de groep Homo en Geloof Gent als bij

76 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990..

7 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Even na Zeven, 16 mei 1990.
8 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, programmaboekje “Kerkdienst Roze Zaterdag”.
8 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

8 Ibidem.

81 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998.

16



andere gelovige homoseksuelen. In een brief aan de beheerraad van de Federatie Werkgroepen
Homofilie (FWH), die de Roze Zaterdag mee organiseerde, werd de beslissing om de mis van
het officiéle programma te halen een schromelijke vergissing genoemd. Franstalige vrijzinnigen
vonden dat een katholieke misviering geen plaats had op het programma van een open
evenement als de Roze Zaterdag en hier werd gehoor aan gegeven door de organisatie.®? Een
katholieke viering zou er op wijzen dat een behoudsgezinde kracht als de katholieke kerk het
programma van een progressief evenement als de Roze Zaterdag zou beinvloeden. In de brief
stelde men dat de tijd net werd teruggedraaid door de Roze Mis uit het programma te schrappen,
want zo’n viering zou de beweging en de vele gelovige homo’s en lesbiennes alleen maar ten
goede komen.®® Er werd verder ook met scherp geschoten naar de FWH omdat zij als
koepelgroepering van katholieke homoseksuelen in Vlaanderen, de belangen van deze
doelgroep onvoldoende hadden verdedigd. In latere edities van de Roze Zaterdag zou de Roze
Mis nog steeds georganiseerd worden en het thema van de viering bleef ook gelinkt aan dat van
de Roze Zaterdag, maar het werd niet meer in het officiéle programma opgenomen.®
Gedurende de jaren 1990 was Homo en Geloof Gent een bepalende stem binnen de
organisatie van de Roze Zaterdag. De organisatie van de mis gaf gelovige homoseksuelen het
gevoel dat ze hun twee identiteiten niet hoefden te scheiden: ze werden aanvaard in een
katholieke kerk en konden deelnemen aan een misviering ondanks hun homoseksuele
geaardheid. Dankzij het lobbywerk van Bernard de Cock en andere leden van Homo en Geloof
Gent werd het mogelijk om de mis op diverse locaties te laten doorgaan. Waar de zoektocht
naar een locatie voor de eerste eredienst nog zeer moeizaam verliep, tot uiteindelijk de orde van
de Minnenbroeders-Kapucijnen hun fiat gaf en hun kerk ter beschikking stelde, ging de
zoektocht naar locaties voor volgende edities vlotter. Uiteindelijk werd in Brussel een vaste
uitvalsbasis gevonden waar een tweetalige mis werd georganiseerd. Doordat de mis uiteindelijk
in het Nederlands en het Frans werd gehouden, werd het evenement ook toegankelijker voor
gelovige homoseksuelen uit zowel Vlaanderen en Wallonié. Het evolueerde van een regionaal
naar een nationaal gebeuren. De mis won aan populariteit en het protest ten opzichte van deze
eredienst nam af. Bij de eerste editie werd er zichtbaar protest georganiseerd, zowel in de pers
als op straat, maar bij latere edities nam dit protest af. De Roze Mis kreeg enkele jaren een

prominente plaats op de affiche en in het programma, maar werd finaal naar de achtergrond van

82 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.
8 Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998.
8 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

17



het evenement verdreven. Ondanks het verlies aan zichtbaarheid werd de Roze Mis een van de

belangrijkste evenementen voor de katholieke homobeweging in VVlaanderen.

“Ik wil u bedanken, na de uitzending heb ik aan mijn vrouw

bekend dat ik ook homo ben”’%

Met de organisatie van de Roze Mis drukte Homo en Geloof Gent haar stempel op de
ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen, maar de groep liet zich ook op
andere momenten opmerken als actieve emancipatiegroep. Zo trachtte de groep, onder impuls
van Rik Wijns en William Veireman, ook een politieke stem te vormen die holebi-rechten
verdedigde. Wijns en Veireman onderhielden een nauwe band met de Gentse politicus Tony
Van Parys, destijds actief bij de toenmalige CVP.% Van Parys kwam regelmatig langs bij de
groep, die in hem een vertrouwenspersoon zag. Wijns en Veireman gingen zich ook persoonlijk
engageren om de verkiezingscampagne in 1994 van de politicus mee te ondersteunen.®’ De
campagne resulteerde in een zitje in de Gentse gemeenteraad voor de CVP’er. Hij leek ook de
stem van de homobeweging binnen de CVP te gaan vertegenwoordigen. Zoals eerder gezegd
bleef de CVP steeds in het ongewisse wanneer het thema homoseksualiteit op de agenda werd
geplaatst. Door de samenwerking tussen Van Parys en de groep leken de katholieke zuil en de
homogemeenschap dichter naar elkaar te groeien. Het liep echter mis toen de Gentse
gemeenteraad zich boog over de antidiscriminatiewet. Die wet had de levensomstandigheden
voor holebi’s moeten verbeteren. Homo en Geloof Gent verwachtte dat de CVP, in de persoon
van Van Parys, kleur ging bekennen en instemmen met de wet. Hij onthield zich echter tijdens
de stemming en dit zorgde voor een breuk.® Opnieuw bleef de CVP in het ongewisse omtrent
de thematiek van homoseksualiteit. Het bleek achteraf een van de grootste teleurstellingen die
de groep moest doorstaan. Het toont aan dat, ondanks nauwe contacten en connecties in de

politieke wereld, homoseksuelen in Vlaanderen op politieke angst stuitten.

% Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

% Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.
87 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

8 |bidem.

18



Ook de internationale politieke wereld werd meermaals aangeschreven door de leden
van Homo en Geloof Gent naar aanleiding van (anti)discriminatiewetten. Zo schreef de groep
in 1988 een brief aan alle Vlaamse Europarlementsleden waarin ze hen opriepen om een
standpunt in te nemen tegen de “discriminerende Clause 28 van het Britse wetboek.”% Die
Clause 28 was een maatregel van de conservatieve regering Tatcher die lokale overheden
verbood om homoseksualiteit te promoten.®® De leden van Homo en Geloof Gent drongen er
bij de Vlaamse Europarlementsleden om deze wet te veroordelen en positie in te nemen tegen
dergelijke discriminerende wetten. Net als bij de stemming van Tony Van Parys kwam de groep
echter van een kale reis terug. Ook hier namen de politici geen duidelijk standpunt in tegen de
discriminatie van homoseksuelen. Hoewel Homo en Geloof Gent wel politiek actief was en een
belangrijke stem binnen de katholieke homobeweging vertegenwoordigde, bleek het lastig te
zijn om echte politieke veranderingen door te drukken. De politiek was nog niet klaar voor
zulke veranderingen, terwijl de maatschappij meermaals aangaf dat wel te zijn.%*

Er zijn echter ook geslaagde initiatieven te melden die uitgingen van Homo en Geloof
Gent. Zo was er de samenwerking met verschillende regionale en nationale groepen rond
homoseksualiteit en geloof. Voor de organisatie van de Roze Mis werd er bijvoorbeeld
samengewerkt met De Witte Raven.®? De Witte Raven was een organisatie die zich inzette voor
mensen die te maken kregen met het aidsvirus. Dit had betrekking op zowel de zieken zelf als
op hun familie en dit over heel Vlaanderen. Tijdens de Roze Mis werd steeds een collecte
gehouden voor de groepering en er werd ook spreekgelegenheid gegund aan slachtoffers en
ouders die getroffen werden door het HIV/Aids.®® Deze band resulteerde ook in gespreks- en
thema-avonden rond aids die door de twee groepen werden georganiseerd.®* Door een
samenwerking af te sluiten met een groep als De Witte Raven toonde Homo en Geloof Gent
opnieuw dat zij een stem wilde zijn voor de brede katholieke homobeweging in Vlaanderen. Ze
beperkten zich niet louter tot acties in en rond het Gentse.

Verder werden er ook andere groepen opgericht door leden van de groep zelf. Rik Wijns
richtte in 1992 de werkgroep Ouders op.*® Het was een groep waarin ouders van pas geoute

8 Leuven, KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve
Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/78, Ingekomen en minuut van uitgaande brieven waarin
de Vlaamse Europarlementsleden wordt gevraagd naar de ondersteuning van het Europees meldpunt voor
homodiscriminatie ‘Ijsberg’ en de veroordeling van de Britse discriminerende ‘Clause 28’.

% ANONIEM, "Britain: section 28 opposed", Off our backs, 18/7, 1988, 3, 3.

% Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

92 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

9 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, brief “De Witte Raven”, 14 april 1990.

% Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

% Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

19



homoseksuelen bij elkaar terecht konden om over hun gevoelens en ervaringen te spreken. De
groep bereikte ouders uit verschillende VIaamse steden en gemeenten, ze beperkte zich niet tot
het Gentse. Deze emotionele avonden bleken vaak nodig voor het aanvaardingsproces van de
ouders, maar ook voor de geoute kinderen zelf. Door getuigenissen van anderen te horen konden
zij hun eigen proces plaatsen en hun weg naar een leven als (katholieke) homoseksueel
aanvaarden. Het was echter niet altijd het geval dat de ouders noch homo’s zelf tot die
aanvaarding kwamen, wat tot hevige discussies leidde.*® De groep ontving op haar hoogtepunt
een honderdtal aanwezigen en bestaat vandaag nog steeds.

Naast de werkgroep Ouders richtte Rik Wijns, samen met William Veireman, ook de
groep Getrouwd en Toch Anders (GETA) op. Aanleiding was een reportage van Paul Jambers,
uit 1993, over gehuwde koppels waarbij een van de partners anders geaard bleek te zijn.®” Eén
van de getuigenissen uit die reportage kwam van William Veireman zelf. De getuigen werden
meermaals aangesproken op hun aantreden in de reportage. Ze werden op straat herkend en
bedankt voor hun moedige getuigenis waarna heel wat mensen hen vertelden dat het programma
de goede aanzet was om zichzelf te outen ten opzichte van hun partner.% Het inspireerde Wijns
en Veireman om de groep GETA op te richten. Het was opnieuw een groep waar mensen uit
heel Vlaanderen zich bij konden vervoegen om te spreken over hun emoties en hun ervaringen.

Homo en Geloof Gent trachtte zowel politiek als maatschappelijk de stem van de
Vlaamse katholieke homobeweging luid te doen klinken en ook te vertegenwoordigen. Het
bleek echter snel dat deze stem vooral op maatschappelijk vlak een belangrijke bijdrage kon
leveren aan de ontwikkeling van de beweging. Door een ontmoetingen met groepen als De
Witte Raven, Ouders en GETA werden heikele punten waar homoseksuelen en hun naasten
mee worstelden bespreekbaar, zowel in beperkte groep als in de media. Dit mag dan ook de
belangrijkste verwezenlijking van Homo en Geloof Gent genoemd worden: ze zijn er als lokale
groep in geslaagd om de thematiek en het taboe rond homoseksualiteit in VIaanderen aan te

kaarten en bespreekbaar te maken.

Conclusie

Uit de analyse blijkt dat Homo en Geloof Gent een essentiéle rol speelde bij de
ontwikkeling van de katholieke homobeweging in VVlaanderen. Allereerst bleek hun organisatie

en de activiteiten waaraan de leden deelnamen belangrijk om de aanvaarding van

% Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.
 Ibidem.
% |bidem.

20



homoseksualiteit bespreekbaar te maken in de maatschappij maar ook binnen de katholieke
kerk. Onder andere door te spreken op de Gezondheidsbeurs en op scholen steken de leden hun
nek uit door in gesprek te gaan met jongeren, gelovigen en vertegenwoordigers van de Kerk
over de thematiek. Homoseksualiteit werd bespreekbaar gemaakt en het hielp om gelovige
homoseksuelen, die worstelden met hun identiteit, zichzelf te aanvaarden. Verder organiseerde
de groep thema-avonden voor volwassenen die enerzijds leidden tot het uiten van heftige
emoties van verdriet en angst maar anderzijds ook van opluchting en geluk. Deze avonden
trokken gelovige homoseksuelen uit heel VIaanderen aan. Op dat soort avonden was de rol van
de priesters, die aangesloten waren bij de groep, essentieel. Zij ruilden hun rol als geestelijke in
voor een rol als luisterend oor. De groep steunde ook acties van andere groepen, zoals bleek uit
de aanwezigheid van leden van de groep bij de actie op het congres van de CVP in 1996.

De belangrijkste activiteit was echter het organiseren van de Roze Mis. Bernard de Cock
en enkele andere leden van de groep waren essentieel voor de organisatie en de voordracht van
deze viering. Gedurende de jaren 1990 was de Roze Mis een essentieel onderdeel van het
programma van de Roze Zaterdag. Hoewel de eerste editie van deze eredienst op heel wat
maatschappelijk en politiek protest stuitte, werd de Roze Mis steeds populairder. Het werd ook
een nationaal evenement wanneer de dienst in Brussel werd verzorgd en tweetalig werd
opgevoerd. Ondanks de populariteit en het belang van de Roze Mis voor heel wat gelovige
homoseksuelen, werd de dienst in 1998 van het officiéle programma gehaald. Dat gebeurde
onder impuls van Franstalige vrijzinnigen. Dit zorgde voor heel wat teleurstelling bij de groep
en de rest van de katholieke homoseksuelen. De Roze Mis werd later nog wel georganiseerd
maar verdween van officiéle programma. De Roze Mis werd echter een bepalend evenement
binnen de ontwikkeling van de katholieke homobeweging. Het was een nationaal gebeuren dat
de thematiek van gelovige homoseksuelen in de nationale media bracht en de publieke opinie
niet onberoerd liet.

Naast de Roze Mis trachtte Homo en Geloof Gent ook via de politiek en andere,
nationale groepen, de ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen en de
emancipatiestrijd mee sturen. Op politiek vlak bleken hun pogingen niet altijd succesvol, zo
was er heel wat teleurstelling te merken na de stemming over de antidiscriminatiewet in Gent
en het stilzwijgen van Vlaamse Europarlementsleden omtrent de Britse Clause 28. Op
maatschappelijk vlak slaagde Homo en Geloof Gent er echter wel in om verschillende groepen
bij elkaar te brengen. De samenwerking met groepen als De Witte Raven en de oprichting

groepen als GETA waren van groot belang bij de ontwikkeling van de Vlaamse katholieke

21



homobeweging. Ze kaarten gevoelige thema’s aan en doorbraken verschillende taboes, zowel
in beperkte kring als in de media.

Homo en Geloof Gent slaagde erin om de katholieke homobeweging in Vlaanderen uit
de schaduw te doen treden. Door deel te nemen aan manifestaties, beurzen en
mediaprogramma’s, zette de groep de hele beweging op de kaart. Het beroerde de publieke
opinie, zowel op een positieve als een negatieve manier, en deed het debat over homoseksuele
gelovigen oplaaien. Ze zorgden er ook voor dat andere lokale initiatieven en homoverenigingen
in Vlaanderen, en hun doelstellingen, bekend werden. Hoewel de politieke initiatieven vaak
niet het gewenste resultaat met zich meebrachten, toonde Homo en Geloof Gent dat
verschillende maatschappelijke groepen wel klaar waren om katholieke homoseksuelen te
aanvaarden. De impact die de groep had op de ontwikkeling van de katholieke homobeweging
in Vlaanderen valt dan ook moeilijk te onderschatten.

Met dit scriptieonderzoek hoop ik een aanvulling te hebben geschreven op de bestaande
historiografie. Het werk van Hellinck, Borghs en Eeckhout bood voornamelijk een inzicht op
de ontwikkeling van de homobeweging in Vlaanderen en Belgié en toonden aan welke impact
belangrijke figuren al Suzan Daniel en pastoor Wilfried Lammens hadden op de beweging. De
impact van lokale verenigingen op de homobeweging bleef in hun werk echter onderbelicht.
Naar het voorbeeld van Martel in Frankrijk werd er gekozen om een microhistorie te schrijven
over de Gentse groep en zo te illustreren welke impact ze had op de brede beweging. Hierdoor
werd de focus in dit onderzoek dan ook gelegd op de werking van Homo en Geloof Gent. Er
werd gekeken naar de manier waarop de groep initiatieven uitwerkte die de bredere katholieke
homobeweging in Vlaanderen betrok en hoe deze acties ervoor zorgden dat steeds meer
gelovige homoseksuelen zichzelf gingen aanvaarden. Daarin mag dan ook de grootste
verdienste van de groep gezien worden. Enerzijds slaagden zij erin om een open groep te
vormen waarbinnen iedereen zijn verhaal kwijt kon. Anderzijds trachtten zij met verschillende
acties de thematiek van gelovige homoseksuelen in Vlaanderen op de kaart te zetten. Doordat
zij in hun doelstellingen slaagden, mag Homo en Geloof één van de belangrijkste VIaamse

homoverenigingen van de jaren 1980 en 1990 genoemd worden.

22



Bronnen
ANONIEM, "Britain: section 28 opposed"”, Off our backs, 18/7, 1988, 3.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit De Morgen “Homodag gesteund door

prominente Vlamingen”, 28 april 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit Le Soir “Les homos se refont une identité”,
17 mei 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, brief “De Witte Raven”, 14 april 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Even na Zeven, 16 mei 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, programmaboekje “Kerkdienst Roze Zaterdag”.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Recht op antwoord tijdschrift “Positief”, 10 mei 1990.

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Voorbereidende Samenkomst Kerkdienst Roze *90,
20 januari 1990.

Een Roze Zaterdag, wie is daar nu tegen?, Roze Aktiefront, <
https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/>,
geraadpleegd op 10 juli 2021.

Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021.

Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.

Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021.

23


https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor religie, cultuur en samenleving,
Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/1, Memorie

betreffende 'hoe het allemaal begon...’.

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en
Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/3,

Memories betreffende (de evolutie in) de werking van de groep....

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en
Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/36,

Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten.

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en
Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/52,
Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of

negatieve kritieken op bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio.

Leuven, KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en
Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/78,
Ingekomen en minuut van uitgaande brieven waarin de Vlaamse Europarlementsleden wordt
gevraagd naar de ondersteuning van het Europees meldpunt voor homodiscriminatie ‘Ijsberg’

en de veroordeling van de Britse discriminerende ‘Clause 28’.

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en
Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/86,
Dossiers betreffende de medewerking aan de Roze Zaterdag in het algemeen en de organisatie

van de Roze Mis in het bijzonder, 5 mei.

Wie zijn we?, Website van het Thomas More Genootschap, < https://thmore.weebly.com/ >,

geraadpleegd op 07 juli 2021.

24


https://thmore.weebly.com/

Bibliografie

BONNY Johan "1k voel plaatsvervangende schaamte voor mijn Kerk", 1 april 2021.

BORGHS Paul, The Gay and Lesbhian Movement in Belgium from the 1950s to the Present",
QED: A Journal in GLBTQ Worldmaking, 3/3, 2016, 29-70.

DE COCK Bernard, Aangeraakt tot liefde: een theologie van lichaam en homoseksualiteit,
Maarkedal: De Riemaecker Printing, 2012.

DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen: Een
geschiedenis van homoseksualiteit in Belgié, Antwerpen: Uitgeverij Vrijdag, 2017.

EECKHOUT Bart en David PATERNOTTE, "A Paradise for LGBT Rights? The Paradox of
Belgium", Journal of Homosexuality, 58/8, 2011, 1058-1084.

HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn":
bijdrage tot de geschiedenis van 50 jaar homo- en leshiennebeweging in Vlaanderen (1953-
2003), Gent: Holebifederatie, 2003.

HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging: een kroniek van de Vlaamse holebi-beweging,

Gent: Federatie werkgroepen homoseksualiteit, 2002.
HELLINCK Bart, Inventarissen van de archieven van de Holebifederatie vzw en van COHOM
(Coordinatie Homofilie), het Diensten- en Informatiecentrum “Sjaloom” vzw en Lambda ‘84

vzw, Leuven: KADOC, 2004.

HELLINCK Bart, "Wilfried Lammens (1930-2008)", Het ondragelijk besef: Nieuwsbrief van
het Fonds Suzan Daniel, 14, 2008.

HUNT Stephen, "The Lesbian and Gay Christian Movement in Britain: Mobilization and
Opposition™, Journal of Religion & Society, 4, 2002, 1-19.

25



MAGNUSSON Sigurdur Gylfi en Istvan SZIJARTO, What is Microhistory?: Theory and
Practice, New York: Routeledge, 2013.

MARTEL Fréderic, The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968, Stanford:
Stanford University Press, 1999.

OOSTERHUIS, Harry, “‘Ze zijn er mede behept’. Veranderingen in de confessionele houding
ten aanzien van homoseksualiteit, 1935-1965, in Gert HAKMA, Dorelies KRAAKMAN, Maurice
VAN LIESHOUT (red.) e.a., Goed verkeerd: een geschiedenis van homoseksuele mannen en
lesbische vrouwen in Nederland, Amsterdam: Meulenhoff , 1989, 131-146.

OOSTERHUIS Harry, Homoseksualiteit in katholiek Nederland: een sociale geschiedenis 1900
- 1970, Amsterdam: Archief Socialistiese Uitgeverij, 1992.

Vaticaan herhaalt standpunt: homoseksuele relaties blijven "een ongerijmdheid™ en "kunnen
niet worden gezegend”, <https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-

standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/ >, geraadpleegd op 1 april 2021.
WHITE Heather Rachelle, "Proclaiming Liberation: The Historical Roots of LGBT Religious

Organizing, 1946-1976", Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions,
11/4, 2008, 102-119.

26


https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/

