
 

 

 

 

Faculteit Letteren en Wijsbegeerte 

Masterproef Geschiedenis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Wij waren toch wel anders hoor” 

Het belang van Homo en Geloof Gent bij de ontwikkeling van de katholieke 

homobeweging in Vlaanderen 

Mathias Bolssens 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Promotor: Professor Henk de Smaele 

Universiteit Antwerpen 

Academiejaar 2020-2021 

Aantal woorden: 9650 



 

 

Dankwoord 

Graag had ik even de tijd genomen om alle mensen te bedanken die mij hebben geholpen 

bij het schrijven van dit scriptieonderzoek.  

Allereerst professor Henk de Smaele, die mij als promotor van bij het begin van dit 

onderzoek op weg heeft gezet door zijn contacten te delen. Verder stond hij steeds klaar om 

feedback te bezorgen op tussentijdse evaluaties en onafgewerkte versies van dit onderzoek. 

Verder had ik graag Bart Hellinck van het Fonds Suzan Daniel bedankt. Hij heeft mij in 

contact gebracht met getuigen en ook heel wat literatuur aanbevolen waardoor ik een duidelijk 

beeld kreeg van de ontwikkeling van de homobeweging in Vlaanderen. 

Ook de getuigen die meewerkten aan dit onderzoek wil ik graag vermelden. Ik bedank 

Bernard de Cock, Rik Wijns, William Veireman, Peter Temmerman en Robert Dildick voor 

hun moedige getuigenissen, fijne gesprekken en hartelijke ontvangst. Hun woorden waren 

bijzonder inspirerend. Bernard de Cock wil ik graag extra bedanken omdat ik gebruik mocht 

maken van zijn privé-archief, wat een essentieel onderdeel van deze scriptie werd. 

Last but not least wil ik professor Roschanack Shaery-Yazdi, doctor Marjolein Van 

Bavel en mijn medestudenten van het Historisch Atelier bedanken voor de vele en vooral 

nuttige feedback tijdens onze sessies. 

  



 

 

Inhoud 

Inleiding ..................................................................................................................................... 1 

“Homo en Geloof, wij dachten dat we het in Keulen hoorden donderen!” ............................... 8 

“Die mis, dat was iets ongelofelijk” ......................................................................................... 14 

“Ik wil u bedanken, na de uitzending heb ik aan mijn vrouw bekend dat ik ook homo ben” .. 18 

Conclusie .................................................................................................................................. 20 

Bronnen .................................................................................................................................... 23 

Bibliografie ............................................................................................................................... 25 

 

 



1 

 

Inleiding 

Een thematiek als de katholieke homobeweging in Vlaanderen lijkt op het eerste zicht 

contradictorisch. De katholieke kerk is een van de laatste bastions die zich openlijk verzet tegen 

homorechten, zoals het huwelijk tussen mensen van hetzelfde geslacht.1 Recente uitingen 

vanuit het Vaticaan tonen aan dat het hoogste orgaan binnen de katholieke kerk 

homoseksualiteit nog steeds als een zonde bekijkt en het huwelijkssacrament enkel als een 

verbintenis tussen een man en een vrouw beschouwt.2 Na dit communiqué van de Congregatie 

voor de Geloofsleer volgden er al gauw reacties van eerder progressieve clerici. Zo reageerde 

Johan Bonny, huidig bisschop van Antwerpen, met een opiniestuk in De Standaard op de 

uitspraken vanuit het Vaticaan en bood hij zijn excuses, in naam van zijn kerkgemeenschap, 

aan bij gelovige homoparen.3 Het was de eerste maal dat een Belgische bisschop zich 

publiekelijk en op dergelijke positieve manier uitsprak over homoseksualiteit binnen de 

kerkgemeenschap.4 De ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen moet op 

dergelijke manier geïnterpreteerd worden: het waren lokale priesters die de homobeweging mee 

vorm gaven, terwijl homoseksualiteit voor de hogere clerus onbespreekbaar was. Vanaf het 

einde van de jaren 1960 werden er in tal van Vlaamse steden lokale homoverenigingen 

opgericht.5 Deze verenigingen werden vaak ondersteund door katholieke priesters. Zo werd in 

1985 de Gentse afdeling van Homo en Geloof opgericht, een lokale afdeling van de nationale 

Homo en Geloof-koepel.6 De groep kreeg vrijwel onmiddellijk steun van enkele katholieke 

geestelijken, onder wie de Dominicaanse pater Bernard de Cock. De leden van Homo en Geloof 

Gent speelden een belangrijke rol bij de organisatie van de Roze Mis tijdens de Roze Zaterdag 

van 1990. Dit was een misviering, speciaal ingericht voor homoseksuelen. Mede door de 

organisatie van die Roze Mis werd Homo en Geloof Gent een niet te onderschatten groepering 

binnen de katholieke homobeweging in Vlaanderen. 

 
1 HUNT Stephen, "The Lesbian and Gay Christian Movement in Britain: Mobilization and Opposition", Journal 

of Religion & Society, 4, 2002, 1-19, 1. 
2 Vaticaan herhaalt standpunt: homoseksuele relaties blijven "een ongerijmdheid" en "kunnen niet worden 

gezegend", <https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-

een-z/ >, geraadpleegd op 1 april 2021. 
3 BONNY Johan "Ik voel plaatsvervangende schaamte voor mijn Kerk", 1 april 2021. 
4 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
5 DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen: Een geschiedenis van 

homoseksualiteit in België, Antwerpen: Uitgeverij Vrijdag, 2017, 23. 
6 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor religie, cultuur en samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/1, Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...'. 

https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/


2 

 

De leden van Homo en Geloof Gent beschouwden zichzelf als een uitzondering binnen 

de nationale koepel.7 Waar andere afdelingen zich toespitsten op het bestuderen van de Bijbel 

en hun geaardheid met hun geloof trachtten te verzoenen, gingen de leden van Gentse afdeling 

over tot concrete acties om het thema homoseksualiteit op de maatschappelijke agenda te 

plaatsen.8 Dit doet de vraag rijzen naar de manier waarop de concrete werking van Homo en 

Geloof Gent de richting en de activiteit van de katholieke homobeweging in Vlaanderen mee 

heeft bepaald. Om een antwoord op die vraag te kunnen formuleren dienen er enkele deelvragen 

gesteld te worden. Hoe ging Homo en Geloof Gent zich organiseren en hoe verliep de dagelijkse 

werking? Om te weten hoe de concrete werking van de groep de activiteiten van de gehele 

Vlaamse katholieke homobeweging mee ging bepalen, dient eerste bekeken te worden welke 

activiteiten zij zelf organiseerden en hoe hun vereniging net functioneerde. Daarnaast dient ook 

een uitgebreide analyse van de Roze Mis zich aan en daarbij dient ook gekeken te worden welke 

rol Bernard de Cock en de andere leden van Homo en Geloof Gent opnamen bij de organisatie 

van die misviering. Ten slotte moet bekeken worden welke impact Homo en Geloof Gent nu 

net had op de brede katholieke homobeweging in Vlaanderen en op welke concrete manieren 

zij de beweging mee vorm gaven. 

Hoewel er wel al wat gepubliceerd werd over de historische ontwikkeling van de 

homobeweging, de link met het katholicisme wordt nog te vaak onderschat en onderbelicht. 

Internationaal gezien is het onderzoek naar de katholieke homobeweging veeleer beperkt. 

Auteurs zoals Heather Rachelle White en Stephen Hunt hebben voor respectievelijk de 

Verenigde Staten en Groot-Brittannië reeds een beknopte geschiedenis van de katholieke, of 

christelijke, homobeweging gegeven, maar de auteurs beperken zich vaak tot verrichten van 

pionierswerk. 

In Nederland is vooral het werk van Harry Oosterhuis belangrijk. In zijn werk 

Homoseksualiteit in katholiek Nederland. Een sociale geschiedenis 1900-1970 behandelde de 

auteur de verhouding tussen het Nederlandse katholicisme en homoseksualiteit. In dit werk 

schetste Oosterhuis de evolutie die katholiek Nederland doormaakte inzake homoseksualiteit 

tussen 1900-1970. De auteur deelde deze periode op in twee delen. Tussen 1900-1945 merkte 

hij dat katholieke artsen het aloude standpunt innamen dat homoseksualiteit een zonde was, of 

een ziekte in wetenschappelijke termen, waarvan men genezen kon worden. Na 1945 en vooral 

vanaf de jaren 1960 stelde de auteur een shift vast in de mentaliteit bij Nederlandse katholieke 

omtrent het thema homoseksualiteit. Eerst kwam deze shift bij de katholieke psychologen maar 

 
7 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
8 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 



3 

 

zij beïnvloedden de hele katholieke zuil. Oosterhuis leverde een belangrijke bijdrage aan het 

groeiende inzicht dat de katholieke zuil in deze periode niet per definitie een antimoderne en 

wereldvreemde organisatie was en niet geheel negatief tegenover homoseksuelen stond. Hij 

toonde aan dat het standpunt van de katholieke zuil immers nooit eenduidig was. 

Binnen de Franse historiografie dient het werk van Fréderic Martel bekeken te worden, 

meer bepaald zijn monografie The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968. Hij 

beschrijft de ontwikkeling van de homobeweging in Frankrijk vanaf 1968 en de gevolgen die 

de aidsepidemie met zich meebracht ten aanzien van die homobeweging. Zelf noemt hij het 

‘een geschiedenis’ van de homobeweging in Frankrijk, en zeker niet ‘de’ geschiedenis ervan.9 

Aan de hand van een microhistorie over een bekend homodistrict in Parijs, tracht hij een 

mogelijke geschiedenis van de Franse homobeweging te schrijven. 

Ook het onderzoek naar de homobeweging in Vlaanderen heeft voornamelijk betrekking 

op de pioniers. Het belangrijkste onderzoek rond de beweging werd verricht door historici Paul 

Borghs en Bart Hellinck. Zij hebben reeds concrete overzichten van het Vlaamse 

homolandschap gegeven en daarbij ook (beperkt) aandacht besteed aan katholieke initiatieven. 

Verder dient ook het werk van Bart Eeckhout vermeld te worden. Hoewel alle voornoemde 

auteurs grote thema’s, evoluties van de beweging en belangrijke figuren bespreken, ontbreekt 

een diepgaand onderzoek over één concrete casus en wat deze betekende voor de 

homobeweging. 

Om te begrijpen hoe de katholieke homobeweging in Vlaanderen zich ontwikkelde, is 

het belangrijk om de context waarin ze ontstond te overzien. Het is onmogelijk om de 

ontwikkeling van deze beweging te begrijpen zonder de unieke positie van België inzake 

homorechten te kennen. De homobeweging in België kwam immers vrij laat op gang ten 

opzichte van buurlanden als Nederland en Duitsland.10 In deze voornoemde landen werden de 

eerste groepen die streden voor homo-emancipatie reeds opgericht aan het begin van de 

twintigste eeuw. Een belangrijk verschil tussen België en haar buurlanden is het feit dat er geen 

openlijk discriminerende bepalingen in het Belgisch strafwetboek stonden. Hoewel 

homoseksualiteit niet verboden was, noch aan hogere leeftijdsgrens gekoppeld werd dan 

heteroseksualiteit, was het voor holebi’s in België zeer moeilijk om zich te kunnen outen. Pas 

in 1953 zag de Belgische homo-emancipatiebeweging het licht. In dat jaar richtte Suzanne De 

 
9 MARTEL Fréderic, The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968, Stanford: Stanford University 

Press, 1999, 6. 
10 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging: een kroniek van de Vlaamse holebi-beweging, Gent: Federatie 

werkgroepen homoseksualiteit, 2002, 4. 



4 

 

Pues, beter bekend onder haar pseudoniem Suzan Daniel, Centre Culturel Belge (CCB) op. 

Enkele leden en sprekers vonden het echter een probleem dat er een vrouw aan het hoofd van 

de organisatie stond.11 Dat was ook een uniek beeld in de internationale homobeweging, die 

een door mannen gedomineerde wereld was.12 In 1954 volgde reeds het einde van de CCB die 

door een progressieve en modern ingestelde vrouw werd geleid.13 Hoewel er dus al snel een 

einde kwam aan de eerste homo-emancipatiegroep, had de homobeweging nu ook in België 

voet aan de grond gezet. 

Eveneens in de jaren 1950 begon er echter iets te bewegen in de Belgische 

strafrechtelijke wereld rond homoseksuelen. Verschillende stemmen schreven artikels in 

diverse juridische tijdschriften waarin zij opriepen om de leeftijdgrens voor homoseksuele 

relaties te verhogen.14 De auteurs fundeerden die oproep door te spreken over de 

verleidingtheorie. Die theorie verwijst naar de idee dat oudere homoseksuele mannen jonge 

mannen zouden verleiden en hen op die manier ‘bekeren’ tot homo’s. Dit vertaalde zich in een 

wetswijziging in 1965 toen het parlement artikel 372b goedkeurde. Door het invoeren van dat 

artikel in het strafwetboek werd de minimumleeftijd voor homoseksuele relaties opgetrokken 

naar achttien, terwijl de leeftijd voor heteroseksuele relaties op zestien bleef staan. Dit had 

zware gevolgen voor holebi’s in België. De oudere partner kreeg vaak een boete en er werden 

hem burgerrechten ontzegd. De jongere partner diende dan weer voor de jeugdrechter te 

verschijnen. Dat men in België net voor een beperking van seksuele vrijheden stemde, druiste 

in tegen de internationale ontwikkelingen rond homorechten. Zo werd in de Nederlandse 

Tweede Kamer net gepleit voor de afschaffing van een gelijkaardige discriminerende wet.15 

Artikel 372b werd in de volgende jaren een sterke mobiliserende factor voor de homobeweging 

in België.  

Als reactie op deze toevoegingen aan het strafwetboek werden er in diverse Vlaamse 

steden homoverenigingen opgericht. Zo richtte de Brugse kanunnik Piet De Haene een 

gesprekscentrum voor homoseksuelen op in zijn eigen stad Brugge.16 Verder was er een 

belangrijke rol binnen de katholieke homobeweging weggelegd voor pastoor Wilfried 

Lammens. De eenzaamheid waar vele homoseksuelen mee geconfronteerd werden en hun 

 
11 HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn": bijdrage tot de 

geschiedenis van 50 jaar homo- en lesbiennebeweging in Vlaanderen (1953-2003), Gent: Holebifederatie, 2003, 

10. 
12 BORGHS Paul, The Gay and Lesbian Movement in Belgium from the 1950s to the Present", QED: A Journal 

in GLBTQ Worldmaking, 3/3, 2016, 29-70, 29. 
13 HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn", 10. 
14 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium ", 33. 
15 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 8. 
16 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium", 35. 



5 

 

vijandigheid tegenover elke vorm van religieuze beleving inspireerden Lammens tot het 

uitwerken van een pastorale werking voor homoseksuelen.17 Heel wat homoseksuelen hadden 

zich immers vervreemd van de Kerk en deze dienden terug binnen de kerkelijke gemeenschap 

gebracht te worden. Op het einde van de jaren 1960 verzorgde Pastoor Lammens misvieringen 

voor homoseksuelen in de privésfeer.18 Ook in het buitenland kan men deze evolutie opmerken. 

In de Verenigde Staten waren er bijvoorbeeld gelijkaardige misvieringen, ingericht door pastor 

Troy Perry.19 Hij richtte een Metropolitan Community Church op in Los Angeles. Dit was een 

kerkgemeenschap die werd ingericht speciaal voor holebi’s. In Nederland werd onder andere 

de Werkgroep Pastorale Hulp aan Homofielen opgericht. Deze groep werd in 1965 opgestart 

door enkele klerikale leden van de katholieke en de protestantse kerk.20 De jaren 1960 waren 

verder ook de periode waarin men anders over homoseksualiteit begon te denken; een brede 

groep ging vraagtekens plaatsen bij de leer van de Kerk die zegt dat de natuur onveranderlijk is 

en dat seksualiteit uitsluitend gericht dient te zijn op de voorplanting.21  

Simultaan met de verschillende homobewegingen ijverden conservatieve krachten voor 

een kerk die vrij was van homoseksuelen. Ook in Vlaanderen klonken conservatieve stemmen 

steeds luider. Zo werden de initiatieven van Pastoor Lammens door sommigen als een kwalijke 

evolutie gezien en moest hij van zijn oversten zijn werkzaamheden stopzetten.22 Onder meer de 

behoudsgezinde Gentse Bisschop Van Peteghem reageerde erg afwijzend op de initiatieven van 

Lammens.23 Ondanks de tegenkanting van conservatieve krachten werden er steeds meer 

katholieke homoverenigingen opgericht doorheen de jaren 1970. Vaak gingen deze 

verenigingen samenwerken, wat leidde tot de oprichting van Federatie Werkgroepen Homofilie 

(FWH) in 1976. Dit was een fusie tussen het pluralistische Informa en het katholiek 

geïnspireerde Sjaloom.24 Via Sjaloom werd ook priester Lammens opnieuw nauw betrokken 

bij de homobeweging. Interne strubbelingen tussen vrijzinnigen en gelovigen zorgden ervoor 

dat ook deze groep geen lang leven gegund werd. In 1985 volgde de onvermijdelijke splitsing 

 
17 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 11. 
18 DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen, 229. 
19 WHITE Heather Rachelle, "Proclaiming Liberation: The Historical Roots of LGBT Religious Organizing, 1946–

1976", Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, 11/4, 2008, 102-119, 106. 
20 OOSTERHUIS, Harry, “‘Ze zijn er mede behept’. Veranderingen in de confessionele houding ten aanzien van 

homoseksualiteit, 1935-1965”, in Gert HAKMA, Dorelies KRAAKMAN, Maurice VAN LIESHOUT (red.) e.a., Goed 

verkeerd: een geschiedenis van homoseksuele mannen en lesbische vrouwen in Nederland,  Amsterdam: 

Meulenhoff , 1989, 131-146, 142. 
21 DE COCK Bernard, Aangeraakt tot liefde: een theologie van lichaam en homoseksualiteit, Maarkedal: De 

Riemaecker Printing, 2012, 62. 
22 BORGHS Paul, "The Gay and Lesbian Movement in Belgium", 35. 
23 HELLINCK Bart, "Wilfried Lammens (1930-2008)", Het ondragelijk besef: Nieuwsbrief van het Fonds Suzan 

Daniel, 14, 2008, 6. 
24 HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging, 104. 



6 

 

van de FWH tussen een katholieke en een vrijzinnige koepel.25 De katholieke koepel ging wel 

door onder de naam FWH. In 1985 werd hun verbindende factor, de strijd tegen het voornoemde 

artikel 372b van het strafwetboek, door het parlement opnieuw geschrapt. Ten gevolge van deze 

splitsing en van decentralisering werden er in tal van Vlaamse steden lokale afdelingen van de 

vereniging Homo en Geloof opgericht. In 1985 werd ook de Gentse afdeling opgericht, onder 

meer op vraag van Wilfried Lammens.26 In 2003 werd de groep opnieuw opgedoekt, nadat ze 

in het jaar 2000 was omgedoopt tot Lieve Deugd, doordat er in het Gentse geen echte nood 

meer was aan een specifieke katholieke homogroepering.27 

Het is de bedoeling om in wat volgt een duidelijk beeld te schetsen van de Gentse 

afdeling van Homo en Geloof. Door in te zoomen op de verschillende facetten van hun werking, 

zal het mogelijk zijn om een microhistorie van de vereniging uit te schrijven.28 Het is dan ook 

de bedoeling om aan de hand van zo’n microhistorie iets te kunnen zeggen over the bigger 

picture, in deze casus de katholieke homobeweging in Vlaanderen. In dat opzicht kan de ambitie 

worden vergeleken met die van Fréderic Martel wanneer hij The Pink and the Black schreef: 

aan de hand van een lokale casestudie zal ik trachten evoluties binnen de bredere Vlaamse 

katholieke homobeweging te duiden. Het dient daarbij opgemerkt te worden dat hiermee enkel 

de evolutie van Homo en Geloof Gent kan worden geschetst en wat die evolutie net betekende 

voor de gehele katholieke homobeweging. Het is niet zo dat de volledige ontwikkeling van de 

katholieke homobeweging in Vlaanderen staat of valt met het bestaan van Homo en Geloof 

Gent. Maar het valt ook niet te ontkennen dat de groep de katholieke homobeweging in een 

bepaalde richting heeft gestuurd. Uit de context die hierboven reeds werd geschetst, wordt 

duidelijk dat de groep een normal exception vormt binnen de katholieke homobeweging.29 Deze 

term impliceert dat de groep een uitzondering was binnen de katholieke homobeweging, en 

zeker in vergelijking met de andere Homo en Geloof groepen. Gezien hun open houding en 

maatschappelijk activistische karakter valt de groep duidelijk op tussen de andere groepen. 

Maar net doordat de groep ietwat afweek van de traditionele katholieke homogroeperingen, 

slaagde men erin om ontwikkelingen binnen de brede homobeweging in gang te zetten. 

Om dit onderzoek te vervolmaken, zal er gewerkt worden met bronnen die werden 

nagelaten door Homo en Geloof Gent aan het Fonds Suzan Daniel. Het Fonds werd opgericht 

 
25 HELLINCK Bart, Inventarissen van de archieven van de Holebifederatie vzw en van COHOM (Coördinatie 

Homofilie), het Diensten- en Informatiecentrum “Sjaloom” vzw en Lambda ‘84 vzw, Leuven: KADOC, 2004, 6. 
26 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
27 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
28 MAGNÚSSON Sigurður Gylfi en István  SZIJÁRTÓ, What is Microhistory?: Theory and Practice, New York: 

Routeledge, 2013, 147-148. 
29 Ibidem, 149. 



7 

 

in 1997 en tracht zoveel mogelijk materiaal rond de geschiedenis van de LBGTQ+-beweging 

in België te verzamelen.30 Het bronmateriaal dat voornamelijk gebruikt werd voor dit 

onderzoek zijn de archivalia die bewaard werden door de Gentse Homo en Geloof groep. 

Belangrijk zijn vooral de verslagen van alle bijeenkomsten die de groep hield tussen de 

oprichting in 1985 en het einde van de groep in 2003.31 Deze vergaderverslagen bieden onder 

andere een inzicht in het ledenbestand van de groep en de verschillende activiteiten die zij 

organiseerden. Bij het bekijken van deze verslagen valt het ook meteen op dat de bijeenkomsten 

in eerste instantie plaatsvonden in de privésfeer bij een van de leden. Zo was er elke bijeenkomst 

iemand die zijn woonst ter beschikking stelde, iemand zorgde voor versnaperingen en drank en 

nog een ander zat de bijeenkomst voor. Het feit dat deze rollen vaak omdraaien, toont dat er 

geen vaste hiërarchie heerste binnen de groep. Al gauw zouden deze bijeenkomsten 

plaatsvinden in grotere, vaste zalen. Er dient wel opgemerkt te worden dat zulke 

vergaderverslagen per definitie fragmentarisch zijn. Daarnaast is het ook belangrijk om in het 

achterhoofd te houden dat de auteur bewust bepaalde thema’s niet in het verslag heeft 

opgenomen, om welke reden dan ook.  

Naast deze vergaderverslagen zijn ook de lezersbrieven die de groep verstuurde naar 

verschillende dag- en weekbladen zoals De Morgen en HUMO van belang.32 Deze bronnen 

bieden een inzicht op de dagelijkse werking van de vereniging, wat de voornaamste 

doelstellingen van de vereniging waren en hoe zij deze trachtten te behalen. Verder tonen deze 

bronnen aan wat de leden van de groep op dat moment belangrijk vonden.  

Naast het archief van de vereniging zal er ook gerefereerd worden naar het privé-archief 

van priester Bernard de Cock. Er zal voornamelijk naar dit privé-archief verwezen worden 

wanneer de analyse van de Roze Mis gebeurt en wat zijn rol net was binnen de organisatie van 

dat evenement.  

Om het onderzoek wat extra zuurstof te geven, werd er naast het geschreven 

bronnenmateriaal ook gewerkt met interviews die ik afnam bij verschillende oud-leden van de 

Gentse afdeling van Homo en Geloof. Het gaat om gesprekken met Bernard de Cock, Peter 

Temmerman,  Robert Dildick, Rik Wijns en William Veireman. de Cock is een priester, terwijl 

Temmerman en Dildick en Wijns en Veireman twee koppels zijn. Bart Hellinck, historicus en 

 
30 Het Fonds Suzan Daniel is eigenaar en beheerder van de archieffondsen, maar ze worden bewaard in AMSAB 

en KADOC. 
31 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/36, Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
32 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/52, Stukken betreffende de medewerking aan en het 

(voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio. 



8 

 

verbonden aan het Fonds Suzan Daniel, bezorgde mij hun contactgegevens waarna ik deze 

leden vervolgens contacteerde met de vraag of zij wilden meewerken aan dit scriptieonderzoek. 

Vrijwel onmiddellijk bleken zij overtuigd en wilden zij allen graag hun medewerking verlenen, 

mits ik enkele richtvragen op voorhand zou doorgeven. Op hun vraag werden de interviews dus 

deels gestructureerd gevoerd. De interviews met Bernard de Cock en met Peter Temmerman en 

Robert Dildick werden digitaal gevoerd, het interview met Rik Wijns en William Veireman 

werd in hun woonst in het Oost-Vlaamse Wondelgem afgenomen. De gesprekken duurden 

anderhalf  tot twee uur. De geïnterviewden spraken geïnspireerd over hun activiteiten bij de 

groep en welke mooie en moeilijke momenten zij samen beleefden. Het viel daarbij op dat zij 

geen thema onbesproken lieten. Er heerste met andere woorden geen taboe over hun verleden, 

ondanks de moeilijke momenten die de groep kende en die er onder andere toe leidden dat 

Wijns en Veireman de groep verlieten omwille van tegenstrijdige visies op de werking en het 

doel van de groep.33 De interviews vormden dan ook een sterke aanvulling op, of bevestiging 

van, de geschreven bronnen. In wat volgt zal duidelijk worden hoe de werking van Homo en 

Geloof Gent de evolutie van de katholieke homobeweging in Vlaanderen mee bepaalde. 

“Homo en Geloof, wij dachten dat we het in Keulen hoorden 

donderen!”34 

 De Gentse afdeling van Homo en Geloof werd opgericht in 1985 nadat onder andere 

Rik Wijns en William Veireman werden benaderd door mevrouw Bert, die werd gestuurd door 

de onderpastoor van de lokale parochie.35 Eerder werden zij ook al door pater Wilfried 

Lammens aangesproken om een dergelijke groep in het Gentse op te richten.36 Op dat moment 

was het aanbod van homoverenigingen in Gent erg beperkt, wat er toe bijdroeg dat Wijns en 

Veireman uiteindelijk op het voorstel van Bert en de onderpastoor ingingen.37 De eerste 

bijeenkomsten, vanaf november 1985, werden georganiseerd in de huiskamer van een van de 

leden.38  

 
33 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
34 Ibidem. 
35 Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...'. 
36 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
37 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/3, Memories betreffende (de evolutie in) de werking 

van de groep.... 
38 Memorie betreffende 'hoe het allemaal begon...'. 



9 

 

 Op de eerste eigenlijke bijeenkomsten werd vooral gesproken over de doelstellingen 

van de groep. Deze kunnen kort samengevat worden in twee hoofdpunten.39 Allereerst wilden 

de leden van de vereniging zich profileren als een open groep, waar iedereen welkom was, en 

waar er ruimte was voor zowel geloofsbeleving als de uitwisseling van persoonlijke verhalen, 

dagdagelijkse ervaringen enzovoort. Daarnaast wilden zij zich als een actieve groep profileren 

die de katholieke gemeenschap informeert over homoseksualiteit. Dit ging men doen in 

samenwerking met katholieke organisaties zoals het Davidsfonds, maar ook door samen te 

werken met priesters. Door hun open houding ging Homo en Geloof Gent zich al snel als een 

toegankelijke groepering opstellen. Het beleven van het katholieke geloof werd op die manier 

maar één van de vele facetten waar de vereniging aandacht voor had. Leden sloten zich zeker 

niet enkel omwille van hun geloof bij de groep aan. Het sterke gevoel van naastenliefde binnen 

de groep zorgde ervoor dat ook leden die zich niet als gelovige identificeerden, zich thuis 

konden voelen binnen Homo en Geloof Gent. Het was voor de leden belangrijker om steun en 

vriendschap bij elkaar te vinden.40 Sterker nog, de groep stond vaak kritische tegenover de 

katholieke kerk. Zij zag zichzelf als een kerk-kritische organisatie.41 Homo en Geloof Gent 

trachtte nadrukkelijk haar stempel te drukken op het maatschappelijk debat rond 

homoseksualiteit.  

Door deze open houding slaagde Homo en Geloof Gent er al gauw in om haar 

ledenbestand uit te breiden. Dit zorgde ervoor dat ook de locaties voor bijeenkomsten steeds 

groter werden.42 Zoals gezegd, begon men bijeenkomsten te houden in de huiselijke sfeer, 

waarbij een lid zijn of haar woonst ter beschikking stelde. Daarna verhuisde men naar een zaal 

van het Sint-Lievenscollege te Gent die ter beschikking werd gesteld door Paul de Jonghe, die 

als leerkracht/pastoor verbonden was aan het college en hij maakte ook deel uit van Homo en 

Geloof Gent. Ten slotte vonden de bijeenkomsten plaats in het Katholiek Universitair Centrum 

(KUC) van de Universiteit Gent. Aan het KUC was Bernard de Cock dan weer verbonden als 

studentenpastoor. 

Ondanks die uitbreiding bleven de voornoemde hoofddoelstellingen, het open karakter 

van de groep en de activistische inslag, steeds belangrijk. Dit wilde echter niet zeggen dat er bij 

de groep geen mensen waren die het bijzonder lastig hadden om het katholieke en hun 

homoseksualiteit te verzoenen.43 Ook binnen deze progressieve groep waren er leden die vooral 

 
39 Memories betreffende (de evolutie in) de werking van de groep.... 
40 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
41 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
42 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
43 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 



10 

 

naar antwoorden zochten om deze twee zaken met elkaar te verbinden. De rol van priesters als 

Paul de Jonghe en Bernard de Cock was dan ook essentieel om deze mensen te helpen zichzelf 

terug te vinden, terwijl de eigenlijke oprichters meer een kritische houding aannamen ten 

opzichte van de kerk. Die open houding zorgde af en toe voor strubbelingen, niet alleen met de 

meer ingetogen leden, maar zeker ook met andere groepen van Homo en Geloof, die de Gentse 

afdeling vaak te progressief vonden.44 Het activistische karakter van de groep zorgde er ook 

voor dat zij een uitgebreidere pool had waaruit zij haar leden kon aantrekken. Zo verkreeg men 

na enkele jaren een divers ledenbestand, met arbeiders en bedienden, gelovigen en niet-

gelovigen, mannen en vrouwen, …45 De groep viel op door deel te nemen aan manifestaties en 

beurzen rond seksualiteit, door het organiseren van thema-avonden rond homoseksualiteit en 

door zich te laten opmerken in de media met acties en correspondentie. 

 Één van de meer zichtbare manieren waarop de leden van Homo en Geloof Gent hun 

activisme uitte, was door deel te nemen aan beurzen over gezondheid en seksualiteit en 

manifestaties. Zo had de groep steeds haar standje gereserveerd gedurende de 

Gezondheidsbeurs.46 Deze beurs werd tweejaarlijkse georganiseerd in het Oost-Vlaamse Sint-

Niklaas en de groep leverde steeds enkele leden om bezoekers te informeren over 

homoseksualiteit, te engageren om deel te nemen aan emancipatie-initiatieven en hen te 

steunen. Dit kon op allerlei manieren gebeuren. Zo kwamen er bij elke editie enkele nonnen 

langs die brochures en informatie rond homoseksualiteit inwonnen. Deze brochures deelden de 

zusters vervolgens uit aan homoseksuelen, die met zichzelf worstelden, binnen hun 

kerkgemeenschap om hen te helpen en te begeleiden.47 Het kon gaan om nonnen en priesters, 

maar vaak ging het om leken die op zoek waren naar antwoorden op hun vragen en trachtten 

hun geaardheid en geloof te verzoenen. Dit toont aan dat er bij de basis van de kerkgemeenschap 

en het katholieke geloof een zekere bereidheid was om homoseksualiteit te aanvaarden en dit 

op zijn minst bespreekbaar te maken. Hoe hoger men echter klom op de hiërarchische ladder, 

hoe moeilijker het thema bespreekbaar werd. De evolutie van het aanvaarden van 

homoseksualiteit binnen de kerkgemeenschap is er vooral een geweest die te merken is bij het 

middenveld, bij de vele katholieke organisaties waarbij vaak ook lokale geestelijken 

aangesloten waren.  

 
44 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
45 Ibidem. 
46 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
47 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 



11 

 

Daarnaast werden er op deze beurzen vaak contacten gelegd met scholen waar enkele 

leden dan gingen spreken over het thema homoseksualiteit.48 Deze gesprekken werden vaak 

georganiseerd in samenwerking met het Psycho-Medisch-Sociaal centrum (PMS), een instantie 

die instond voor psychologische begeleiding van leerlingen in het lager en secundair onderwijs. 

Voor Homo en Geloof Gent was het spreken op scholen van groot belang, omdat men er immers 

van overtuigd was dat aanvaarding van homoseksualiteit maar echt breed gedragen kon worden 

wanneer de jongeren meegingen in dat verhaal.49 Spreken met de jeugd over homoseksualiteit 

was met andere woorden essentieel om dat doel te verwezenlijken. Ook binnen 

schoolgemeenschappen ervaarden de sprekers een groot verschil tussen diverse groepen. Zo 

werd homoseksualiteit sneller besproken en ook aanvaard in de grotere steden, waar 

progressieve groepen zich sterker konden profileren, dan in kleine provinciesteden of op het 

platteland.50 Wanneer de groep lezingen hield werd er onder de leerlingen al sneller over het 

thema gesproken in bijvoorbeeld Gent dan in Aalst of Oudenaarde. Ook tussen jongens en 

meisjes merkten de sprekers vaak een groot verschil. Tijdens vrijwel alle lezingen namen de 

meisjes vooraan plaats en gingen vlot mee in de debatten rond het thema, terwijl jongens zich 

eerder terugtrokken achter in de zaal en zich vaak minder ernstig over de thematiek uitspraken. 

De sprekers merkten ook dat meisjes homoseksualiteit eerder aanvaardden, zowel op het 

platteland als in de stad. Ook vandaag is het taboe rond homoseksualiteit sterker aanwezig bij 

jongens.51 Maar de thematiek bespreekbaar maken bij jongeren was niet de enige reden waarom 

de groep sterk inzette op een samenwerking met scholen. Binnen de groep waren er ook heel 

wat leerkrachten aanwezig, die zich omwille van hun ambt op dat moment niet publiekelijk 

konden outen. Door te gaan spreken met scholen, leerlingen en ouders trachtten de leden van 

Homo en Geloof Gent een meer werkbare omgeving te creëren waarbinnen leerkrachten zich 

konden outen, zonder te moeten vrezen voor hun job.52  

Naast deze gesprekken met jongeren werden er ook thema-avonden voor volwassenen 

georganiseerd, die vaak tot heftige emoties leidden. Een voorbeeld daarvan waren de avonden 

die werden georganiseerd rond het thema ‘aids’.53 Deze dodelijke ziekte kwam in de jaren 1980 

voornamelijk bij homoseksuelen voor en werd daardoor, ten onrechte, een ziekte van 

homoseksuelen genoemd.54 Op deze avonden kwamen meestal getuigenissen aan bod, van 

 
48 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
49 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
50 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
51 Ibidem. 
52 Ibidem. 
53 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
54 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 



12 

 

mensen die getroffen werden door de ziekte, van ouders die hun zoon zagen aftakelen en 

uiteindelijk overlijden. Maar ook van mannen die onder enorme angst leefden om met de ziekte 

besmet te geraken. Ook bij dit soort avonden kwam het open karakter van de groep naar boven. 

Figuren zoals Bernard de Cock kwamen op deze avonden ook eerder als luisterend oor en 

raadgever op de voorgrond, dan als priester of vertegenwoordiger van de kerk. Het katholieke 

maakte plaats voor het menselijke, het geloofsaspect voor het wereldse aspect. 

Voorts is het ook belangrijk om uit te lichten dat verschillende leden deelnamen aan 

manifestaties om het leven van homoseksuelen in Vlaanderen te verbeteren. De belangrijkste 

manifestatie die daarbij vernoemd dient te worden is de jaarlijkse Gay Pride, georganiseerd 

tijdens de Roze Zaterdag. Verschillende leden van de groep demonstreerden jaarlijks mee 

tijdens de Gay Pride, waar men ijverde voor een gelijkwaardige behandeling voor 

homoseksuelen. Vanaf 1990 zou Homo en Geloof Gent het programma van de Roze zaterdag 

ook mee bepalen, door het organiseren van de Roze Mis die steeds draaide rond het thema van 

de Roze Zaterdag en werd voorgedragen door Bernard de Cock.55 De specifieke inrichting en 

organisatie van de Roze Mis zal bij de volgende deelvraag behandeld worden.  

Ten slotte waren er ook leden aanwezig bij acties die niet door de groep zelf 

georganiseerd werden. Zo vielen verschillende leden van de groep het congres van de 

Christelijke Volkspartij (CVP) van 1996 in het ICC te Gent binnen, samen met tal van ouders 

van kinderen die homoseksueel waren.56 Het thema van het congres was dan ook ‘Ouders’. De 

ouders namen de microfoon over en deelden getuigenissen met het aanwezige publiek en 

werden, onder impuls van de leden van Homo en Geloof Gent, bedankt met een staande ovatie. 

Dit was een sterk signaal van het aanwezige publiek, gezien de CVP zich nooit aan een 

uitdrukkelijke boodschap rond het thema homoseksualiteit waagde. Het was dankzij acties als 

deze dat Homo en Geloof Gent op het maatschappelijk debat trachtte te wegen. 

Met het organiseren van de Roze Mis en het verstoren van het CVP congres haalde de 

Gentse afdeling van Homo en Geloof, niet altijd naar de zin van al haar leden, de hoofdpunten 

van het journaal. Door zich kwetsbaar en zichtbaar op te stellen, plaatste de groep de thematiek 

van homoseksualiteit op de maatschappelijke agenda. Maar ze beperkten zich niet enkel tot 

opvallende statements. Zo schreven prominente leden Peter Temmerman en Robert Dildick op 

22 januari 1990 een brief naar Ludgard Simoens, destijds de presentatrice van het populaire 

 
55 Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/86, Dossiers betreffende de medewerking aan de Roze 

Zaterdag in het algemeen en de organisatie van de Roze Mis in het bijzonder, 5 mei. 
56 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 



13 

 

radioprogramma Vragen staat Vrij dat op zondagavond werd uitgezonden op BRT 2.57 Ze 

vroegen het plaatje ‘Sasha’ van Lilliane Saint-Pierre aan. Als reden gaven zij aan dat Saint-

Pierre één van de weinige Vlaamse artiesten is die het taboe rond homoseksualiteit trachtte te 

doorbreken met dat nummer. De brief werd geschreven om aandacht te vragen voor twee zaken. 

Enerzijds werd uitgelegd hoe de groep te werk ging en wat haar doel is, anderzijds werd 

gevraagd om aandacht te schenken aan de eerste Roze Mis, die later dat jaar zou plaatsvinden 

in Antwerpen. Vragen staat Vrij was destijds een van de populairste radioprogramma’s in 

Vlaanderen, en het feit dat de brief in dat programma ter sprake kwam, betekende heel wat voor 

de groep en de katholieke homobeweging in zijn geheel.58 Het voelde als een overwinning voor 

de beweging dat homoseksualiteit besproken werd op de nationale radio. 

Daarnaast reageerde de groep ook steevast op berichten rond homoseksualiteit in de 

pers. Een voorbeeld daarvan is de manier waarop de groep reageerde op een bericht uit het 

Zondagsblad van 2 oktober 1988.59 In die editie van het Zondagsblad kopte een artikel 

“Rockfenomeen ontketent schandaal… Madonna: “Ja, ik ben lesbisch.”” Provocerende taal als 

“Heel Amerika reageerde geschokt” en “Het is een obsessie die een uitlaat was voor haar 

sekshonger” zette kwaad bloed bij de Gentse vereniging. Ze klaagde in een brief aan de redactie 

dit taalgebruik aan, want op die manier werd een homofiele relatie afgeschilderd als een 

ongezonde en schandelijke manier van leven.60 Door te reageren op diverse negatieve berichten 

trachtte de vereniging het taalgebruik omtrent homoseksualiteit aan te kaarten en redacties te 

laten nadenken over de manier waarop zij spraken over homofiele relaties en homoseksualiteit.  

Het activistische karakter van de groep had ook tot gevolg dat zij met tegenstand te 

maken kregen. Heel wat mensen gedoogden homoseksuelen, zolang ze hun homoseksualiteit 

niet outen en openbaar maakten.61 Door concreet te reageren op nieuwsartikelen, in de media 

te verschijnen en naar voren te treden tijdens politieke bijeenkomsten kwam de groep en dus 

ook homoseksualiteit op de radar van de publieke opinie. Maar de meeste tegenstand zou men 

ondervinden bij het organiseren van de Roze Mis. 

 
57 Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op 

bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio. 
58 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
59Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of negatieve kritieken op 

bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio. 
60 Ibidem. 
61 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 



14 

 

“Die mis, dat was iets ongelofelijk”62 

De eerste Roze Mis werd op 5 mei 1990 georganiseerd en opende het programma van 

de Roze ‘90, ofwel de Roze Zaterdag 1990. De mis werd voorgedragen door Bernard de Cock 

en de organisatie van de mis werd grotendeels geregeld door hem en andere leden van Homo 

en Geloof Gent. Desalniettemin waren er ook leden van andere Vlaamse Homo en Geloof-

groepen betrokken bij de organisatie.63 Ook de Vlaamse zanger Will Ferdy, die zich reeds lang 

daarvoor oute als homoseksueel, werkte mee aan de organisatie en voordracht van de mis. Het 

gebeuren genoot nationale media-aandacht. Zo publiceerde De Morgen op 26 april een artikel 

waarin het unieke aan deze misviering nadrukkelijk in de verf werd gezet. De journalist 

benadrukte expliciet dat “het de eerste keer is dat er in Vlaanderen een katholieke mis op een 

manifestatie als deze georganiseerd wordt.”64 Ook in Le Soir werd er aandacht geschonken aan 

de organisatie van de mis.65 Heel wat kerkgemeenschappen werden aangeschreven en 

gecontacteerd om hun kerk ter beschikking te stellen tijdens de Roze Mis, maar slechts 

weinigen reageerden op de vraag van Homo en Geloof Gent. Uiteindelijk reageerden de paters 

Minderbroeders-Kapucijnen positief op de vraag van de groep en kon de Roze Mis 

georganiseerd worden in de kerk van de orde op de Ossenmarkt te Antwerpen. 

De organisatie van het evenement gebeurde allerminst zonder slag of stoot. Zoals 

hierboven reeds vermeld bleek het vinden van een geschikte locatie een moeilijke opgave.66 Zo 

uitte het Thomas More Genootschap felle kritiek op de orde van de Kapucijnen. Het 

Genootschap is een vereniging van Rooms-Katholieke geestelijken en leken die werd opgericht 

te Leuven in 1969.67 Zij ijveren “voor het behoud in gaafheid van ons heilig geloof en van de 

christelijke zedenleer; in trouw aan onze H. Vader de paus, het Concilie en de bisschoppen met 

de H. Stoel verbonden.” Voorts ageren zij naar eigen zeggen tegen “de neo-modernistische 

stromingen, die het geloof uithollen en het willen herleiden tot een louter, min of meer religieus 

getint humanisme.”68 Een eucharistieviering voor homoseksuelen behoorde niet tot wat zij als 

de zuivere christelijke zedenleer bestempelen. In hun tijdschrift Positief publiceerde het 

genootschap een lezersbrief met verschroeiende kritieken aan het adres van de Minderbroeders-

 
62 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021 
63 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Voorbereidende Samenkomst Kerkdienst Roze ’90, 20  januari 1990. 
64 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit De Morgen “Homodag gesteund door prominente 

Vlamingen”, 28 april 1990. 
65 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit Le Soir “Les homos se refont une identité”, 17 mei 1990. 
66 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
67 Wie zijn we?, Website van het Thomas More Genootschap, < https://thmore.weebly.com/ >, geraadpleegd op 07 

juli 2021. 
68 Ibidem. 

https://thmore.weebly.com/


15 

 

Kapucijnen. Zij bestempelden de Roze Mis als een grote heiligschennis, want onwaardige 

zondige mensen, publieke zondaars, zouden deelnemen aan de eucharistie.69 De Broeders 

reageerden op een theologische manier op deze lezersbrief door aan te tonen dat mensen die 

qua seksuele neigingen afwijken van de meerderheid voor Christus geen zondaars waren.70 Ze 

gingen zelfs een stap verder door te beweren dat mensen die homofielen afwijzen en zondig 

noemen, zelf net feller zondigen tegen de christelijke leer. De Minderbroeders-Kapucijnen 

stelden dan ook dat zij de allerlaatsten zouden zijn om de deur van hun kerk voor een bepaalde 

groep te sluiten. 

 Ook de kerkdienst zelf verliep niet vlekkeloos. Enkele leden van het toenmalige Vlaams 

Blok waren de kerk binnengedrongen en hoopten de mis te verstoren.71 Tijdens zijn laatste 

voorbereidingen werd Bernard de Cock hierop attent gemaakt door enkele rijkswachters in 

burger, die de rust tijdens de dienst trachtten te bewaren.72 Nadat het eerste lied gezongen werd, 

ging de groep met Vlaams Blokkers de kerk opnieuw uit en verzamelden buiten aan de 

Ossenmarkt. Eens de mis was afgelopen en de gelovigen de kerk verlieten, werden ze bestookt 

met homofobe uitspraken die een groep Vlaams Blokkers uitte aan het adres van de gelovigen. 

Zij werden voor deze actie ook gesteund door studenten van de Nationalistische 

Studentenvereniging (NSV) en het Katholiek Vlaams Hoogstudenten Verbond (KVHV).73 Het 

incident geeft aan dat ook er enige politieke tegenstand ontstond tegenover de Roze Mis. De 

partij Vlaams Blok ijverde namelijk voor het behoud van het “klassieke Vlaamse gezin”, 

bestaande uit een man, een vrouw en kinderen. Een relatie, laat staan een huwelijk, tussen twee 

mensen van hetzelfde geslacht was voor de partij ondenkbaar. Vandaar dat zij, als reactie op de 

Roze Zaterdag, een tegenmanifestatie organiseerden en dus ook de Roze Mis trachtten te 

verstoren.74 De actiegroep van het Vlaams Blok kon echter niet verhinderen dat de Roze Mis 

en de Gay Pride op 5 mei 1990 succesvol kon doorgaan. 

 Dat heel wat gelovige homoseksuelen nood hadden aan deze viering, blijkt uit de 

correspondentie die Bernard de Cock nadien mocht ontvangen. Deze brieven werden verzonden 

vanuit verschillende Vlaamse steden en gemeenten zoals Holsbeek, Aalst en Tienen.75 Al deze 

briefschrijvers waren de priester dankbaar voor zijn strijd tegen discriminatie en vooroordelen. 

 
69 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Recht op antwoord tijdschrift “Positief”, 10 mei 1990. 
70 Ibidem. 
71 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021.  
72 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
73 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maar 2021. 
74 Een Roze Zaterdag, wie is daar nu tegen?, Roze Aktiefront, < https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-

zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/ >, geraadpleegd op 10 juli 2021. 
75 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990. 

https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/
https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/


16 

 

Naast deze dankwoorden kwamen er echter ook negatieve reacties. Eén brief springt er in dat 

geval uit. De auteur, die zelf niet in de mis aanwezig was maar een nieuwsuitzending over de 

gebeurtenis had gezien, stelde dat heel wat mensen verontwaardigd waren door de woorden die 

de Cock uitgesproken had.76 Zo zou Bernard de Cock tijdens de viering gezegd hebben dat de 

aanwezigen “voortrekkers en moderne profeten” waren. 

Het feit dat leken in hun pen kropen, om zowel positieve als negatieve reacties aan het 

adres van de priester over te brengen, toont aan dat de Roze Mis in diverse huiskamers in 

Vlaanderen een onderwerp van discussie was. Die discussie laaide nog meer op toen Bernard 

de Cock op 9 mei 1990 in het BRT-programma Even na Zeven dezelfde boodschap tegen 

vooroordelen en discriminatie kwam brengen.77 In een brief bedankte een directrice van een 

school uit het Oost-Vlaamse Gijzegem de priester voor zijn optreden. Tijdens het programma 

vertelde de Cock ook over de verschillende nationale en regionale groepen in Vlaanderen waar 

gelovige homoseksuelen terecht konden om elkaar te ontmoeten, zichzelf aanvaarden, de 

boodschap vertellen aan de ouders, … Op die manier werd het bestaan van groepen als Homo 

en Geloof Gent op nationale televisie bekend gemaakt en wisten heel wat mensen die met 

zichzelf worstelden dat er voor hen een oplossing binnen zo’n groep kon liggen.  

 Voor sommige leden van de Gentse groep, en voor andere leden van de katholieke 

homobeweging, bleken de vele media-aandacht en reacties op de mis overrompelend. Zij 

verkozen een meer ingetogen tweede editie van de Roze Mis, die in 1992 doorging in het KUC 

van de Universiteit Gent.78 Het werd een dienst waar homoseksuele gelovigen in alle rust een 

misviering konden bijwonen en zichzelf konden zijn, zonder protesten of aandacht van 

buitenaf.79 De editie van 1996 werd opnieuw grootser aangepakt en er werd een vernieuwing 

aan de viering toegebracht. De misviering werd te Brussel gehouden en werd voor het eerst 

tweetalig voorgedragen. Bernard de Cock nam het Nederlandstalige gedeelte voor zich, zijn 

collega las het Franstalige gedeelte voor.80 De Roze Mis had een vaste plek op het programma 

van de Roze Zaterdag gekregen. 

 De eerste interne strubbelingen staken in 1998 de kop op. De Roze Mis werd nog wel 

georganiseerd, maar ze werd niet meer opgenomen in het officiële programma en ook niet meer 

vermeld op de affiche.81 Dit kwam hard aan bij zowel de groep Homo en Geloof Gent als bij 

 
76 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990.. 
77 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Even na Zeven, 16 mei 1990. 
78 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, programmaboekje “Kerkdienst Roze Zaterdag”. 
79 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
80 Ibidem. 
81 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998. 



17 

 

andere gelovige homoseksuelen. In een brief aan de beheerraad van de Federatie Werkgroepen 

Homofilie (FWH), die de Roze Zaterdag mee organiseerde, werd de beslissing om de mis van 

het officiële programma te halen een schromelijke vergissing genoemd. Franstalige vrijzinnigen 

vonden dat een katholieke misviering geen plaats had op het programma van een open 

evenement als de Roze Zaterdag en hier werd gehoor aan gegeven door de organisatie.82 Een 

katholieke viering zou er op wijzen dat een behoudsgezinde kracht als de katholieke kerk het 

programma van een progressief evenement als de Roze Zaterdag zou beïnvloeden. In de brief 

stelde men dat de tijd net werd teruggedraaid door de Roze Mis uit het programma te schrappen, 

want zo’n viering zou de beweging en de vele gelovige homo’s en lesbiennes alleen maar ten 

goede komen.83 Er werd verder ook met scherp geschoten naar de FWH omdat zij als 

koepelgroepering van katholieke homoseksuelen in Vlaanderen, de belangen van deze 

doelgroep onvoldoende hadden verdedigd. In latere edities van de Roze Zaterdag zou de Roze 

Mis nog steeds georganiseerd worden en het thema van de viering bleef ook gelinkt aan dat van 

de Roze Zaterdag, maar het werd niet meer in het officiële programma opgenomen.84  

 Gedurende de jaren 1990 was Homo en Geloof Gent een bepalende stem binnen de 

organisatie van de Roze Zaterdag. De organisatie van de mis gaf gelovige homoseksuelen het 

gevoel dat ze hun twee identiteiten niet hoefden te scheiden: ze werden aanvaard in een 

katholieke kerk en konden deelnemen aan een misviering ondanks hun homoseksuele 

geaardheid. Dankzij het lobbywerk van Bernard de Cock en andere leden van Homo en Geloof 

Gent werd het mogelijk om de mis op diverse locaties te laten doorgaan. Waar de zoektocht 

naar een locatie voor de eerste eredienst nog zeer moeizaam verliep, tot uiteindelijk de orde van 

de Minnenbroeders-Kapucijnen hun fiat gaf en hun kerk ter beschikking stelde, ging de 

zoektocht naar locaties voor volgende edities vlotter. Uiteindelijk werd in Brussel een vaste 

uitvalsbasis gevonden waar een tweetalige mis werd georganiseerd. Doordat de mis uiteindelijk 

in het Nederlands en het Frans werd gehouden, werd het evenement ook toegankelijker voor 

gelovige homoseksuelen uit zowel Vlaanderen en Wallonië. Het evolueerde van een regionaal 

naar een nationaal gebeuren. De mis won aan populariteit en het protest ten opzichte van deze 

eredienst nam af. Bij de eerste editie werd er zichtbaar protest georganiseerd, zowel in de pers 

als op straat, maar bij latere edities nam dit protest af. De Roze Mis kreeg enkele jaren een 

prominente plaats op de affiche en in het programma, maar werd finaal naar de achtergrond van 

 
82 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 
83 Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998. 
84 Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 



18 

 

het evenement verdreven. Ondanks het verlies aan zichtbaarheid werd de Roze Mis een van de 

belangrijkste evenementen voor de katholieke homobeweging in Vlaanderen.  

 “Ik wil u bedanken, na de uitzending heb ik aan mijn vrouw 

bekend dat ik ook homo ben”85 

Met de organisatie van de Roze Mis drukte Homo en Geloof Gent haar stempel op de 

ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen, maar de groep liet zich ook op 

andere momenten opmerken als actieve emancipatiegroep. Zo trachtte de groep, onder impuls 

van Rik Wijns en William Veireman, ook een politieke stem te vormen die holebi-rechten 

verdedigde. Wijns en Veireman onderhielden een nauwe band met de Gentse politicus Tony 

Van Parys, destijds actief bij de toenmalige CVP.86 Van Parys kwam regelmatig langs bij de 

groep, die in hem een vertrouwenspersoon zag. Wijns en Veireman gingen zich ook persoonlijk 

engageren om de verkiezingscampagne in 1994 van de politicus mee te ondersteunen.87 De 

campagne resulteerde in een zitje in de Gentse gemeenteraad voor de CVP’er. Hij leek ook de 

stem van de homobeweging binnen de CVP te gaan vertegenwoordigen. Zoals eerder gezegd 

bleef de CVP steeds in het ongewisse wanneer het thema homoseksualiteit op de agenda werd 

geplaatst. Door de samenwerking tussen Van Parys en de groep leken de katholieke zuil en de 

homogemeenschap dichter naar elkaar te groeien. Het liep echter mis toen de Gentse 

gemeenteraad zich boog over de antidiscriminatiewet. Die wet had de levensomstandigheden 

voor holebi’s moeten verbeteren. Homo en Geloof Gent verwachtte dat de CVP, in de persoon 

van Van Parys, kleur ging bekennen en instemmen met de wet. Hij onthield zich echter tijdens 

de stemming en dit zorgde voor een breuk.88 Opnieuw bleef de CVP in het ongewisse omtrent 

de thematiek van homoseksualiteit. Het bleek achteraf een van de grootste teleurstellingen die 

de groep moest doorstaan. Het toont aan dat, ondanks nauwe contacten en connecties in de 

politieke wereld, homoseksuelen in Vlaanderen op politieke angst stuitten. 

  

 
85 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
86 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
87 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
88 Ibidem. 



19 

 

Ook de internationale politieke wereld werd meermaals aangeschreven door de leden 

van Homo en Geloof Gent naar aanleiding van (anti)discriminatiewetten. Zo schreef de groep 

in 1988 een brief aan alle Vlaamse Europarlementsleden waarin ze hen opriepen om een 

standpunt in te nemen tegen de “discriminerende Clause 28 van het Britse wetboek.”89 Die 

Clause 28 was een maatregel van de conservatieve regering Tatcher die lokale overheden 

verbood om homoseksualiteit te promoten.90 De leden van Homo en Geloof Gent drongen er 

bij de Vlaamse Europarlementsleden om deze wet te veroordelen en positie in te nemen tegen 

dergelijke discriminerende wetten. Net als bij de stemming van Tony Van Parys kwam de groep 

echter van een kale reis terug. Ook hier namen de politici geen duidelijk standpunt in tegen de 

discriminatie van homoseksuelen. Hoewel Homo en Geloof Gent wel politiek actief was en een 

belangrijke stem binnen de katholieke homobeweging vertegenwoordigde, bleek het lastig te 

zijn om echte politieke veranderingen door te drukken. De politiek was nog niet klaar voor 

zulke veranderingen, terwijl de maatschappij meermaals aangaf dat wel te zijn.91 

Er zijn echter ook geslaagde initiatieven te melden die uitgingen van Homo en Geloof 

Gent. Zo was er de samenwerking met verschillende regionale en nationale groepen rond 

homoseksualiteit en geloof. Voor de organisatie van de Roze Mis werd er bijvoorbeeld 

samengewerkt met De Witte Raven.92 De Witte Raven was een organisatie die zich inzette voor 

mensen die te maken kregen met het aidsvirus. Dit had betrekking op zowel de zieken zelf als 

op hun familie en dit over heel Vlaanderen. Tijdens de Roze Mis werd steeds een collecte 

gehouden voor de groepering en er werd ook spreekgelegenheid gegund aan slachtoffers en 

ouders die getroffen werden door het HIV/Aids.93  Deze band resulteerde ook in gespreks- en 

thema-avonden rond aids die door de twee groepen werden georganiseerd.94 Door een 

samenwerking af te sluiten met een groep als De Witte Raven toonde Homo en Geloof Gent 

opnieuw dat zij een stem wilde zijn voor de brede katholieke homobeweging in Vlaanderen. Ze 

beperkten zich niet louter tot acties in en rond het Gentse. 

Verder werden er ook andere groepen opgericht door leden van de groep zelf. Rik Wijns 

richtte in 1992 de werkgroep Ouders op.95 Het was een groep waarin ouders van pas geoute 

 
89 Leuven, KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en Samenleving, Archief Lieve 

Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/78, Ingekomen en minuut van uitgaande brieven waarin 

de Vlaamse Europarlementsleden wordt gevraagd naar de ondersteuning van het Europees meldpunt voor 

homodiscriminatie ‘Ijsberg’ en de veroordeling van de Britse discriminerende ‘Clause 28’. 
90 ANONIEM, "Britain: section 28 opposed", Off our backs, 18/7, 1988, 3, 3. 
91 Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 
92 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
93 Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, brief “De Witte Raven”, 14 april 1990. 
94 Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 
95 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 



20 

 

homoseksuelen bij elkaar terecht konden om over hun gevoelens en ervaringen te spreken. De 

groep bereikte ouders uit verschillende Vlaamse steden en gemeenten, ze beperkte zich niet tot 

het Gentse. Deze emotionele avonden bleken vaak nodig voor het aanvaardingsproces van de 

ouders, maar ook voor de geoute kinderen zelf. Door getuigenissen van anderen te horen konden 

zij hun eigen proces plaatsen en hun weg naar een leven als (katholieke) homoseksueel 

aanvaarden. Het was echter niet altijd het geval dat de ouders noch homo’s zelf tot die 

aanvaarding kwamen, wat tot hevige discussies leidde.96 De groep ontving op haar hoogtepunt 

een honderdtal aanwezigen en bestaat vandaag nog steeds.  

Naast de werkgroep Ouders richtte Rik Wijns, samen met William Veireman, ook de 

groep Getrouwd en Toch Anders (GETA) op. Aanleiding was een reportage van Paul Jambers, 

uit 1993, over gehuwde koppels waarbij een van de partners anders geaard bleek te zijn.97 Eén 

van de getuigenissen uit die reportage kwam van William Veireman zelf. De getuigen werden 

meermaals aangesproken op hun aantreden in de reportage. Ze werden op straat herkend en 

bedankt voor hun moedige getuigenis waarna heel wat mensen hen vertelden dat het programma 

de goede aanzet was om zichzelf te outen ten opzichte van hun partner.98 Het inspireerde Wijns 

en Veireman om de groep GETA op te richten. Het was opnieuw een groep waar mensen uit 

heel Vlaanderen zich bij konden vervoegen om te spreken over hun emoties en hun ervaringen.  

Homo en Geloof Gent trachtte zowel politiek als maatschappelijk de stem van de 

Vlaamse katholieke homobeweging luid te doen klinken en ook te vertegenwoordigen. Het 

bleek echter snel dat deze stem vooral op maatschappelijk vlak een belangrijke bijdrage kon 

leveren aan de ontwikkeling van de beweging. Door een ontmoetingen met groepen als De 

Witte Raven, Ouders en GETA werden heikele punten waar homoseksuelen en hun naasten 

mee worstelden bespreekbaar, zowel in beperkte groep als in de media. Dit mag dan ook de 

belangrijkste verwezenlijking van Homo en Geloof Gent genoemd worden: ze zijn er als lokale 

groep in geslaagd om de thematiek en het taboe rond homoseksualiteit in Vlaanderen aan te 

kaarten en bespreekbaar te maken. 

Conclusie 

 Uit de analyse blijkt dat Homo en Geloof Gent een essentiële rol speelde bij de 

ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen. Allereerst bleek hun organisatie 

en de activiteiten waaraan de leden deelnamen belangrijk om de aanvaarding van 

 
96 Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 
97 Ibidem. 
98 Ibidem. 



21 

 

homoseksualiteit bespreekbaar te maken in de maatschappij maar ook binnen de katholieke 

kerk. Onder andere door te spreken op de Gezondheidsbeurs en op scholen steken de leden hun 

nek uit door in gesprek te gaan met jongeren, gelovigen en vertegenwoordigers van de Kerk 

over de thematiek. Homoseksualiteit werd bespreekbaar gemaakt en het hielp om gelovige 

homoseksuelen, die worstelden met hun identiteit, zichzelf te aanvaarden. Verder organiseerde 

de groep thema-avonden voor volwassenen die enerzijds leidden tot het uiten van heftige 

emoties van verdriet en angst maar anderzijds ook van opluchting en geluk. Deze avonden 

trokken gelovige homoseksuelen uit heel Vlaanderen aan. Op dat soort avonden was de rol van 

de priesters, die aangesloten waren bij de groep, essentieel. Zij ruilden hun rol als geestelijke in 

voor een rol als luisterend oor. De groep steunde ook acties van andere groepen, zoals bleek uit 

de aanwezigheid van leden van de groep bij de actie op het congres van de CVP in 1996. 

 De belangrijkste activiteit was echter het organiseren van de Roze Mis. Bernard de Cock 

en enkele andere leden van de groep waren essentieel voor de organisatie en de voordracht van 

deze viering. Gedurende de jaren 1990 was de Roze Mis een essentieel onderdeel van het 

programma van de Roze Zaterdag. Hoewel de eerste editie van deze eredienst op heel wat 

maatschappelijk en politiek protest stuitte, werd de Roze Mis steeds populairder. Het werd ook 

een nationaal evenement wanneer de dienst in Brussel werd verzorgd en tweetalig werd 

opgevoerd. Ondanks de populariteit en het belang van de Roze Mis voor heel wat gelovige 

homoseksuelen, werd de dienst in 1998 van het officiële programma gehaald. Dat gebeurde 

onder impuls van Franstalige vrijzinnigen. Dit zorgde voor heel wat teleurstelling bij de groep 

en de rest van de katholieke homoseksuelen. De Roze Mis werd later nog  wel georganiseerd 

maar verdween van officiële programma. De Roze Mis werd echter een bepalend evenement 

binnen de ontwikkeling van de katholieke homobeweging. Het was een nationaal gebeuren dat 

de thematiek van gelovige homoseksuelen in de nationale media bracht en de publieke opinie 

niet onberoerd liet. 

 Naast de Roze Mis trachtte Homo en Geloof Gent ook via de politiek en andere, 

nationale groepen, de ontwikkeling van de katholieke homobeweging in Vlaanderen en de 

emancipatiestrijd mee sturen. Op politiek vlak bleken hun pogingen niet altijd succesvol, zo 

was er heel wat teleurstelling te merken na de stemming over de antidiscriminatiewet in Gent 

en het stilzwijgen van Vlaamse Europarlementsleden omtrent de Britse Clause 28. Op 

maatschappelijk vlak slaagde Homo en Geloof Gent er echter wel in om verschillende groepen 

bij elkaar te brengen. De samenwerking met groepen als De Witte Raven en de oprichting 

groepen als GETA waren van groot belang bij de ontwikkeling van de Vlaamse katholieke 



22 

 

homobeweging. Ze kaarten gevoelige thema’s aan en doorbraken verschillende taboes, zowel 

in beperkte kring als in de media. 

 Homo en Geloof Gent slaagde erin om de katholieke homobeweging in Vlaanderen uit 

de schaduw te doen treden. Door deel te nemen aan manifestaties, beurzen en 

mediaprogramma’s, zette de groep de hele beweging op de kaart. Het beroerde de publieke 

opinie, zowel op een positieve als een negatieve manier, en deed het debat over homoseksuele 

gelovigen oplaaien. Ze zorgden er ook voor dat andere lokale initiatieven en homoverenigingen 

in Vlaanderen, en hun doelstellingen, bekend werden. Hoewel de politieke initiatieven vaak 

niet het gewenste resultaat met zich meebrachten, toonde Homo en Geloof Gent dat 

verschillende maatschappelijke groepen wel klaar waren om katholieke homoseksuelen te 

aanvaarden. De impact die de groep had op de ontwikkeling van de katholieke homobeweging 

in Vlaanderen valt dan ook moeilijk te onderschatten. 

 Met dit scriptieonderzoek hoop ik een aanvulling te hebben geschreven op de bestaande 

historiografie. Het werk van Hellinck, Borghs en Eeckhout bood voornamelijk een inzicht op 

de ontwikkeling van de homobeweging in Vlaanderen en België en toonden aan welke impact 

belangrijke figuren al Suzan Daniel en pastoor Wilfried Lammens hadden op de beweging. De 

impact van lokale verenigingen op de homobeweging bleef in hun werk echter onderbelicht. 

Naar het voorbeeld van Martel in Frankrijk werd er gekozen om een microhistorie te schrijven 

over de Gentse groep en zo te illustreren welke impact ze had op de brede beweging. Hierdoor 

werd de focus in dit onderzoek dan ook gelegd op de werking van Homo en Geloof Gent. Er 

werd gekeken naar de manier waarop de groep initiatieven uitwerkte die de bredere katholieke 

homobeweging in Vlaanderen betrok en hoe deze acties ervoor zorgden dat steeds meer 

gelovige homoseksuelen zichzelf gingen aanvaarden. Daarin mag dan ook de grootste 

verdienste van de groep gezien worden. Enerzijds slaagden zij erin om een open groep te 

vormen waarbinnen iedereen zijn verhaal kwijt kon. Anderzijds trachtten zij met verschillende 

acties de thematiek van gelovige homoseksuelen in Vlaanderen op de kaart te zetten. Doordat 

zij in hun doelstellingen slaagden, mag Homo en Geloof één van de belangrijkste Vlaamse 

homoverenigingen van de jaren 1980 en 1990 genoemd worden. 

   



23 

 

Bronnen  

ANONIEM, "Britain: section 28 opposed", Off our backs, 18/7, 1988, 3. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit De Morgen “Homodag gesteund door 

prominente Vlamingen”, 28 april 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, artikel uit Le Soir “Les homos se refont une identité”, 

17 mei 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, brief “De Witte Raven”, 14 april 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Even na Zeven, 16 mei 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Fax aan de beheerraad FWH, 4 mei 1998. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, correspondentie Roze Mis, 9-10 mei 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, programmaboekje “Kerkdienst Roze Zaterdag”. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Recht op antwoord tijdschrift “Positief”, 10 mei 1990. 

 

Brussel, Privé-Archief Bernard de Cock, Voorbereidende Samenkomst Kerkdienst Roze ’90, 

20  januari 1990. 

 

Een Roze Zaterdag, wie is daar nu tegen?, Roze Aktiefront, < 

https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/>, 

geraadpleegd op 10 juli 2021. 

 

Interview met Bernard de Cock te Brussel op 20 maart 2021. 

 

Interview met Peter Temmerman en Robert Dildick te Wondelgem op 19 maart 2021. 

 

Interview met Rik Wijns en William Veireman te Wondelgem op 21 april 2021. 

https://rozeaktiefront.com/2012/08/07/een-roze-zaterdag-wie-is-daar-nu-tegen/


24 

 

 

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor religie, cultuur en samenleving, 

Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/1, Memorie 

betreffende 'hoe het allemaal begon...’. 

 

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en 

Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/3, 

Memories betreffende (de evolutie in) de werking van de groep.... 

 

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en 

Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/36, 

Stukken betreffende de eigen bijeenkomsten. 

 

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en 

Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/52, 

Stukken betreffende de medewerking aan en het (voorstel tot) meedelen van positieve of 

negatieve kritieken op bijdragen in kranten/tijdschriften of op de radio. 

 

Leuven, KADOC, Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en 

Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/78, 

Ingekomen en minuut van uitgaande brieven waarin de Vlaamse Europarlementsleden wordt 

gevraagd naar de ondersteuning van het Europees meldpunt voor homodiscriminatie ‘Ijsberg’ 

en de veroordeling van de Britse discriminerende ‘Clause 28’. 

 

Leuven, KADOC. Documentatie- en Onderzoekscentrum voor Religie, Cultuur en 

Samenleving, Archief Lieve Deugd, werkgroep Homo en Geloof Gent, BE/942855/316/86, 

Dossiers betreffende de medewerking aan de Roze Zaterdag in het algemeen en de organisatie 

van de Roze Mis in het bijzonder, 5 mei. 

 

Wie zijn we?, Website van het Thomas More Genootschap, < https://thmore.weebly.com/ >, 

geraadpleegd op 07 juli 2021. 

  

https://thmore.weebly.com/


25 

 

Bibliografie 

BONNY Johan "Ik voel plaatsvervangende schaamte voor mijn Kerk", 1 april 2021. 

 

BORGHS Paul, The Gay and Lesbian Movement in Belgium from the 1950s to the Present", 

QED: A Journal in GLBTQ Worldmaking, 3/3, 2016, 29-70. 

 

DE COCK Bernard, Aangeraakt tot liefde: een theologie van lichaam en homoseksualiteit, 

Maarkedal: De Riemaecker Printing, 2012. 

 

DUPONT Wannes, Elwin HOFMAN en Jonas ROELENS, Verzwegen verlangen: Een 

geschiedenis van homoseksualiteit in België, Antwerpen: Uitgeverij Vrijdag, 2017. 

 

EECKHOUT Bart en David PATERNOTTE, "A Paradise for LGBT Rights? The Paradox of 

Belgium", Journal of Homosexuality, 58/8, 2011, 1058-1084. 

 

HELLINCK Bart, "Een droom waarvan we nooit konden vermoeden dat hij mogelijk zou zijn": 

bijdrage tot de geschiedenis van 50 jaar homo- en lesbiennebeweging in Vlaanderen (1953-

2003), Gent: Holebifederatie, 2003. 

 

HELLINCK Bart, Een halve eeuw (in) beweging: een kroniek van de Vlaamse holebi-beweging, 

Gent: Federatie werkgroepen homoseksualiteit, 2002. 

 

HELLINCK Bart, Inventarissen van de archieven van de Holebifederatie vzw en van COHOM 

(Coördinatie Homofilie), het Diensten- en Informatiecentrum “Sjaloom” vzw en Lambda ‘84 

vzw, Leuven: KADOC, 2004. 

 

HELLINCK Bart, "Wilfried Lammens (1930-2008)", Het ondragelijk besef: Nieuwsbrief van 

het Fonds Suzan Daniel, 14, 2008. 

 

HUNT Stephen, "The Lesbian and Gay Christian Movement in Britain: Mobilization and 

Opposition", Journal of Religion & Society, 4, 2002, 1-19. 

 



26 

 

MAGNÚSSON Sigurður Gylfi en István  SZIJÁRTÓ, What is Microhistory?: Theory and 

Practice, New York: Routeledge, 2013. 

 

MARTEL Fréderic, The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968, Stanford: 

Stanford University Press, 1999. 

 

OOSTERHUIS, Harry, “‘Ze zijn er mede behept’. Veranderingen in de confessionele houding 

ten aanzien van homoseksualiteit, 1935-1965”, in Gert HAKMA, Dorelies KRAAKMAN, Maurice 

VAN LIESHOUT (red.) e.a., Goed verkeerd: een geschiedenis van homoseksuele mannen en 

lesbische vrouwen in Nederland,  Amsterdam: Meulenhoff , 1989, 131-146. 

 

OOSTERHUIS Harry, Homoseksualiteit in katholiek Nederland: een sociale geschiedenis 1900 

- 1970, Amsterdam: Archief Socialistiese Uitgeverij, 1992. 

 

Vaticaan herhaalt standpunt: homoseksuele relaties blijven "een ongerijmdheid" en "kunnen 

niet worden gezegend", <https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-

standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/ >, geraadpleegd op 1 april 2021. 

 

WHITE Heather Rachelle, "Proclaiming Liberation: The Historical Roots of LGBT Religious 

Organizing, 1946–1976", Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, 

11/4, 2008, 102-119. 

 

 

https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/
https://www.vrt.be/vrtnws/nl/2021/03/15/vaticaan-herhaalt-standpunt-homoseksuele-relatie-blijven-een-z/

