Veerle Solia

Van: Mediadoc <fa634702@skynet.be>

Verzonden: zondag 13 mei 2012 9:26

Aan: Mediadoc

Onderwerp: Groene Belg 706: Het Goddelijke Universum: Over Pantheisme en Panentheisme
Bijlagen: Panthéisme.JPG

Filosoof 706

Onafhankelijk Belgisch e-dagblad - 13/05/2012 - 10 pagina's

'Het Goddelijke Universum':
Over Pantheisme en Pan-entheisme
"Alles is God" versus "Alles is in God" ?
x|

"There is no official universal symbol for all types of pantheism, but one symbol used by the World
Pantheist Movement is the spiral as seen in the curves of the nautilus shell, or in the spiral arms of a
galaxy, showing the link between the cosmic physical and the biological ." (Wikipedia)

INTRO

Een Groene Belg over pantheisme en panentheisme ...

Hoog verheven. Maar dit ezine zou niet De Groene Belg noemen als het niet ook in zo'n filosofische artikels
uitendelijk om de natuur zou gaan.

Een paar zingevende citaten uit het essay van Pascal Versvavel van vandaag:

e "Mensen beschikken over een aangeboren neiging om een emotionele verbondenheid met ander
levende organismen te voelen. Dit uit zich onder meer in het verschijnsel dat mensen die niet in de
natuur wonen een stukje natuur rondom hen proberen creéren:"

e "De natuur is niet voor ons geschapen maar de natuur heeft ons geschapen: we maken er
onlosmakelijk deel van uit en hebben dus de verplichting om er zorgzaam mee om te gaan. We moeten
de natuur in al haar schoonheid en diversiteit koesteren."

e "Een evenwichtige spiritualiteit bestaat uit drie onderling verbonden dimensies: een innerlijke
dimensie (contemplatie, meditatie, filosofie, artistieke beleving en creativiteit), een sociale (vriendschap,
naastenliefde, sociaal engagement) en een ecologische dimensie (natuurbeleving, natuurmystiek)."

Veel overdenkgenoegens gewenst, jpe

FILOSOFIE




'Het Goddelijke Universum'
OVER PANTHEISME & PANENTHEISME

"Alles 1s God" versus "Alles 1s In God" ?

Pascal Versavel

Spinoza en Einstein, beiden worden ze al naargelang de bron beschouwd als pantheisten of panentheisten. Het
verschil tussen pantheisme en panentheisme is dan ook soms niet duidelijk. De termen zijn afleidingen uit het
Grieks. Pan betekent 'alles’, en betekent 'in', en theos 'God'. Pantheisme wil dus zeggen 'alles is God' en
panentheisme 'alles is in God'.

Om het onderscheid te verduidelijken wend ik mij tot het werk van een pantheist en van een panentheist. Marcus
Borg is een toonaangevend nieuwtestamenticus en christelijk panentheist. Paul Harris maakte voor
internationale instellingen zoals de VN studies over milieu en ontwikkeling en is voorzitter van de World Pantheist
Movement. (Voor zover mij bekend telt deze beweging geen Belgische tak.) Ondanks hun verschillend
godsconcept en tegengestelde metafysica voel ik mij even goed thuis in het panentheisme van Borg als in het
pantheisme van Harris. Beiden zijn vormen van spiritualiteit die verwijzen naar mijn twee culturele wortels:
christendom en vrijzinnig humanisme.

Het pantheisme volgens Paul Harris

¥ the elements of
I

undaretanding the dvinity in
nature and the universe

De term pantheisme werd voor het eerst gebruikt door de lerse schrijver John Toland in 1705. Maar de
pantheistische ideeén en concepten zijn veel ouder. Je vindt ze in verschillende vormen terug bij christelijke en
islamitische (soefi) mystici en filosofen (Eckhart, Ibn Arabi), Griekse en Romeinse stoicijnen (Marcus Aurelius) en
in het taoisme, het hindoeisme en sommige vormen van boeddhisme.

Pantheistische stromingen

Pantheisme kent vele vormen en gedaanten. Er zijn twee overtuigingen die alle pantheisten gemeen
hebben.

Ten eerste geloven ze dat het universum goddelijk is of dat er geen scheiding of verschil bestaat tussen het
universum en God. Het universum is één geheel waar alle individuele dingen deel van uitmaken op een
onderling verbonden wijze. Deze eenheid van het universum en de natuur is geen gevoel of abstract geloof maar
wordt gestaafd door de wetenschap. De ervaring van deze eenheid is het doel van de pantheistische meditatie
en mystiek.

Het tweede gemeenschappelijke element is een diepe eerbied voor of verering van de natuur. Als we het
universum als de hoogste goddelijkheid kunnen beschouwen dan is de natuur de meest nabije, waardevolle en
behartenswaardige uitdrukking ervan. Volgens de Amerikaanse sociobioloog Edward Wilson beschikken mensen

2



over een aangeboren neiging om een emotionele verbondenheid met ander levende organismen te
voelen. Dit uit zich onder meer in het verschijnsel dat mensen die niet in de natuur wonen een stukje natuur
rondom hen proberen creéren: het aanleggen van tuinen, planten van bomen, het in huis halen van planten en
dieren. Op ethisch vlak impliceert het pantheisme een zorgzame houding tegenover alle levende wezens en
ecosystemen.

Het pantheisme valt ruwweg in drie stromingen in te delen.

Dualistische pantheisten denken dat lichaam en geest (ziel) twee gescheiden substanties zijn en dat de
geest (ziel) op een of andere manier de dood van het lichaam kan overleven. Ze geloven echter niet in een hemel
of hel maar wel dat ze steeds worden wedergeboren in dit universum of op deze planeet. Sommige dualistische
pantheisten menen dat het universum zelf een soort van collectieve ziel, geest of intelligentie bezit (die we God
kunnen noemen) die ook aanwezig is in elk individu. Velen onder hen geloven verder dat het universum in de
richting van een bepaald doel evolueert. Bekende dualistische pantheisten zijn Hegel en Teilhard de Chardin.
Dualistisch pantheisme is populair binnen New Age kringen.

Monistische pantheisten geloven dat er slechts één fundamentele substantie is.

Volgens idealistische monisten is dat de geest. De materiéle wereld is een projectie van de geest (of in het
geval van God, de Geest) en voor sommigen zelfs gewoon een illusie. In het Westen kent deze stroming weinig
aanhang maar ze komt veel voor bij sommigen hindoeistische en boeddhistische (yogacara) scholen.

Materialistische monisten menen dan weer dat materie/energie de enige reéle substantie is en dat de geest
een product is van de materie. Het wetenschappelijke pantheisme behoort tot deze stroming.

Wetenschappelijk pantheisme

Wanneer materialistische of naturalistische pantheisten stellen dat het universum God(delijk) is, verwijzen ze niet
naar enige bovennatuurlijke persoon of kracht maar bedoelen ze dat ze dezelfde verering en ontzag voelen ten
aanzien van de natuur en het universum als gelovigen voor God. Het universum dat zichzelf schept en
organiseert, is in zijn fundamentele mysterie en overweldigende kracht het enig echte ‘goddelijke’. Critici vinden
dat dergelijke pantheisten een overbodige en misleidende extra haam geven aan het universum door God en het
universum als synoniem te gebruiken . Maar, zo repliceert Harris, het universum als God(delijk) omschrijven is
niet betekenisloos. Het vertelt inderdaad niets extra over het universum zelf maar het drukt wel de krachtige
emoties van pantheisten ten aanzien van het universum en natuur uit.

Maar er zijn ook pantheisten die het woord '‘God’' omwille van de conventionele betekenis liever vermijden. Het
wetenschappelijke of naturalistische pantheisme is immers een vorm van religieus atheisme: het verwerpt het
bestaan van een bovennatuurlijke en persoonlijke God die het universum heeft geschapen . Hun voorwerp van
verering is het universum en de natuur zelf. De natuur is niet voor ons geschapen maar de natuur heeft ons
geschapen: we maken er onlosmakelijk deel van uit en hebben dus de verplichting om er zorgzaam mee om te
gaan. We moeten de natuur in al haar schoonheid en diversiteit koesteren.

Alle materie, energie en leven vormen volgens Harris een onderlinge eenheid waar we deel van uit maken.
Materie is geen minderwaardige substantie in vergelijking met de geest maar wonderbaarlijk levendig en
creatief. Materie is volgens de moderne fysica onderling uitwisselbaar met energie. Het omvat voor pantheisten
verder ook anti-materie en onzichtbare krachten en velden die we kunnen waarnemen door hun effecten (zoals
zwaartekracht of elektromagnetische velden.) Als het menselijke brein en al de gedachten die het produceert,
zoals de inzichten van de Boeddha en Einstein, manifestaties van materie zijn, dan is materie volgens Harris
subliemer dan de meeste mensen ooit vermoed hebben.

Lichaam, psyche en geest zijn niet gescheiden maar onafscheidelijk één. Daaruit volgt dat er geen ziel is die
de dood kan overleven. Acceptatie van de dood is essentieel voor een wetenschappelijk pantheist. Vele
pantheisten vinden troost bij de gedachte dat wanneer ze sterven hun elementen en energie opgaan in de
natuur die ze liefhebben en de bouwstenen vormen van nieuwe levensvormen.

Het universum heeft geen geest. Bewustzijn en intelligentie zijn wel onderdeel van het universum,
namelijk in de vorm van het bewustzijn en intelligentie van mensen en ander voelende wezens op aarde (en wie
weet andere planeten.) In zeker zin kunnen intelligente wezens beschouwd worden als het bewustzijn van de
kosmos. Wetenschap en empirische waarneming vormen de beste methoden om kennis over het universum te
verwerven. leder individu heeft directe toegang tot de ultieme werkelijkheid, dit is het universum en de natuur zelf,



door middel van perceptie en emotie. Er bestaat geen geheime wijsheid die enkel toegankelijk is door schriftelijke
openbaringen of goeroes.

Agnostic

Neo-Pagan

- Dnuglas Yoz

1M ay-2008

Religie van 21ste eeuw?

Harris is optimistisch over de groeikansen van het (wetenschappelijk) pantheisme. Het sluit immers naadloos
aan bij onze tijd. Pantheisme heeft een gezonde en positieve attitude tegenover seks en het lichaam. Het biedt
een antwoord op de ecologische crisis. Het past perfect bij het ruimtetijdperk waarin we steeds meer leren
over het universum. En het omarmt zonder voorbehoud alle wetenschappelijke inzichten. Wetenschap
evolueert van een louter mechanistische reductionistische visie naar een meer holistisch begrip van de
complexiteit van het universum. In het licht van de mysteries van de kwantumfysica en kosmologie lijkt een
eenvoudig 'naakt' atheisme ontoereikend als religieuze filosofie. We zien ook een groeiende aanhang van
religies met een pantheistische en natuur georiénteerde insteek, zoals taoisme, zen, paganisme (modern
heidendom, zoals nieuwe heksen) en Deep Ecology.

Maar om het pantheisme bekender te maken en samen sterker te staan is het nodig dat het zich organiseert.
Veel pantheisten staan daar echter huiverachtig tegenover, vaak omwille van negatieve ervaringen met
traditionele religieuze organisaties.

In de VS zijn er niettemin twee pantheistische organisaties opgericht. De Universal Pantheist Society staat
open voor alle strekkingen binnen het pantheisme.

De World Pantheist Movement richt zich dan weer op alle vormen van naturalistische spiritualiteit:
wetenschappelijk pantheisme, religieus humanisme, religieus naturalisme, positief atheisme, deep ecology,
filosofisch taoisme, modern stoicisme, Gaia religie en Westerse vormen van boeddhisme die het bovennatuurlijke
afwijzen.

Op haar website vat deze beweging haar visie in volgende punten samen:

verering van de natuur en het universum

actief respect en zorg voor de rechten van alle mensen en andere levende wezens

het vieren van ons leven in ons lichaam op deze mooie planeet als een genoegen en een voorrecht

een stevig naturalisme zonder het geloof in bovennatuurlijke dimensies of fenomenen

respect voor de rede, het bewijs en de wetenschappelijke methode als beste manier om de natuur en het
universum te begrijpen

e het verdedigen van religieuze tolerantie, vrijheid van religie en totale scheiding van kerk en staat



Maar de grootse groeipool van het moderne pantheisme ziet Harris in gelovigen in de traditionele religies die
hun geloof op pantheistische wijze herinterpreteren Een voorbeeld is Creation Spirituality, opgericht door
de uit zijn priesterfunctie ontzette Matthew Fox die het christendom in hoge mate op pantheistische wijze
herinterpreteert. Maar Fox noemt zichzelf een panentheist. Panentheisme neemt een tussenpositie in tussen het
theisme en pantheisme. Misschien zal het als een historische tussenfase fungeren van theisme naar
pantheisme. In het volgende deel neem ik een voorbeeld van het panentheisme onder de loep.

Het panentheisme volgens Marcus Borg

i GOD
WS+

+NEV ER
vt E ) KNE\W :";'.E'.:I::':if":j'l:

f Be Consigy Auwthor of the National Bestseller

Kok dr g : ”.-'u-'iu.-g'Jr- IS |.g.'r:.lr _|".r.-r the Frest Trone

]

e e MARCUS J. BORG

BT MARCUS BORG
WITH TisM SCORER

A breath of Tresh aiv, a liberaring ook for Jews
sl Clidstinns alike,” -

— ol koeshnee, auehor ol
-l_ W hews Bivaed Tiwvaps .I'.lulull.-ur fi Covwed Popils

Omdat hij als kind christelijk opgevoed werd, dacht Marcus Borg dat hij wel wist wat het woord God
betekent: een bovennatuurlijk wezen ergens daarbuiten dat de wereld geschapen heeft, dat af en toe in de
aardse aangelegenheden tussenkwam (zoals opgetekend in de bijbel) en bij wie we na de dood in de hemel
zouden zijn, op voorwaarde dat we deden of geloofden wat hij van ons verlangde. Als jongvolwassene
evolueerde Borg van theisme via deisme naar atheisme. In feite doorliep hij onbewust de westerse
cultuurgeschiedenis. Van het atheisme zette hij de stap naar panentheisme. (Waarbij ik me dus afvraag of
dit dan de voorbode van een nieuwe fase in de Westerse religieuze cultuurgeschiedenis is.)

Godsconcepten

Volgens Borg vinden we in de bijbel en de christelijke traditie twee basisconcepten over God die
fundamenteel verschillend zijn.

Het eerste, dat hij omschrijft als het 'bovennatuurlijke theisme', is dat van de bovennatuurlijke God ergens
daarbuiten, het Godsbeeld van zijn kindertijd en het wijdst verspreid onder christenen en niet-christenen. Zo wijd
verspreid zelfs dat de meeste mensen, zowel gelovigen en als ongelovigen, het christendom identificeren met dit
Godsbeeld. God is transcendent, d.w.z. staat boven of buiten de wereld. Deze God kan men niet ervaren, men
moet er in geloven.

Het tweede basisconcept is God als de alomvattende Geest. God als de Geest (Spirit) of het heilige is een niet-
materiéle laag of dimensie van de werkelijkheid rondom ons. Alles wat er is, is in God. God is meer dan het
universum maar het universum is in God. Dit Godsconcept is panentheisme. Dit panentheisme maakte het voor
Borg mogelijk terug christen te zijn. Want hoewel het transcendente Godsbeeld als typisch christelijk wordt
beschouwd stelt de orthodoxe christelijke traditie eigenlijk dat God zowel transcendent als immanent is. Het
panentheisme bevestigt dat God zowel transcendent als immanent is, terwijl het bovennatuurlijk theisme de

5



immanentie van God miskent. Binnen het christendom groeide zelfs de opvatting dat transcendentie en
immanentie elkaar wederzijds uitsluiten.

Merkwaardig gingen christenen naarmate de transcendente bovennatuurlijke God steeds onwaarschijnlijker werd,
zich steeds harder vastklampen aan dit Godsconcept. De taal van de bijbel en de christelijke devotie creéert
inderdaad de indruk dat God een bovennatuurlijk antropomorf wezen is buiten het universum.

Maar er is ook een andere taal in de bijbel te vinden die stelt dat de natuur en de mensen vervuld zijn met de
glorie (lees heiligheid) van God. Buitengewone ervaringen (zoals mystieke ervaringen) van het heilige, zowel
binnen de christelijke als andere tradities, suggereren eveneens dat God of het heilige niet enkel daarbuiten is
maar ook hier rondom ons. (Dergelijke ervaringen zijn voor Borg geen Godsbewijzen maar wel aanwijzingen voor
de mogelijkheid ervan.) Het transcendente karakter van God verwijst dan weer naar het mysterie en de
onuitdrukbaarheid van God. Zoals Augustinus het formuleerde: 'Voor je God ervoer, dacht je dat je kon praten
over God; wanneer je God begint te ervaren, besef je dat wat je ervaart niet in woorden kan worden uitgedrukt'.
Als ons denken over God (onze concepten, onze beelden) zijn pogingen om het onuitdrukbare uit te drukken. Dit
geldt evenzeer voor het panentheistische Godsconcept.

Godsmodellen

In de bijbel vinden we heel wat verschillende beelden van God. Er zijn beelden afkomstig uit de politieke
wereld (God als koning, krijger, wetgever), het dagelijkse leven (God als pottenbakker, herder, vader, moeder,
minnaar, wijze vrouw, barende vrouw) en de natuur (God als leeuw, beer, vuur, wind, rots). Al deze metaforen
hebben zich gegroepeerd rond twee modellen van God: het monarchale model (God als koning) en het model
van de Geest (Spirit) Het monarchale model is het dominante model binnen het christendom maar daarnaast is
ook het model van de Geest als alternatief blijven bestaan. Deze twee modellen corresponderen respectievelijk
met het transcendente en transcendente-immanente basisconcept van God. Zoals steeds zijn dergelijke
modellen ideaaltypes en verwerken aanhangers van een bepaald model elementen van het andere in hun visie.

Zoals de term aangeeft steunt het monarchale model op het beeld van God als koning. God wordt verbeeld als
een mannelijke autoriteitsfiguur die de heerser van het universum is. Omdat de aardse koningen mannen zijn,
wordt God voorgesteld als mannelijk. Net als zijn aardse tegenhanger is hij de wetgever en rechter. Maar hij is
veel machtiger, hij is almachtig. Dit beeld suggereert ook dat God veraf is. De afstand tussen koning en
onderdaan (sociaal, cultureel en ruimtelijk) was ten tijde van de bijbel ook al immens. Net zoals de aardse koning
op een heuvel in een ommuurd paleis woont, zo staat God buiten de wereld. Onze verhouding tot deze God is die
van onderdaan. Bovendien zijn we dan nog eens ongehoorzame en onbetrouwbare onderdanen. We zijn zondig
omdat we ons niet houden aan Gods wetten en net als misdaad verdient zonde straf. Maar deze God houdt toch
van zijn onderdanen en biedt hen de kans hun verdiende straf te ontlopen. Dat kan door offers en oprecht
berouw. Binnen het koninkrijk Israél werd dit geinstitutionaliseerd in de tempelcultus van Jeruzalem. In de

6



christelijke versie gaat de liefde van God zelfs zo ver dat hij zijn eigen zoon offert. Binnen dit model wordt Jezus
de koning die over ons zal oordelen bij het Laatste Oordeel. Dit monarchale model maakt van zonde (in de zin
van ongehoorzaamheid aan God) en schuld het centrale thema binnen het christendom. Het leidt tot een
negatief beeld van onszelf, namelijk zondaars die berouw moeten hebben. Berouw wordt dan vooral gezien als
het hebben van een heel slecht gevoel over zichzelf. De interne dynamiek van het christendom wordt ook een
prestatiemodel: onze eeuwige bestemming hangt af van het voldoen aan vereisten (gehoorzamen, geloven).
Ideologisch gaat het gepaard met de dominantie van de mens over de natuur, van de elite over de massa en
van de man over de vrouw. De schepping is een product van God: God staat in de relatie tot de schepping als
een pottenbakker tot zijn pot. De radicale scheiding tussen God en schepping maakt van de natuur niets heilig.
Zoals God heerst over het universum mag de mens heersen over de natuur. Het versterkt een
antropocentrische visie op de natuur: de natuur heeft enkel een instrumentele waarde voor de mens, geen
intrinsieke waarde op zich. Het monarchale model is vaak gebruikt om de maatschappelijke structuur te
legitimeren. De aardse koning is een soort regent aangesteld door God. (Dit neemt niet weg dat het beeld van
God als koning ook vaak gebruikt werd, om de macht van de aardse koning te ondermijnen, zoals de profeten en
Jezus gedaan hebben.) Tot slot legitimeert God als mannelijke monarch de overheersing van mannen over
vrouwen.

Gelukkig zijn vele christenen die binnen dit model van God als koning leefden er in geslaagd om de liefde van
God centraal te stellen en zo het model te overstijgen.

Er is echter ook een ander model, dat van de Geest. In de Bijbel wordt Geest vaak gebruikt om Gods
aanwezigheid in de schepping, de geschiedenis van Israél en het leven van Jezus en de vroege kerk aan te
duiden. Als metafoor voor het heilige verbeeldt de Geest God als een non-materiéle werkelijkheid die het hele
universum doordringt maar tegelijk meer is dan het universum. Het heeft dus een bredere betekenis van de
Heilige Geest in de christelijke doctrine. Het Hebreeuwse woord dat als geest vertaald wordt is ruach en betekent
ook wind en adem. Beide zijn onzichtbaar maar reéel. We kunnen de wind niet zien maar wel de aanwezigheid
en de effecten ervan voelen. De adem is als de wind in het lichaam.

Metaforisch is God als de Geest in en buiten ons. Het roept zowel nabijheid als transcendentie op. Een
aantal andere metaforen die met dit model samenhangen zijn God als moeder, intieme vader (de abba van
Jezus; in tegenstelling tot autoritaire en patriarchale vader die in het monarchale model thuishoort) en wijsheid
(Sophia, de vrouwelijke verpersoonlijking van de wijsheid van God). Dit model beinvioedt ons Godsbeeld op
verschillende manieren. Het roept een gevoel van nabijheid, relatie en verbondenheid op. Het gebruik van
mannelijke en vrouwelijke metaforen zorgt er voor dat we God niet langer identificeren met het mannelijke maar
maakt duidelijk dat God uiteindelijk mannelijk noch vrouwelijk is.

Het gebruik van zowel antropomorfe als niet-antropomorfe metaforen heeft een dubbele implicatie. Antropomorfe
beelden van het heilige worden soms gezien als menselijke projecties (maar dat geldt voor alle Godsbeelden)
maar ze suggereren ook een persoonlijke dimensie in de relatie tot God. Maar de niet-antropomorfe beelden
maken dan weer duidelijk dat God meer is dan een persoon. Samen leiden ze tot de conclusie dat de relatie tot
God een persoonlijke relatie is, ook al is God dus meer dan een persoon. Het heilige is niet gewoon een
levenloos mysterie maar een aanwezigheid.



Al deze metaforen hebben een affectieve dimensie die onze psyche beinvioedt. God als wind en adem of
verzorgende moeder voelt heel wat anders aan dan God als koning, wetgever en rechter. Zonde krijgt ook een
andere betekenis. Het is geen ongehoorzaamheid aan God maar een vervreemding van God, afgescheiden zijn
van de Geest die rondom ons, blindheid voor de aanwezigheid van God. Het christelijke leven staat dan ook in
het teken van het herstel van deze relatie door het openen van het hart voor God. Dit resulteert in een
transformatie die zich uit in een groeiend mededogen.

Spiritualiteit en natuurbeleving

Franciscus van Assisi

Borg laat jammer genoeg na de implicaties van het panentheisme voor onze houding t.0.v. de natuur door te
denken. Een consequent doorleefd panentheisme leidt immers tot een andere relatie met de natuur dan binnen
het bovennatuurlijke theisme. Dit ziet de natuur immers als een nuttig gebruiksinstrument door God geschonken
aan de mens en waar de mens naar eigen goeddunken mag over heersen. Maar ook in dit geval betuigt de mens
weinig respect aan God door de vrucht van zijn creatieve schepping te verknoeien voor geld en luxe. De
ontheiliging van de natuur door het theistische christendom wordt door de Belgische filosoof Ulrich Libbrecht
treffend omschreven als vadermoord.

De Joodse mysticus Jezus van Nazareth vatte het religieuze leven samen als twee opeenvolgende richtlijnen:
‘Bovenal bemin God en heb uw naaste lief als uzelf.' De Benedictijner monnik Laurence Freeman merkt op
dat het vanuit theologisch oogpunt inderdaad in die volgorde gebeurt maar vanuit psychologisch oogpunt
omgekeerd. Enkel wie zichzelf op waarachtige wijze liefheeft (wat iets anders is dan eigenwaan, egocentrisme
en narcisme) kan zijn naaste op waarachtige wijze liefhebben. En God waarachtig beminnen kan pas als we
geleerd hebben ons naaste waarachtig te beminnen als onszelf.

Voor een panentheist geldt voor de natuur hetzelfde als de naaste. Net zoals de theist God kan ervaren in het
gelaat van de ander (zie het werk van Martin Bliber en Levinas), kan de panentheist daar bovenop God ervaren
in het contact met de natuur. Omdat de natuur goddelijk is, verloopt de weg naar God ook via de natuur.

Een evenwichtige spiritualiteit bestaat dus uit drie onderling verbonden dimensies: een innerlijke
dimensie (contemplatie, meditatie, filosofie, artistieke beleving en creativiteit), een sociale dimensie
(vriendschap, naastenliefde, sociaal engagement) en een ecologische dimensie (natuurbeleving,

8



natuurmystiek). Dit geldt mijns inziens voor elke vorm van spiritualiteit: agnostisch, atheistisch, theistisch,
pantheistisch, panentheistisch... Voor een panentheist kan God beminnen niet zonder de natuur te eren want de
natuur is een deel van God. De natuur ontheiligen of vernietigen betekent dus een deel van God ontheiligen of
vernietigen. Is er een grotere zonde denkbaar?

Bronnen:
Marcus Borg: The God we never knew. Beyond dogmatic religion to a more authentic contemporary faith, 1997.
Paul Harris: Pantheism. Understanding the divinity in nature and the universe, 1999.

Universal Pantheist Society: www.pantheist.net

World Pantheist Movement: www.pantheism.net

De Groene Belg-Abonnement

Voor ieder met beperkt budget: 10 tot 25 Euro / jaar

Gewoon abonnement: 50 Euro / jaar

Steunabonnement: 75 of 100 of ... Euro / jaar
Abonnement te betalen op 425-3156711-39 van vzw Mediadoc, Broux 73, 4830 Limbourg

www.mediadoc.be - www.degroenebelg.be

De Groene Belg is een onafhankelijke uitgave van vzw Mediadoc. Voor alle correspondentie:
mediadoc.diva@skynet.be




