
KADOC 
INTERNATIONALE 
NIEUWSBRIEF 2014



2

COLOFON
MEDEWERKERS
Lieve Claes
Joris Colla
Jan De Maeyer
Carine Dujardin
Karim Ettourki
Jo Govaerts 
Vera Hajtó
Roeland Hermans
Peter Heyrman
Godfried Kwanten
Dominique Lason
Ingrid Quix
Kristien Suenens
Karen Van Dijck
Tine Van Osselaer
Luc Vints

VORMGEVING
Alexis Vermeylen

ILLUSTRATIES 
KADOC

JAARLIJKS

INHOUD
‘Mijn droevig beroep van grafmaker’ 
Oorlogsdagboek van Valerius Claes (1914-1915)	 3

Een halve eeuw Marokkaanse migratie
Migratie-erfgoed en -onderzoek	 5

Opheffing, diaspora, herstel 
De jezuïetenorde, 1773-1850	 7

De ‘Hongaartjes’ 
Belgisch-Hongaarse kinderacties (1923-1927 en 
1946-1948)	 10

Eugène Yoors en de Rozenkruisers 
Minder bekend facet uit het leven van de kunstenaar	 12

“Zing en wees vroom”
Muzikaal erfgoed	 15

Godsvrucht op grote schaal 
Bonden van het Heilig Hart / Kerk en Wereld	 19

De ODIS-databank 
Een vertrouwd instrument in een nieuw en ruimer jasje 	 22

Christian Homes 
Nieuwe KADOC-publicatie	 25

Nieuwe publicaties	 27



3

een stuk ontgroeven ze lichamen van mannen, vrouwen en 
kinderen. Vaak waren ze verplicht de doden zonder kist te 
begraven. Alleen de kerkelijke gebeden hielden de schijn op 
van een waardige begrafenis. “Het spijt mij zoo met dooden 
te moeten omgaan.” 

Begin 1915 kreeg Claes de vraag om lichamen van Duitse 
soldaten in de ruime omgeving van Leuven te ontgraven. Hij 
twijfelde - “Ik verricht dit werk niet graag voor de rekeningen 
van de vijand (…).” - maar besloot “dat een werk van liefda-
digheid en opoffering tegenover de dooden noch nationali-
teit, noch politiek moet kennen.” De daaropvolgende weken 
brachten Duitse onderofficieren hem naar buurgemeenten 
van de universiteitsstad. De nieuwsgierige blikken van de in-
woners, die hem en zijn Duitse gezelschap nastaarden, con-
fronteerden de pater met de moeilijke evenwichtsoefening 
van zijn taak.

MENTALE VERWERKING

Claes’ aanvankelijke twijfel om de lichamen van Duitse sol-
daten te bergen én zijn besluit het toch te doen, reveleren 
twee thema’s die het dagboek kenmerken: de Duitse schuld-
vraag en de rol van zijn religieuze overtuiging bij de uitvoe-
ring van zijn opdracht. Telkens weer stelde Claes vast dat de 
gruweldaden van eind augustus tot een dovemansgesprek 
leidden met de Duitsers die hij ontmoette tijdens zijn inter-
venties. Tot zijn grote ergernis schoven ze de verantwoorde-
lijkheid voor de wandaden tegen de burgerbevolking van 
zich af. Meer zelfs, ze legden die bij de burgers zelf, die de 
Duitse troepen beschoten zouden hebben, de zogenaamde 
francs-tireurs. Toen Claes op weg was om twee gewonde 
meisjes op te halen, maar door een Duitse onderofficier werd 
gevraagd eerst de lichamen van Duitse soldaten te bergen, 
argumenteerde die laatste: “O, die hebben zeker op ons ge-
schoten, anders zouden zij niet gekwetst zijn!”

‘MIJN DROEVIG BEROEP VAN 
GRAFMAKER’
OORLOGSDAGBOEK VAN VALERIUS 
CLAES (1914-1915)
DOMINIQUE LASON & ROELAND HERMANS

De herdenking van het begin van de Eerste Wereldoorlog 
kan op veel belangstelling rekenen. Tentoonstellingen, 
boeken, documentaires en een televisieserie brengen 
bekende, maar vaak ook minder bekende facetten van 
de oorlog onder de aandacht. Al die initiatieven vragen 
om een ‘terugkeer’ naar de bronnen. Ook de erfgoed-
collecties van KADOC worden veel geraadpleegd. Voor-
al voor de oorlogsdagboeken bestaat veel interesse. Ze 
maken de gebeurtenissen aan het front of in het bezette 
land tastbaar. Een mooi voorbeeld is het weinig beken-
de dagboek van Valerius Claes, van 26 augustus 1914 tot  
1 mei 1915, dat Leuven als decor heeft. Het dagboek is een 
unieke stem in de geschiedenis van de ‘Sack of Leuven’, 
als getuigenis van de menselijke ravage en de persoon-
lijke verwerking van de gebeurtenissen door een jonge 
religieus.

Toen de Eerste Wereldoorlog uitbrak, verbleef Valerius Claes 
(1884-1958) in Leuven. Sinds enkele jaren was de universi-
teitsstad de thuishaven van de kapucijn. Na zijn priesterwij-
ding in 1907 behaalde Claes er een doctoraat in de politieke 
wetenschappen en ontpopte hij zich als de spilfiguur van de 
lokale christelijke arbeidersbeweging. Op 19 augustus 1914 
palmden de oprukkende Duitse troepen de stad in. De eerste 
dagen van de bezetting verliepen zonder al te zware inciden-
ten, maar de avond van 25 augustus keerde het tij: Duitse 
soldaten schoten in het wilde weg, plunderden huizen en 
sleurden burgers de straat op, namen ze gevangen en execu-
teerden er tientallen op het stationsplein. Het stadcentrum 
stond die nacht in lichterlaaie. ’s Anderendaags begon Claes 
zijn dagboek: “Voos en dom sta ik soms te kijken zonder iets 
te zien.”

GEEN FIGURANTENROL

Niet toevallig startte Claes zijn verhaal daar. De eerste ge-
wonden kwamen die ochtend in het Sint-Thomashospitaal 
binnen, waar hij als vrijwilliger werkte. Het was ingericht in 
de gebouwen van het Hoger Instituut voor Wijsbegeerte en 
het naburige Leo XIII seminarie. Niet iedereen kon op eigen 
kracht het noodhospitaal bereiken en samen met een andere 
vrijwilliger trok Claes met een draagbaar de verwoeste stad 
in. Daarbij verloren ze kostbare tijd door Duitse soldaten, 
met wie het regelmatig tot een verbale confrontatie kwam. 
Uit bezorgdheid voor de volksgezondheid kregen ze er na 
een paar dagen een taak bij: het bergen van de lijken die 
zich in het puin bevonden of die inderhaast waren begraven. 
Met twee paarden, een lijkkoets, “een armband van ’t Rood 
Kruis, een voorschot en als ontsmettingsmiddel wat chloor-
kalk en phenylzuur” doorkruisten ze met een extra vrijwil-
liger de stad. Claes schuwde de details niet: “Wat verder, 
tusschen de struiken, bemerken wij eene andere mensche-
lijke gedaante; hier is de ontbinding nog verder gevorderd, 
van de spieren van het hoofd blijft bijna niets meer over, en 
dan de vliegen, de wormen, de walgelijke reuk…” Weken aan 

Valerius Claes aan het werk in Korbeek-Lo en Boutersem in het 
voorjaar van 1915.
[Archief Kapucijnen - Vlaamse provincie]



4

wilskracht en weer plichtbesef verkregen hebben; dank zij 
het lijden der slachtoffers, zullen wij beter geworden zijn.”

NA DE OORLOG

Het dagboek van Claes bestaat uit losse bladen, samenge-
voegd in een kartonnen mapje. Tussen de regels staan verbe-
teringen en aanpassingen en enkele keren blikt de auteur in 
een voetnoot terug op de gebeurtenissen. Het gaat dus niet 
om een origineel dagboek. Vermoedelijk redigeerde Claes de 
tekst op basis van korte notities die hij in de eerste oorlogs-
maanden maakte. Paste die inspanning in de oproep van 
kardinaal Mercier aan de clerus in 1919 om de oorlogserva-
ringen neer te schrijven en zo de solidaire houding van de 
kerk met het lijdende vaderland te illustreren?

Tot een echte uitgave van het dagboek kwam het nooit. In 
het archief bevindt zich wel nog een handgeschreven Fran-
se vertaling en Claes’ feitenrelaas werd ook opgenomen in 
het lijvige Rapports sur les attentats commis par les troupes 
allemandes pendant l’invasion et l’occupation de la Belgique 
(1922-1923). Dat was het resultaat van een onderzoekscom-
missie over de wreedheden van de Duitsers die in 1919 door 
de Belgische overheid werd opgericht en waarvoor de pater 
had getuigd. De handgeschreven versie in het archief biedt 
echter een meer directe toegang tot de ervaringen van Claes, 
al was het maar omdat sommige gruwelijke details minder 
beeldend in het officiële rapport werden beschreven.

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/5, 4-9]

Bijzonder pijnlijk voor Claes was de ontmoeting begin sep-
tember met Carl Sonnenschein (1876-1929), die hij kende van 
zijn studiereis naar Mönchengladbach in 1911. Al tijdens zijn 
studies in Leuven was Claes gefascineerd door de Duitse so-
ciale politiek en tijdens reizen naar Berlijn en Mönchenglad-
bach raakte hij nog meer onder de indruk. De sociale voor-
zieningen voor de Duitse arbeiders waren volgens hem een 
voorbeeld voor de rest van Europa en na zijn terugkeer in 
Leuven probeerde hij de opgedane kennis in de praktijk toe 
te passen. Hij bleef in contact met priester Sonnenschein, die 
actief was in de katholieke arbeidersbeweging in het Rijn-
land. “Wij waren zelfs vrienden”, schreef Claes. De ontgoo-
cheling was groot toen Sonnenschein de Duitse acties bleef 
verdedigen, zelfs nadat hij de vernielingen had gezien. De 
soldaten hadden zich op rechtmatige wijze verdedigd, klonk 
het. “Er valt hier niets te verontschuldigen, er moet alleen 
uitgelegd worden.”

Niet alleen strookte die ‘uitleg’  niet met de zienswijze van 
Claes (en van veel waarnemers), het ging ook in tegen zijn re-
ligieus geïnspireerd rechtvaardigheidsgevoel. Tegenover het 
cynische, berekende antwoord van de Duitsers plaatste hij 
een teleologische verklaring: “Waarom zooveel lijden? Waar-
om een einde maken aan het leven van zooveel onschuldige 
wezens? (…) Neen, al dit lijden, al die tranen kunnen niet 
nutteloos zijn! De rechtvaardigheid moet zegepralen! Gods 
barmhartigheid zal ons arm land en die talrijke ongelukki-
ge zielen genadig wezen!” Die zienswijze bood niet alleen 
een verklaring, maar ook troost en volharding op momen-
ten van vertwijfeling. Onderweg naar het hospitaal met een 
zwaargewonde vrouw, overmanden angst en verdriet hem: 
“(…) onwillekeurig bid ik God om hulp en barmhartigheid. 
Hij beschikt over ons lot, ik laat alles aan Hem over en dit 
schenkt mij de innerlijke vrijheid en een gevoel van zeker-
heid weder.”

In zijn notities van 1 mei 1915, toen Claes het dagboek afrond-
de, blikte hij terug - “in ’t geheel 309 lijken onderhanden ge-
had” - én keek hij vooruit. Hij koesterde hoop op de gealli-
eerde eindoverwinning, maar rekende er ook op dat de offers 
van de doden, gewonden en nabestaanden niet zonder zin 
zouden blijven: “Er zal weer goedheid en welwillendheid, 
weer naastenliefde onder de menschen heerschen; de karak-
ters zullen sterker en ernstiger geworden zijn, zij zullen weer 

Valerius Claes en zijn helper Lucien Speder bij de berging van 
een slachtoffer in de binnentuin van het Jozefietencollege in 
september 1914.
[Archief Kapucijnen - Vlaamse provincie]

Bladzijde uit het dagboek van Valerius Claes.
[Archief Kapucijnen - Vlaamse provincie]



5

ERFGOED EN HISTORIOGRAFIE 

De veelzijdige projecten rond 50 jaar migratie tonen aan dat 
Vlaanderen duidelijk een inhaalbeweging heeft ingezet om 
de buurlanden bij te benen. Daar is men al een tijd bezig 
het erfgoed van minderheden een plaats te geven in de erf-
goedwerking. Zowel in Frankrijk, Engeland als in Nederland 
werden de voorbije jaren boeiende projecten gerealiseerd 
waarin dat erfgoed een centrale plaats kreeg. Daarbij springt 
de interactie tussen erfgoed en onderzoek in het oog. De erf-
goedprojecten detecteren, verzamelen en tonen diverse erf-
goedcollecties, maar met het verzamelde materiaal bieden 
ze tegelijk een springplak voor verder onderzoek. 

Een voorbeeld daarvan is het Nederlandse project Rif Tour. 
Van 8 juli tot 12 augustus 2009 trok een bus door Noord-Ma-
rokko met een reizende tentoonstelling die speciaal werd 
ontwikkeld in het kader van het project Rif Tour, een erf- 
goedinitiatief van Museon in Den Haag, het Centrum voor de 
Geschiedenis van Migranten en het Samenwerkingsverband 
Marokkaanse Nederlanders. Aanleiding was de 40-jarige 
herdenking van het bilateraal akkoord (14 mei 1969) tussen 
Nederland en Marokko om arbeiders te werven voor de Ne-
derlandse industrie. Rif Tour vertelde met materieel en im-
materieel erfgoed de geschiedenis van de eerste Marokkaan-
se arbeiders in Nederland. In Noord-Marokko registreerden 
de erfgoedmedewerkers bijkomende verhalen van achterge-
bleven en teruggekeerde Marokkanen. Via een weblog kon 
men het bustraject op de voet volgen. Het project mondde 
niet alleen uit in een tentoonstelling, maar ook in een educa-
tief programma en de publicatie Marokkanen in Nederland. 
De pioniers vertellen. 

EEN HALVE EEUW MAROKKAANSE 
MIGRATIE 
MIGRATIE-ERFGOED EN -ONDERZOEK

KARIM ETTOURKI 

De herdenking van de bilaterale akkoorden tussen  
Marokko en België uit 1964 ging in 2014 niet onopge-
merkt voorbij. KADOC was nauw betrokken bij verschil-
lende initiatieven. Dat is niet verwonderlijk. Als erfgoed-
instelling focust het centrum immers op de dynamische 
en veelzijdige wisselwerking tussen religie, cultuur en 
samenleving sinds het midden van de achttiende eeuw. 
Die wederzijdse beïnvloeding van het religieuze, cultu-
rele en maatschappelijke domein wordt nadrukkelijk in 
een multicultureel en interreligieus perspectief ontslo-
ten, bestudeerd en getoond. Zo stellen we onder meer 
vast dat bij de opvang van migranten in de Vlaamse sa-
menleving het christelijke middenveld betrokken was, 
meer dan we op het eerste gezicht zouden denken.

De initiatieven waarbij KADOC nauw betrokken was, waren 
zeer divers. We lichten er hier twee uit. Belangrijk was de 
reizende tentoonstelling DAKIRA-HERINNERING 50 jaar Ma-
rokkaanse migratie, die in Antwerpen, Brussel, Gent en Genk 
te zien was, en ook KADOC zal aandoen. De expositie is een 
initiatief van de Federatie van Marokkaanse Verenigingen 
(FMV) en werd uitgewerkt met KADOC als operationele erf-
goedpartner. De tentoonstelling brengt de Marokkaanse mi-
gratie in beeld en zoomt in op tal van aspecten, zoals demo-
grafische ontwikkeling en vestigingspatronen, economische 
en sociale contexten, opvanginitiatieven en migratiebeleid. 
Ook de ontwikkeling van middenveldorganisaties binnen de 
Marokkaanse gemeenschap komt aan bod. Verder focust de 
tentoonstelling aan de hand van interviews op de persoonlijke 
levenswandel van de Vlaamse Marokkanen. Een begeleidende 
publicatie licht het verhaal van die migratie op een toeganke-
lijke wijze toe. Dat verhaal is evenwel niet volledig. Door ge-
brek aan diepgaand historisch wetenschappelijk onderzoek 
bevat de cataloog heel wat hiaten. De publicatie kan dan ook 
als een stimulans voor verder onderzoek worden beschouwd. 

Op 27 november 2014 organiseerden beide tentoonstellings-
partners samen met het Centrum voor Migratie en Intercul-
turele Studies (CeMIS - UAntwerpen) en het departement 
geschiedenis van de Universiteit Antwerpen een interdisci-
plinaire studiedag over dat onderwerp. Een aantal acade-
mici uit verschillende universiteiten in Vlaanderen presen-
teerden in Antwerpen hun onderzoek over de Marokkaanse 
migratie en gemeenschap. De deelnemers wezen op de hia-
ten in dat onderzoek en bespraken interessante onderzoeks-
perspectieven. 

KADOC was ook partner in de lezingenreeks die door Nadia 
Fadil van het Interculturalism, Migration and Minorities Re-
search Centre (IMMRC - KU Leuven) werd uitgewerkt. In een 
aantal exposés stonden de initiatiefnemers stil bij de wijze 
waarop Vlaanderen en België tot een multiculturele en mul-
tireligieuze samenleving zijn geëvolueerd. In 2014 was het 
immers niet alleen 50 jaar geleden dat de economische ak-
koorden werden ondertekend, maar werd ook de erkenning 
van de islam in 1974, 40 jaar geleden dus, herdacht. 

Cover van de publicatie Dakira. 50 jaar Marokkaanse migratie. 
Deze publicatie begeleidt de gelijknamige tentoonstelling.



6

De aanwezigheid van Marokkaanse migranten gaat terug tot 
het interbellum. Met uitzondering van enkele studies in Frans-
talig België blijft die periode een blinde vlek in de Vlaamse 
historiografie. Ook de uitwerking van het bilateraal akkoord 
na de Tweede Wereldoorlog blijft onderbelicht. Marie-Claire 
Foblets heeft het protocol an sich geanalyseerd, maar veel vra-
gen blijven nog onbeantwoord. Wie waren die Marokkaanse 
gastarbeiders die aangetrokken werden, vanwaar kwamen ze, 
wat was hun profiel, hoe werden ze geselecteerd en waar kwa-
men ze terecht? Het archief van Fédéchar, de federatie van het 
Belgische mijnpatronaat, die in 1963 een rekruteringsbureau 
opende in Casablanca, blijft grotendeels onaangeroerd. 

Ook in KADOC worden collecties bewaard die een unieke 
kijk bieden op de migratiegeschiedenis. De archieven van 
ACW en ACV bevatten heel wat verwijzingen naar dat verle-
den en illustreren de vele uitdagingen en interacties van het 
katholieke middenveld met de verschillende migrantengroe-
pen. Periodieken als Le Travailleur Arabe van de Arabische 
sectie van het ACV en documenten van werkgroepen rond 
gastarbeiders bieden heel wat mogelijkheden om het onder-
zoek verder uit te diepen. KADOC bewaart ook de archieven 
van Johan Leman en Paula Van Opdenbosch-D’Hondt, twee 
spilfiguren van het Koninklijk Commissariaat voor het Mi-
grantenbeleid (KCM). Dat materiaal is interessant voor de 
gevoerde politiek in de jaren 1990. Het archief van Leman 
bevat bovendien informatie over de relatie tussen het beleid 
en de vertegenwoordiging van de moslimgemeenschappen. 

Over de particuliere opvanginitiatieven is evenmin al veel inkt 
gevloeid. De inspanningen vanuit caritatieve hoek voor de Ma-
rokkaanse gastarbeiders, zoals die van de zusters francisca-
nessen in Mechelen, die een gebedsplaats in hun kloostergang 
ter beschikking stelden, de sociale hulp van de Kleine Zusters 
van de Assumptie in Boom of het jongereninitiatief van de re-
demptorist Paul Steels in Brussel, dat later zou uitgroeien tot 
het huidige integratiecentrum Foyer, zijn niet systematisch on-
derzocht. Ongetwijfeld bieden de archieven van die religieuze 
gemeenschappen ankerpunten voor verder onderzoek, maar 
ook getuigenissen van de eerste generatie Marokkanen zijn 
onontbeerlijk. Daarvoor is het nu trouwens vijf voor twaalf.

Ook onderzoek naar de materiële cultuur van de Marokkaan-
se gemeenschap in Vlaanderen is zo goed als onbestaand. 
Een diepgaande analyse van bijvoorbeeld de feest- en mu-
ziekcultuur, de veranderende kledingstijl en kleedgedrag 
en andere smaakpatronen in de Vlaamse context wordt, in 
tegenstelling tot bijvoorbeeld Nederland, nauwelijks uitge-
voerd. Zelfs het onderzoek naar de islam, dat vooral na 9/11 
een impuls kreeg, blijft voornamelijk beperkt tot de com-
plexe materie van de identiteitsbeleving en het radicalisme. 
De ontstaansgeschiedenis en evolutie van de Marokkaanse 
moskeeën, de brede uitdagingen van de moderniteit binnen 
de islam, de evolutie of transformatie van religieuze rituelen 
en praktijken komen, een uitzondering niet te na gesproken, 
nauwelijks aan bod in diepgravende academische studies. 

De herdenking van een halve eeuw migratie gaf een grote im-
puls aan diverse erfgoedinitiatieven in het hele land. Na 50 
jaar lijkt ook het onderzoek naar de Marokkaanse migratie 
en gemeenschap klaar voor een update. 

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/2, 4-10]

De Nederlandse historica Nadia Bouras is medeauteur van 
die publicatie en was betrokken bij de evenementen. Op 13 
februari 2014 gaf ze in KADOC een lezing in het kader van de 
multidisciplinaire seminariecyclus rond religie en samenle-
ving vanaf 1750. In haar meest recente boek Het Land van 
Herkomst. Perspectieven op verbondenheid met Marokko, 
1960-2010 staan de banden van Marokkaanse migranten 
met Marokko centraal. Daarin beschrijft ze de veranderde 
houding van de Nederlandse overheid en de verschuivin-
gen aan Marokkaanse kant. Voor dat onderzoek keerde ze 
terug naar de bron. In tegenstelling tot eerdere studies over 
de Marokkaanse migratie maakte ze veelvuldig gebruik van 
beleidsdocumenten, zoals de archieven van de Immigra-
tie- en Naturalisatiedienst, maar ook van diepte-interviews 
en de persoonlijke verhalen en getuigenissen die in de loop 
van het bovengenoemde erfgoedtraject zijn verzameld. Op 
die manier kon ze hardnekkige clichés bijstellen. Zo was 
de officiële werving van Marokkanen niet op de Rif gericht, 
maar eerder op steden als Casablanca, Tétouan, Fez, Agadir 
en Marrakech. Ook het profiel van de ongeschoolde en onge-
huwde gastarbeider blijkt maar deels te kloppen. Bovendien 
vertrok de grote meerderheid van de Marokkaanse migran-
ten spontaan uit Marokko en werd met andere woorden niet 
gerekruteerd.

ONDERZOEKSPERSPECTIEVEN IN VLAANDEREN

In Vlaanderen is historisch onderzoek dat specifiek de Ma-
rokkaanse gemeenschap onder de loep neemt zo goed als 
onbestaande. Studies en onderzoeksrapporten die wel voor-
handen zijn, behandelen veelal een bepaalde problematiek, 
waarbij verschillende minderheidsgroepen worden betrok-
ken. Op 19 februari 2014 organiseerde het Centrum voor Mi-
gratie en Interculturele Studies (CeMIS) van de Universiteit 
Antwerpen in samenwerking met de Federatie van Marok-
kaanse Verenigingen en KADOC een studiedag over een hal-
ve eeuw Marokkaanse migratie. Daar lichtte Chris Timmer-
man kort het migratieonderzoek in België toe. Terugkerende 
thema’s zijn onder andere onderwijs- en taalproblematiek, 
werkloosheid en armoede, demografische ontwikkeling en 
politieke participatie, migratiebeleid en huwelijksmigratie, 
ontwikkelingssamenwerking en levensbeschouwelijke on-
derwerpen. De recente onderzoeksprojecten, vaak met een 
beleidsondersteunend karakter, zijn bovendien dikwijls so-
ciologisch van aard. Daarin komen bepaalde aspecten van 
de geschiedenis van de Marokkaanse gemeenschap welis-
waar aan bod, maar van een grondige historische analyse is 
geen sprake.

De Nederlandse historica Nadia Bouras tijdens haar seminarie 
in KADOC over de Marokkaanse migratie in Nederland. 



7

heffing al evenzeer. De bezittingen van de Sociëteit werden 
met de nodige gretigheid geconfisqueerd, terwijl de paters 
en broeders – die overigens weinig protest lieten optekenen 
– in verplichte diaspora gingen. Doorgedreven onderzoek 
over het lot van die ex-jezuïeten dient nog te gebeuren, maar 
voornoemde sprekers duidden wel al op het belang van be-
staande netwerken voor het overleven van de individuen. 

Verdreven uit het centrum van hun oude bestaan – de La-
tijnse wereld, de Zuidelijke Nederlanden en de katholieke 
Duitse gebieden – vonden de jezuïeten merkwaardig genoeg 
een toevluchtsoord buiten katholiek Europa en in een aantal 
enclaves. Michel Hermans wees op de relatieve gastvrijheid 
van de prinsbisschop van Luik, die de ex-jezuïeten graag 
inschakelde in de uitbouw van het hoger onderwijs in zijn 
prinsbisdom. Pater Frans Chanterie, die de overlevingstocht 
beschreef van de verbannen Engelse jezuïetencommunau-
teit van Saint-Omer langs onder meer Brugge, Luik en Enge-
land, bevestigde die vaststelling. Reimund Haas had het dan 
weer over de uitwijkmogelijkheden van Duitse ex-jezuïeten 
naar Pruisen, waar de pauselijke opheffingsbesluiten nooit 
werden geratificeerd. Ook in de ‘Hollandse missie’, waar 

OPHEFFING, DIASPORA, HERSTEL 
DE JEZUÏETENORDE, 1773-1850
KRISTIEN SUENENS

In de schaduw van de vloedgolf aan Wereldoorlog I-her-
denkingen werd in 2014 ook de tweehonderdste verjaar-
dag van de heroprichting van de Sociëteit van Jezus in 
herinnering gebracht. In 1814 herstelde paus Pius VII  
met zijn bul Sollicitudo omnium ecclesiarum de jezuïe-
tenorde, die in 1773 door een van zijn voorgangers was 
opgeheven. Van 23 tot 25 oktober 2014 organiseerde  
KADOC in samenwerking met de Faculteit Theolo-
gie van de KU  Leuven, de Universiteit van Namen, het 
Ruusbroecgenootschap (Universiteit Antwerpen), het 
Algemeen Rijksarchief, de Vlaamse, Nederlandse en 
Waals-Luxemburgse jezuïetenprovincies en het Neder-
lands Instituut voor Jezuïetenstudies een internationaal 
colloquium over het herstel van de jezuïeten in de Lage 
Landen.

Veertig jaar lang vertoefde de jezuïetenorde, in het ancien 
régime toch een van de toonaangevende internationale reli-
gieuze instituten, in de schemerzone tussen leven en dood. 
Onderzoek naar de manier waarop de (ex-)jezuïeten die peri-
ode doorkwamen en – in de context van radicale maatschap-
pelijke veranderingen – de fundamenten legden voor het 
herstel van de Sociëteit, staat nog in de kinderschoenen. Het 
colloquium opende het debat over het wedervaren van de 
Sociëteit in de Lage Landen. Verhalen over individuele (ex-)
jezuïeten en medestanders van zowel de oude als de nieu-
we Sociëteit werden er geconfronteerd met de structurele 
ontwikkelingen in de fases van opheffing, diaspora en her-
stel, met als rode draad de vraag naar het bestaan van een 
onveranderlijke ‘jezuïetenidentiteit’ en het belang van een 
‘corporate identity’ in het overleven van de Sociëteit. Vanuit 
het perspectief van die vraagstelling opende Pierre-Antoine  
Fabre (EHESS, Parijs) het colloquium met een pleidooi voor 
een doorgedreven contextualisering van alle belangrijke 
data uit het opheffings- en restauratieverhaal van de Socië- 
teit van Jezus. Aan de hand van een aantal geschriften uit 
die tijd illustreerde hij ook de manier waarop (ex-)jezuïeten 
zelf worstelden met de interpretatie van die turbulente vier 
decennia in hun eigen geschiedenis.

OPHEFFING EN DIASPORA

De ‘oude’ Sociëteit was in 1773 ten onder gegaan aan in-
tern-kerkelijke twisten, politieke machtspelletjes van ka-
tholieke mogendheden en de groeiende invloed van het 
verlichtingsdenken. Joep van Gennip (Nederlands Jezuïe-
tenarchief), Michel Hermans (Université de Namur), André 
De Winter en Reimund Haas (Aartsbisdom Keulen) schetsten 
respectievelijk voor de Vlaamse jezuïetenprovincie, de Waal-
se jezuïetenprovincie, het bisdom Gent en het aartsbisdom 
Keulen ook het beeld van een sterk door eigen problemen 
geteisterde Sociëteit aan de vooravond van de opheffing. Een 
teruglopend aantal leden en collegeleerlingen – kernaposto-
laat van de jezuïeten – en een problematische financiële 
situatie vormden opvallende parallellen. Het krachtdadige 
en bij momenten opportunistische optreden van burgerlijke 
en sommige kerkelijke overheden in de nasleep van de op-

Prent uit Ph.-J. Maillart, Collection de costumes de tous les 
ordres monastiques, supprimés à différentes époques, dans la 
ci-devant Belgique (1811).
[Prentencollectie]



8

de een voortrekkersrol in het voortbestaan van de Hollandse 
jezuïetenmissie. In de Nederlandse Republiek konden jezu-
ïeten vanaf het einde van de achttiende eeuw immers hun 
voormalige clandestiene staties uitbouwen tot volwaardige 
kerken. Kunsthistoricus Peter van Dael beschreef hoe de 
Nederlandse jezuïeten via hun classicistische kerkenbouw – 
vaak met inbreng van Vlaamse kunstenaars – in de eerste 
helft van de negentiende eeuw opnieuw vormgaven aan hun 
aanwezigheid.

Het centrum van de verbannen jezuïtische bedrijvigheid in 
de periode van de opheffing lag evenwel niet in Luik, Ne-
derland, Engeland of Pruisen, maar in het verre Rusland. In 
het orthodoxe Russische keizerrijk was de afschaffing van 
de jezuïetenorde in 1773 nooit uitgevaardigd. Marek Inglot 
(Pontificia Università Gregoriana) gaf een overzicht van de 
manier waarop de Sociëteit in Rusland wist te overleven. 
Ex-jezuïeten en nieuwe rekruten vanuit heel Europa trok-
ken naar Rusland. In het jezuïetennoviciaat van Dünaburg 
(Daugavpilz, Letland) werd de eerste generatie jezuïeten 
van de toekomstige, ‘nieuwe’ Sociëteit opgeleid. Onder hen 
de Nederlander Jan-Philip Roothaan (1785-1853), in Amster-
dam door Beckers gerekruteerd en de latere generaal van de 
herstelde Sociëteit. Late roeping Pierre-Antoine Malou-Riga 
(1753-1827), een voormalige West-Vlaamse textielfabrikant, 
werd eveneens in Dünaburg opgeleid. Vincent Verbrugge 
bracht het verhaal van die avontuurlijke jezuïet, die in 1811 
vanuit Rusland naar de Verenigde Staten werd uitgestuurd, 
maar daar frontaal botste met de zich herstellende, hiërar-
chische structuren van de nieuwe Sociëteit. 

DE PATERS VAN HET GELOOF: ‘VERMOMDE’ JEZUÏETEN?

Ook de Belgische priester Joannes Vrindts (1781-1862), gepor-
tretteerd door Jo Luyten (KADOC), werd aanvankelijk aange-
trokken door het charisma van de jezuïeten. Hij vervoegde in 

jezuïeten al sinds de zeventiende eeuw clandestien aan de 
slag waren, konden ex-leden van de Sociëteit overleven, zo 
illustreerde Joep van Gennip. 

OVERLEVEN IN DE PERIFERIE 

Vanuit die toevluchtsoorden slaagden de ex-jezuïeten van de 
Lage Landen erin een internationaal netwerk te bestendigen 
en bepaalde aspecten van hun identiteit en invloed levend te 
houden. In Luik en vanaf 1794 in Engeland continueerden ze 
hun onderwijsactiviteiten. Frank Judo wees op de mogelijke 
impact van het conservatieve netwerk rond de in Luik ver-
blijvende ex-jezuïet François-Xavier de Feller (1735-1802) op 
het gedachtegoed van Balthazar de Villegas. Laatstgenoem-
de was de kanselier van het hertogdom Brabant tijdens de 
Brabantse Omwenteling (1789-1790), de conservatieve revol-
te tegen het beleid van de Oostenrijkse keizer Jozef II (1780-
1790). Paul Begheyn (Nederlands Jezuïetenarchief) focuste 
op de figuur van pater Adam Beckers (1744-1806). Die ont-
popte zich in Amsterdam tot een spilfiguur in de communi-
catie tussen de internationaal verspreide jezuïeten en speel-

Zilveren penning bij de opheffing van de orde, 1773.
[Nijmegen, Archief van de Nederlandse jezuïeten (ANSI), Pennin-
gencollectie]

Russische reispas van Theodorus van Montfort, die in 1805 in 
Dünaburg was ingetreden.
[Nijmegen, Archief van de Nederlandse jezuïeten (ANSI): OHP, 109]



9

1814 het Franse noviciaat van de Sociëteit, maar knapte af op 
de sterk op onderwijs gerichte politiek van zijn Franse over-
sten. Belangrijk was zijn verleden als lid van de Franse Pères 
de la Foi (Paters van het Geloof). De Paters van het Geloof 
waren in 1799 ontstaan uit de samensmelting van twee pries-
tersociëteiten die zich lieten inspireren door de opgeheven 
Sociëteit van Jezus. Ze werden door de Franse autoriteiten 
argwanend als ‘vermomde’ jezuïeten bestempeld. Jo Luyten 
en Kristien Suenens (KADOC) reconstrueerden de uitgebrei-
de netwerken van de Paters van het Geloof in Frankrijk en de 
Lage Landen. Ze wezen onder meer op hun sterke band met 
de priestergroep rond de in Leuven en Namen verblijvende 
seminariepresident Jean-Hubert Devenise (1757-1814), waar-
van ook Vrindts deel uitmaakte. 

Het netwerk van de Paters van het Geloof speelde een belang-
rijke rol bij de heroprichting van de Sociëteit in de Zuidelijke 
Nederlanden, dat ze zowel van weldoeners, schuilplaatsen 
als nieuwe rekruten voorzag. De Paters van het Geloof waren 
bovendien erg bedrijvig als stichters van apostolische, igna-
tiaans georiënteerde vrouwencongregaties. Onder anderen 
de Dames du Sacré-Cœur (1800) van stichteres Sophie Barat, 
de Sœurs de Notre Dame (1803) van Namen en de Dochters 
van Maria – Paridaens (1805) van Leuven zagen op hun aan-
geven het licht. 

EEN NIEUWE IDENTITEIT?

Ook al vervoegden veel Paters van het Geloof na 1814 de 
nieuwe Sociëteit, hun intensieve ‘cura monialium’ werd niet, 
of slechts in afgezwakte vorm, overgenomen in de politiek 
van de nieuwe jezuïetenorde. Ook op andere punten kwam 
het na 1814 tot botsingen tussen de voormalige Paters van 
het Geloof en andere leden van de nieuwe Sociëteit, waarvan 
opeenvolgende generaals als Luigi Fortis (1820-1829) en de 
al genoemde Roothaan (1829-1853) een blauwdruk tekenden. 
Pater Mark Lindeijer ging uitvoerig in op de figuur van Root-
haan en diens vorming tot een goede jezuïetenbestuurder als 
overste van het college in Turijn (1826-1829). Beproefde igna-
tiaanse principes als een groot geloof in God en in het eigen 

Nota over het gebruik van geheimschrift in de periode van de 
opheffing. 
[Archief Jezuïeten - Belgische en Vlaamse provincie: 224]

kunnen, een sterke betrokkenheid op de wereld en een flexi-
bele ingesteldheid werden hem door zijn voorganger Fortis 
aangereikt. Roothaans charisma en spirituele bevlogenheid 
gaven een beslissende stimulans aan de nieuwe Sociëteit.

Binnen de Sociëteit werd Roothaan een held, weleens be-
dacht met de eretitel ‘tweede stichter van de Sociëteit’. Bui-
ten de Sociëteit – niet het minst in Nederland, zo illustreer-
de Joep van Gennip in een tweede uiteenzetting – werd zijn 
aanstelling op veel kritiek onthaald. Uit het ancien régime 
gerecupereerde anti-jezuïtische complottheorieën en doem-
beelden staken opnieuw de kop op. Het militante, internati-
onale en sterk ultramontaanse karakter van de Sociëteit bot-
ste met het negentiende-eeuwse nationalisme en werd door 
veel protestanten als een grote bedreiging gezien.

De vraag is of de Sociëteit van Jezus even onverwoestbaar 
en onveranderlijk was als haar vijanden in anti-jezuïtische 
campagnes propageerden. Uit veel uiteenzettingen op het 
colloquium bleek dat de jezuïeten in 1773 wel degelijk aan de 
rand van de afgrond stonden. De diaspora van de ex-jezuïe-
ten, het overleven in niet-katholieke gebieden en in enclaves 
en het ontstaan van groeperingen van ‘pseudo-’ of ‘vermom-
de’ jezuïeten wogen zwaar op de ‘corporate identity’ van de 
oude Sociëteit en haar ex-leden. Bepaalde elementen ervan, 
zoals de sterke apostolische ingesteldheid, het efficiënte or-
ganisatiemodel en de militante spiritualiteit, gingen ook de 
nieuwe Sociëteit kenmerken. Maar een echte ‘restauratie’ 
van de Sociëteit uit het ancien régime was in de fundamen-
teel veranderde tijdsomstandigheden van 1814 allicht niet 
mogelijk. Naar welke kant de balans tussen continuïteit en 
discontinuïteit neigde, werd op het colloquium niet defini-
tief vastgelegd. Het blijft een belangrijke vraag voor de talrij-
ke andere internationale initiatieven waartoe de verjaardag 
van het herstel van de Sociëteit nog aanleiding geeft.

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/6, 18-23]



10

de vraag vanuit Hongarije niet afnam. ‘Katholiek’ België in-
schakelen, was dan ook een logische stap.

De migratie van de kinderen naar België werd zowel in het 
thuis- als in het gastland georganiseerd. De Hongaarse 
Staatsliga voor Kinderbescherming (Magyar Országos Gyer-
mekvédő Liga), een caritatieve sociale instelling die in 1905 
werd opgericht, was verantwoordelijk voor de administratie, 
de selectieprocedure, de medische controle en het vertrek 
van de kinderen uit Boedapest. In België werd ‘Het Hon- 
gaarsch Kinderwerk’ opgericht onder de officiële bescher-
ming van kardinaal Mercier. Het secretariaat werd in Turn-
hout gevestigd, vermoedelijk omdat die grensstad dicht bij 
Tilburg lag, waar de eerste kinderen toekwamen.

De Hongaarse diplomaten en organisatoren waren aanvan-
kelijk niet gerust in de uitkomst van de Belgische hulpactie. 
De twee landen waren voormalige oorlogsvijanden, hoewel 
de Hongaarse militaire inzet op het westelijk front, in het 
bijzonder in België, zeer beperkt was geweest. De bevolking 
had nooit contact gehad met de Hongaarse soldaten en wist 
over het algemeen heel weinig van Hongarije, de taal of de 
culturele tradities. De Hongaren waren aangenaam verrast 
én opgelucht over de bijval van het initiatief. Tussen 1923 en 
1927 werden maar liefst tussen de 20.000 en de 22.000 kin-
deren voor een paar maanden op vakantie naar België ge-

DE ‘HONGAARTJES’
BELGISCH-HONGAARSE KINDERACTIES 
(1923-1927 EN 1946-1948)

VERA HAJTÓ

Vandaag is het een vergeten geschiedenis, maar negentig 
jaar geleden verbleef in iedere gemeente in Vlaanderen 
(en in mindere mate in Wallonië) wel een ‘Hongaartje’, 
zoals de kinderen met een gevoel van medeleven en 
zweem van paternalisme vaak werden genoemd. Meer 
dan twintigduizend Hongaarse kinderen woonden in de 
jaren 1920 in het kader van een internationaal humani-
tair project enkele maanden bij een Belgisch gastgezin 
om ‘aan te sterken’. Na de Tweede Wereldoorlog her-
haalde de geschiedenis zich, zij het op een bescheiden 
schaal en in een veranderde context. Over beide kinder-
hulpacties bereidt KADOC tegen 2016 een tentoonstel-
ling voor. Daarvoor zijn we nog op zoek naar documen-
ten en verhalen.

De dubbelmonarchie Oostenrijk-Hongarije viel na de Eer-
ste Wereldoorlog uit elkaar. Het verzelfstandigde Hongarije 
was ten prooi aan interne politieke crisissen en buitenland-
se troepen vielen het land binnen. Met het vredesverdrag 
van Trianon in Versailles in 1920 verloor het bovendien een 
aanzienlijk deel van zijn grondgebied. Dat alles had een 
grote impact op de Hongaarse maatschappij en economie. 
Een groot deel van de bevolking kwam in armoede terecht. 
Werkloosheid, honger, gebrek aan medicijnen en slechte 
huisvesting waren een realiteit voor veel gezinnen, waar de 
kinderen het meest kwetsbaar waren. Het duurde niet lang 
voordat internationale organisaties aandacht besteedden 
aan de moeilijke situatie van de Hongaarse kinderen.

De snelle internationale reactie was het gevolg van de 
groeiende belangstelling voor kinderwelzijn in Europa en 
Noord-Amerika sinds het einde van de negentiende eeuw. De 
Zweedse feministische schrijfster Ellen Key betitelde in 1900 
de twintigste eeuw niet zonder reden als ‘de eeuw van het 
kind’. Duizenden kinderen zouden in het kader van een hu-
manitair kinderhulpprogramma hun familie (tijdelijk) verla-
ten. De twee bekendste voorbeelden zijn de acties voor de 
Spaans-Baskische kinderen tijdens de Spaanse burgeroorlog 
en het Britse Kindertransport voor joodse kinderen in 1938-
1939. Het Hongaarse kinderhulpproject is een van de vroeg-
ste voorbeelden van zo’n humanitair hulpprogramma.

HET HONGAARSCH KINDERWERK

Het hulpprogramma ging in 1920 van start in Nederland. 
Kinderen werden voor een paar maanden bij Nederland-
se gezinnen geplaatst om bij te komen van de ontberingen 
in Hongarije. Andere landen, zoals Zweden, Denemarken, 
Groot-Brittannië, Zwitserland en ten slotte ook België, volg-
den dat voorbeeld. Het initiatief om België bij het Hongaarse 
project te betrekken, kwam uit Nederland. Hongaarse ka-
tholieke en protestantse kinderen werden bij hun aankomst 
per trein in Nederland gescheiden en respectievelijk in ka-
tholieke en protestantse families geplaatst. In 1923 stelden 
de Nederlandse organisatoren vast dat het aantal katholieke 
families dat aan het kinderwerk deelnam, terugliep, terwijl 

Foto van de ‘toestand’ in Hongarije uit Met de Belgische pleeg-
ouders naar Hongarije (1925).
[KB8776]

De Hongaarse kinderen die werden opgenomen in gezinnen in 
Denderleeuw in 1925.
[Privéverzameling Vera Hajtó]



11

schillende groepen kinderen die in België een vakantie door-
brachten. Het project was in handen van de internationale 
katholieke organisatie Caritas Catholica en haar nationale 
afdelingen. De verschillende omstandigheden en de ande-
re internationale politieke context in het naoorlogse Euro-
pa hadden een grote impact op het Belgische hulpproject. 
Het duurde minder lang, slechts twee jaar, en bood slechts 
een paar duizend Hongaarse kinderen de kans om deel te 
nemen. Toen na enkele jaren het IJzeren Gordijn tussen Oost 
en West neerdaalde, stonden de Hongaarse communistische 
autoriteiten niet langer toe dat er nog kinderen naar België 
en Nederland kwamen.

Ondanks de korte duur ervan en de politieke debatten rond 
het tweede Belgisch-Hongaarse kinderhulpproject werd het 
opnieuw erg populair bij de Belgische bevolking. Veel fa-
milies die eerder Hongaarse kinderen hadden opgevangen, 
stelden zich opnieuw kandidaat. En net als twintig jaar daar-
voor waren er weer kinderen die voorgoed bij de Belgische 
gezinnen bleven.

OPROEP

Over beide kinderhulpprogramma’s bereidt KADOC tegen 
het voorjaar van 2016 een tentoonstelling voor. Daarin zal 
plaats zijn voor de context waarin de initiatieven ontstonden 
en hoe ze organisatorisch vorm kregen, maar de klemtoon 
zal liggen op de beleving van het verblijf door de kinderen 
en de gastgezinnen. Voor de realisatie van de tentoonstelling 
zijn we nog op zoek naar archivalia (foto’s, brochures, sou-
venirs …) en getuigenissen van kinderen en gastfamilies. U 
kunt contact opnemen met Vera Hajtó (hajtovera@hotmail.
com) en/of Roeland Hermans (roeland.hermans@kadoc.ku-
leuven.be of 016 32 35 00).

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/6, 4-9]

stuurd. De eerste trein arriveerde op 1 mei 1923 in Turnhout. 
Daarna kwamen bijna elke maand zo’n vier- tot vijfhonderd 
kinderen naar ons land. Door de veranderde politieke en 
economische situatie in Hongarije werd de actie in 1927 stop-
gezet.

DE GASTGEZINNEN

Naast het nationale secretariaat in Turnhout werden er lo-
kale afdelingen opgericht. Parochiepriesters namen daarbij 
het voortouw. Ze maakten Belgische gezinnen warm voor de 
actie en waren verantwoordelijk voor de verdeling van de 
kinderen. Soms konden de families het geslacht en de soci-
ale status van hun beschermelingen zelf kiezen. ‘Turnhout’ 
zorgde samen met de gastgezinnen voor het financiële wel-
slagen van het project, dat aan Hongaarse kant gedeeltelijk 
door de overheid en caritatieve fondsen werd gefinancierd. 
In België werd geld ingezameld door de verkoop van eigen 
publicaties, zoals mini Hongaars-Vlaamse woordenboeken 
of kindercatechismussen. De Belgische gezinnen droegen 
ook gedeeltelijk bij in de reiskosten van de kinderen.

Na de aankomst van de treinen in de Belgische stations, wer-
den de kinderen in groepen verdeeld. Afhankelijk van hun 
bestemming, werden ze door hun gastgezin aan het station 
afgehaald of, wat vaker gebeurde, overgebracht naar kleine-
re steden en dorpen. Daar zagen ze in de parochie- of feest-
zaal voor het eerst hun Belgische ouders. Ook religieuze con-
gregaties vingen kinderen op.

TERUG NAAR HONGARIJE?

Het vakantieproject had onvoorziene gevolgen. Volgens de 
officiële richtlijnen bleven de kinderen zes maanden in Bel-
gië en gingen dan terug naar huis. De beslissing over de da-
tum van terugkeer lag echter vrijwel geheel in handen van 
de Belgische en de Hongaarse ouders. Om een kind langer in 
België te houden, volstond het dat de Hongaarse ouders in-
formeel hun toestemming gaven. Daardoor varieerde de duur 
van het verblijf van de kinderen sterk. Sommigen bleven de 
voorziene zes maanden; anderen een of zelfs twee jaar. Een 
deel van de kinderen kwam meerdere keren terug en reisde 
dus regelmatig tussen de twee landen heen en weer.

Er waren ook kinderen die nooit naar Hongarije terugkeer-
den. Hun verblijf in België veranderde hun leven op een be-
slissende manier. Soms waren dat weeskinderen die er een 
nieuwe familie hadden gevonden. Velen bleven echter met 
de toestemming van hun Hongaarse ouders. In veel geval-
len was dat een Hongaarse moeder die als (oorlogs)weduwe 
was hertrouwd en in haar nieuwe leven geen plaats meer 
zag voor de kinderen uit haar vorig huwelijk. Er waren ook 
weduwen die gewoonweg niet in staat waren om alleen voor 
hun kinderen te zorgen. Een permanent verblijf in België 
was dan de beste garantie voor het fysieke en materiële wel-
zijn van het kind.

EEN TWEEDE PROJECT

In 1946-1948 werd in België (en Nederland) een nieuw hu-
manitair kinderhulpproject gelanceerd voor Hongaarse kin-
deren. Organisatorisch verschilde het van dat in de jaren 
1920. Hongaarse kinderen waren nu slechts een van de ver-

Pleegouders en kinderen tijdens een reis in Hongarije in 1925.
[KB8776]



12

de schoonheid en het lijden, net zoals christenen in het lij-
den van Jezus ook de schoonheid van de totale opoffering 
zien. Een belangrijke activiteit van Sar Péladan was de or-
ganisatie van tentoonstellingen met kunst die deze visie in 
de praktijk bracht. Eugène Yoors was een van de talrijke 
bezoekers van die evenementen. Hij herkende in de ideeën 
van Péladan heel sterk zijn eigen ervaring als kunstenaar: de 
weg van het kunstenaarschap was hard, maar het resultaat 
was goddelijke schoonheid. Zijn latere ervaringen in de Eer-
ste Wereldoorlog zouden hem in die overtuiging alleen maar 
sterken. 

FLOR EN FÉ OP SLEEPTOUW

Ook Flor Van Reeth verwees in zijn gesprek met Joos Flor-
quin naar de invloed van Sar Péladan, toen hij het had over 
de Boechoutse kunstkring Streven, waarvan hij vanaf 1907 
deel uitmaakte: “Wij stonden daar volledig onder de in-
vloed van de Franse letterkundige Joséphin Péladan, die le 
Sâr werd genoemd. Hij beweerde dat zijn geslacht afstam-
de van een Babylonische koning, van wie hij de titel ‘sâr’ 
(hogepriester) zou hebben geërfd. Het was de tijd van Bloy, 
van Huysmans die de strijd tegen de positivistische ideeën 
van hun tijd hadden aangebonden. Ook Péladan was symbo-
list en de schrijver van L’art idéaliste et mystique. Wij lazen al 
zijn boeken. Eugène Yoors is een van zijn trouwste leerlingen 
gebleven. Ook de Fé [Felix Timmermans, nvda] is een volge-
ling van Péladan geworden en van die invloed is er in ons le-
ven altijd iets gebleven: wij zijn spiritueel anders ingesteld, 
wij zoeken onder de oppervlakte naar een diepere betekenis. 
Timmermans schilderde dat in zijn boeken, ik beeldde dat 
uit in de architectuur.”

Net zoals de naam van Eugène Yoors na de Eerste Wereld-
oorlog vervlaamst werd tot Eugeen, ‘vergat’ Denijs Peeters in 
zijn biografie over Yoors (1955) de Parijse jaren van de kun-
stenaar. De invloed van Sar Péladan werd minder en min-
der genoemd. Hoogstens de filosoof Jacques Maritain (1882-
1973), die de draad van Sar Péladan overnam wat het werven 
van kunstenaars voor de katholieke zaak betreft, kwam nog 
wel eens ter sprake als Franse invloed op Eugène Yoors. In 
het huldeboek dat in 1930 aan de kunstenaar werd aangebo-
den, verwezen de Pelgrimbroeders nochtans op verschillen-
de manieren naar Sar Péladan. Felix Timmermans beschreef 
in zijn bijdrage uitvoerig ‘den Sar-Peladan-tijd’: “De tijd van 
dwepen, baard en lang haar, vegetarisme, Lohengrinsche 

EUGÈNE YOORS EN DE 
ROZENKRUISERS 
MINDER BEKEND FACET UIT HET 
LEVEN VAN DE KUNSTENAAR
JO GOVAERTS

De Vlaamse glazenier Eugène Yoors (1879-1975) heeft een 
bijzonder rijk, maar complex archief nagelaten, dat in 
KADOC wordt bewaard. Het bevat onder meer notities 
voor een nooit voltooide autobiografie, talloze (pers)
knipsels, vaak voorzien van commentaar, lectuurno-
tities en vooral pakken briefwisseling. Samen geven 
ze een genuanceerd beeld van Yoors’ opvattingen, zo-
wel politiek en religieus als artistiek. Over een bijzon-
der fascinerend facet van Yoors’ lange leven heeft Jo 
Govaerts onderstaande bijdrage geschreven. Zij werkt 
aan een biografie over Jan Yoors (1922-1977), Eugènes 
zoon, eveneens een veelzijdig kunstenaar, die vooral 
in de Verenigde Staten van Amerika onder meer naam 
maakte als fotograaf en tapijtwever. Bij haar zoektocht 
in het archief van vader Yoors stuitte ze op documenten 
over La Rosace en de Rozenkruizers, een kunstenaars-
genootschap dat mee werd geïnspireerd door de Franse 
schrijver en kunstminnaar Joséphin, alias Sar, Péladan 
(1858-1918).

Eugène Yoors was het oudste stichtend lid van de zogenoem-
de Pelgrimbeweging, die ca. 1930 opkwam voor een vernieu-
wing van de (christelijke) kunst. Hoewel hij zelf geen theore-
ticus van de beweging was en maar zelden zijn ideeën over 
kunst op papier heeft gezet, had hij er toch heel duidelijke 
ideeën over, waaraan hij zijn leven lang is trouw gebleven. 
Hij was een volgeling van Sar Péladan, de oprichter van de 
katholieke Rozenkruisersbeweging Rose-Croix esthétique 
(1890), die dicht bij het symbolisme en esoterisme stond. 
Bovendien was hij een trouwe lezer van het werk van een an-
dere Péladan-volgeling, de Franse schrijver Léon Bloy (1846-
1917). Eugène Yoors maakte met beiden persoonlijk kennis 
en wijdde andere belangrijke Pelgrimleden, zoals de archi-
tect Flor Van Reeth (1884-1975) en de schrijver Felix Timmer-
mans (1886-1947), in hun werk in. Een document dat zich in 
Yoors’ archief bevindt, is daarvan een duidelijke getuige: de 
oprichtingsverklaring van La Rosace.

DE PARIJSE JAREN VAN EUGÈNE YOORS

In 1905 ging Eugène Yoors naar eigen zeggen aan de Acadé-
mie des Beaux Arts in Parijs studeren. Vooral anatomie, 
preciseert het Nationaal Biografisch Woordenboek. Waar-
schijnlijk ging het om avondcursussen of losse ateliers, want  
op de lijst van alumni is hij niet terug te vinden, zoals blijkt 
uit contacten met de Parijse École nationale supérieure des 
Beaux-Arts. Maar het is duidelijk dat het leven in Parijs een 
blijvende indruk maakte op Eugène: hij maakte er kennis 
met toonaangevende figuren als de schrijver Joris Karl Huys-
mans (1848-1907), de genoemde Léon Bloy en in het bijzon-
der ook Sar Péladan. 

Sar Péladan richtte de beweging van de Rozenkruisers op, 
met als leuze ‘Ad rosam per crucem, ad crucem per rosam’. 
De roos met haar doorns symboliseert de verstrengeling van 

Eugène Yoors voor een eigen werk.
[Fotocollectie Ons Volk]



13

Boechoutse kunstenaarskring Streven en dankzij deelname 
aan zijn tentoonstellingen naam verwierf als portretschil-
der, troonde hij die kunstenaars mee op zijn bezoeken aan 
Parijs. De postbode van Boechout had zijn handen vol met 
het heen en weer brengen van postkaarten tussen de kun-
stenaarsvrienden om kunstreizen naar Parijs vast te leggen. 
Bouchout, heette de gemeente volgens de poststempels 
toen nog op zijn Frans, zoals we kunnen lezen op enkele bij  
KADOC bewaarde kattebelletjes.

EUGÈNE YOORS’ VISIE OP DE KUNSTGESCHIEDENIS

Volgens Felix Timmermans, nog steeds in het huldeboek van 
1930, was Eugène een “hevig Peladanist, een vlammend lid 
van de vurige Rozekruisers”. Wat dat precies betekende, be-
schreef de kunstenaar onrechtstreeks zelf in een lezing die 
hij in 1928 hield over de Franse kunstbeweging Arche en haar 
voortrekster Valentine Reyre en die later dat jaar in het tijd-

liefde en Parsifalsche mystiek; van ’s nachts in ’t veld op een 
viool Beethoven te spelen; de tijd van J. K. Huysmans, tijd 
van kloosters te bezoeken, symboliek op te sporen, de tijd der 
tooverboeken, begijnhoven, kathedralen en liturgie. Maar 
toch een schoone tijd, een tijd van vrijheid, Bohemergenot, 
hevige bewondering naast diepe verachting, van geestesont-
plooiing, hartsverrijking, durf en uitdagen. Het brandde van 
geestdrift, er was muziek, warmte van ’t apostelschap en er 
was vooral geluk in! Het waren rijke dagen, vol ontroering, 
schoonheid, idealisme, intens en amandelvol. We denken 
nu wel eens: “Och het was maar schuim”, ja, schuim was er 
bij, maar daaronder guldde de hartversterkende champag-
ne! Die dagen hebben hun werk gedaan, en ik ben er nog 
altijd blij om dat ik ze heb gekend.”

Zowel Flor Van Reeth als Felix Timmermans was dus al be-
vriend met Eugène Yoors in zijn Parijse jaren. Toen Yoors 
in 1907 uit Parijs terugkeerde en in contact kwam met de 

De oprichtingsakte van La Rosace met vermelding van broeder 
Eugène Yoors.
[Archief Eugène Yoors en Magda Peeters]



14

La Rosace kracht moest bijzetten, Yoors met een schilderij 
getiteld ‘Sainte Marie-Madeleine au tombeau’ en Van Reeth 
met het schilderij ‘Cité mystique de Memlinc’. Net zoals later 
bij de Pelgrimbeweging, die trouwens ook Sint Franciscus 
van Assisi als patroonheilige had, was de doelstelling van 
deze beweging in kunst de glorie van God tot uitdrukking 
te brengen, en via kunst de mensen dichter bij God te bren-
gen. Daarover schrijft Eugène Yoors in Vrouwenleven: “Aan 
het hoofd hiervan was de kunstschilder Jacques Brasilier; 
onder de leden, de beeldhouwer Charlier, de russische schil-
der Polisédif. Er waren ook Vlamingen onder en dat waren: 
René Lombaerts, Flor Van Reeth en ik zelf, verder nog een 
tiental jonge Fransche en Italiaansche kunstenaars. Onze 
eerste tentoonstelling had plaats in 1909 te Parijs; de toe-
schouwers waren zeer ingenomen met het werk, maar uit 
hen ging niets uit; er kwam geen cooperatie tot stand tus-
schen het publiek en onze groep, het bleef bij een passief be-
wonderen. De ‘Rosace’ zelf was een gesloten kring; had geen 
‘beweegkracht’. De tijd der ‘bewegingen’ brak aan nadat de 
groote beroering van den wereldoorlog er was geweest. Alle 
landen hadden kunstenaars die godsdienstige kunst voort-
brachten, maar overal waren het enkelingen die wrochten. 
Frankrijk kende een Puvis de Chavannes, Holland een Jan 
Toorop, Polen een Von Mehoffer. Er was een Wispiansky, een 
Moser enz.; maar nergens een beweging. Toen kwam 1914. 
- Plotseling, als ware het in een droom, stonden wij (zooals 
Leon Bloy zegt) “au seuil de l’Apocalypse, face à face avec la 
mort”. De kristene volkeren moordden elkaar uit; millioenen 
menschen werden vermoord, verminkt, ontredderd en vier 
jaar lang leefde het menschdom in gruwelen. Maar de wereld 
verging nog niet. Het eind was uitgesteld. De vrede kwam en 
zooals in het jaar duizend herademde het menschdom en de 
kunstenaars, de katholieke kunstenaars vooral, voelden in 
zich de scheppingsdrang hen dwingen tot de daad.”

In 1916 richtten Franse katholieke kunstenaars de beweging 
Arche op, met een eerste tentoonstelling in 1917. “Als sym-
bool namen zij de Ark (de ark van Noë), die de schoonheid 
draagt over de chaotische wateren van de moderne wereld.” 
Toen in oktober 1928 de Vlaamse kunstbeweging van de Pel-
grims een tentoonstelling hield, werden daar ook werken 
van kunstenaars van L’Arche, zoals Valentine Reyre en Dom 
Bellot, opgenomen. Dat is niet verwonderlijk omdat meer-
dere leden van de Pelgrimbeweging ook peladanisten waren 
geweest.

In 1918 stierf Sar Péladan, een jaar na de schrijver Léon Bloy, 
in wiens boeken zijn ideeën een sterke echo hadden gevon-
den. Na het overlijden van de schrijver in 1917 stuurde Eugè-
nes kersverse vrouw een condoleancebrief naar Bloy’s wedu-
we. Het antwoord van weduwe Bloy bevindt zich ook in het 
Yoorsarchief. Toen Eugène Yoors in 1947 na een periode van 
blindheid geopereerd werd en eindelijk weer kon zien, was 
het eerste boek waarnaar hij vroeg een werk van zijn oude 
vriend Léon Bloy.

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/5, 10-15]

schrift Vrouwenleven werd gepubliceerd: “Voor ik over Va-
lentine Reyre en de Arche-beweging spreek, zou ik duizend 
jaar achteruit willen gaan. In het jaar 1.000 moest de wereld 
vergaan. Dat was zeker. Het was voorspeld en het stond ge-
schreven. De menschen waren daar zoo zeker van, dat ze van 
schrik stierven. Het jaar duizend kwam en de wereld verging 
niet, er kwam vreugd in de menschen en uit dankbaarheid 
begonnen ze kerken te bouwen. De bouwmeesters hadden 
grootsche visioenen, en het volk werkte ze mee uit. Iedereen 
hielp, en men zag zelfs monniken, priesters en bisschoppen 
steenen en balken aanbrengen. Als een beeldhouwer een 
schoon stuk steen zag, kapte hij er een engel uit. Als een 
schilder een witte muur zag, schilderde hij er een Madonna 
met het Kindje op. Toen kwam de tijd van Sint Franciscus. 
Franciscus wierp zijn rijke kleederen af, trok een pij over zijn 
hoofd en op bloote voeten liep hij Italië door en spoorde de 
menschen aan tot zuiverheid, eenvoud, liefde en goedheid. 
[...] Een nieuwe lente kwam over de wereld.”

Met de renaissance was volgens Eugène Yoors de tijd van 
geloof, hoop en liefde voorbij en werd alles decadent. Pas 
met Eugène Delacroix en de romantische school in Frankrijk 
en Ruskin met de prerafaëlieten in Engeland keerde volgens 
hem de zoektocht naar emotie en schoonheid terug in de 
kunst. Sar Péladan verwoordde in zijn geschriften die her-
wonnen zoektocht naar de ware kunst. “In 1890 schreef de 
Fransche Schrijver Josephin Péladan zijn boek L’Art idéaliste 
et mystique en zette daarin uiteen, hoe de kunst voor hem 
geen reden van bestaan had indien ze niet religieus was en 
niet bedreven werd om een hooger ideaal te dienen. In dit 
boek gaat hij geweldig te keer tegen diegenen, die portret-
ten schilderen, stillevens, straatjes, binnenhuisjes, dieren of 
bloemen. ‘Dat zijn schilders, maar geen kunstenaars’, roept 
hij verontwaardigd uit. In L’Art idéaliste et mystique geeft 
Péladan de regel aan die een kunstenaar toepassen zal als 
hij religieuze kunst voortbrengen wil, die zijn moet: ‘Ideëel 
schoon en diep mystiek’. Péladan, die den nood aan spiritu-
eele opbeuring door de kunst aanvoelde, schreef verscheide-
ne werken waarin hij zijn ideaal uitdrukte, dat voor meerde-
re jongeren uit zijn tijd een leiddraad was.”

Eugène Yoors trok een logische lijn van de eind-negentien-
de-eeuwse groepering rond Sar Péladan naar de twintig-
ste-eeuwse bewegingen Rosace en Arche en naar de Vlaam-
se Pelgrimbeweging: “Om meerdere redenen ging een tiental 
jaren later de kunstenaarsgroep uiteen, en wij jongeren van 
toen vormden te Parijs een nieuwe groep ‘La Rosace’ ge-
naamd. Wij namen de regelen aan van de vroegere Rose + 
Croix over, maar ons streven volgde uitsluitend een gods-
dienstige lijn.”

LA ROSACE

Van de oprichting van de rozenkruisersbeweging La Rosace 
getuigt een document in het Yoorsarchief: de oprichtings-
akte van 29 maart 1908 van de ‘confrérie rosicrucienne de 
la Rosace’. ‘Artes ad Christum! Artes ad Deum’ was hun leu-
ze, gevolgd door ‘Soit Loué! Soit Loué/Le Dieu d’Amour et 
de Beauté/Soit Loué!’ Broeder Angel was de stichter, Sint 
Franciscus van Assisi de patroonheilige, broeder Eugène - 
Eugène Yoors - was ‘zélateur d’Anvers’ en broeder Florent 
- Flor Van Reeth - werd vermeld als ‘affilié’. Beide Belgen 
namen deel aan de tentoonstelling die de oprichting van 



15

cessionales. Antifonaria zijn koorboeken met gezangen van 
de getijden die werden gebeden of gezongen op vaste tijd-
stippen van de dag (metten, lauden, vier kleine uren, ves-
pers en completen). In de gradualen staan de gezangen van 
de misviering, terwijl de processionales de gezangen van de 
liturgische plechtigheden buiten de eucharistie bevatten, 
zoals bijvoorbeeld processies. Daarnaast bevat de collectie 
nog uittreksels en compilaties uit de drie ‘standaardtypes’, 
zoals bijvoorbeeld het Cantuarium ad Usum Scholarum, een 
compilatie van gregoriaanse gezangen voor gebruik in de 
scholen. Sommige uittreksels, in een klein handzaam for-
maat - voorloper van de pocketuitgave - waren bedoeld voor 
de bijzondere plechtigheden, zoals de kerstviering (In Nocte 
Nativatis Domini), de vieringen tijdens de Goede Week (Offi-
cium Hebdomadae Sanctae) of de uitvaartviering (Missa pro 
Defunctis). Bij de voornaamste gregoriaanse zangboeken ho-
ren partituren, meestal voor orgelbegeleiding, zoals het Or-
ganum comitans ad Graduale. Ook de bijzondere plechtighe-
den hadden hun bijbehorende orgelbegeleiding. Bovendien 
werden er heel wat zelfstandige orgelstukken gecomponeerd 
die de organist toelieten de vieringen op een specifieke ma-
nier op te luisteren. Ook daarvan zijn in de collectie een aan-
tal interessante voorbeelden aanwezig.

LITURGISCHE VERNIEUWING EN GREGORIAANSE 
RESTAURATIE

In de negentiende eeuw kwam er beweging in de liturgische 
muziek. In de zoektocht naar muzikale authenticiteit speel-
de de benedictijnenorde met de abdij van Solesmes (Frank-
rijk) een cruciale rol. De devotioneel en liturgisch ingestelde 

“ZING EN WEES VROOM”  
MUZIKAAL ERFGOED

CARINE DUJARDIN & INGRID QUIX

De liedbundel Singhet ende weset vro (Zing en wees 
vroom) (1941) van de bekende Vlaamse muziekpeda-
goog Ignace De Sutter (1911-1988) geeft op een treffende 
manier de inhoud weer van de muziekcollectie die in de 
erfgoedbibliotheek van KADOC wordt bewaard. De col-
lectie bevat niet alleen liturgische en religieuze muziek, 
maar ook profane volksmuziek en bewegingsliederen, 
niet enkel in het Nederlands en het Frans, maar ook in 
het Latijn en, gezien het missieverleden, zelfs in Afri-
kaanse talen. Er zijn zowel liturgische liedboeken als 
profane zangbundels aanwezig, al of niet met muziekno-
taties. Daarnaast worden ook partituurboeken bewaard, 
meestal voor orgelbegeleiding tijdens de misviering, en 
een uitgebreide partituurcollectie, soms handgeschre-
ven, meestal gedrukt en in een aantal gevallen heel fraai 
uitgegeven.

Die brede waaier aan religieuze en profane muziek biedt heel 
wat onderzoeksmogelijkheden. Musicologen en cultuurhis-
torici treffen een indrukwekkende staalkaart aan van meer 
dan tweeënhalve eeuw muzikaal erfgoed (sinds 1750), toen 
religie nog integraal deel uitmaakte van het dagelijks leven 
in Vlaanderen/België. Voor theologen en kerkhistorici is er 
boeiend studiemateriaal dat toelaat de invloed van bepaal-
de normatieve voorschriften (bijvoorbeeld inzake standaar-
disatie of het gebruik van het Latijn of de volkstaal) op de 
liturgische en religieuze praktijk te onderzoeken. Ook boek-
historici en bibliofielen vinden in de collectie hun gading. 
Vormelijke aspecten, zoals formaat, typografie, boekband, 
iconografie of informatie rond kostprijs, de oplage of de uit-
gever, geven inzage in gebruik en verspreiding en de impact 
van bepaalde cultuurhistorische stromingen. De veelheid 
aan nationale, regionale en lokale uitgeverijen en liturgi-
sche centra (meer dan 250) illustreren de lucrativiteit en de 
ruime verspreiding van de liturgicafondsen in Vlaanderen. 
De muzieknotatie, met neumenschrift in de gregoriaanse 
zangboeken, cijferschrift en/of notenbalken voor de volkse 
uitgaven, is dan weer voer voor musicologen of uitvoerders. 
Ten slotte kunnen ook geïnteresseerden die op zoek zijn naar 
een specifiek religieus of profaan lied en/of hun uitvoering 
in de collectie terecht. 

GREGORIAANSE ZANGBOEKEN

Het ligt voor de hand dat de muziek die werd gezongen tij-
dens de eucharistievieringen een belangrijk onderdeel vormt 
van het religieuze erfgoed dat in KADOC wordt bewaard. 
Gregoriaanse kerkmuziek is een verzamelnaam voor een-
stemmige Latijnse kerkgezangen die sinds paus Gregorius de 
Grote (590-604) officieel in de rooms-katholieke liturgie wer-
den geïntroduceerd. Toen het Latijn ca. 300 de officiële taal 
werd van de Romeinse liturgie, ontstond ook de vraag naar 
Latijnse kerkzang. Onder paus Gregorius de Grote kreeg de 
liturgische kerkzang, die tussen de eerste en de zesde eeuw 
geleidelijk was ontstaan, een definitieve ordening, vandaar 
de term ‘gregoriaanse gezangen’. Er zijn drie types gregori-
aanse zangboeken: de antifonaria, de gradualen en de pro-

Cover van Een Suyverlic Boexken voor Scoene Sieltjens, een 
uitgave van Willem De Meyer, z.d.
[KZ4.12KE-250/s.d.]



16

vende rol in de liturgische beweging, o.a. met het tijdschrift 
La Vie liturgique en de succesvolle Liturgische Weken die er 
werden georganiseerd. Ook andere liturgische centra, zoals 
de benedictijnenabdij van Affligem en de norbertijnenabdij 
van Tongerlo, speelden een rol van betekenis.

Liturgische zangboeken werden verder uitgegeven in het 
Latijn, maar met vertaling in de volkstaal en met een mak-
kelijker toegankelijke muzieknotatie. Een voorbeeld daar-
van is de publicatie Kerkzangen ten gebruike der geloovigen, 
uitgegeven bij Dessain en in 1935 al aan haar tiende uitgave 
toe. Kanunnik Floris Willems ontwikkelde daarin niet min-
der dan tien vuistregels om de deelname van het volk aan 
het sacrale misgebeuren in goede banen te leiden. Onder in-
vloed van de liturgische beweging verschenen tal van zang-
bundels met nieuwe kerkliederen in de volkstaal. Dat resul-
teerde in een grote verscheidenheid van zangboekjes, vaak 
uitgegeven door de parochie zelf of door een plaatselijke 
drukkerij. Wijd verspreid waren het Hosannah! Les Anges de 
Tabernacle (1902-1908) of het Vlaamsch Hosanna (1916), dat 
zowel Latijnse als Franstalige en Nederlandstalige gezangen 
bevat met moderne muzieknotatie en dat werd heruitgege-
ven tot in de jaren 1950. Hoewel de volksmissalen als nieuw 
genre een ruime verspreiding kenden, was de volkszang ver-
re van algemeen. De discussie ‘gregoriaans versus volkstaal’ 
zou pas na het Tweede Vaticaanse Concilie worden beslecht.

VATICANUM II ALS MUZIKAAL AGGIORNAMENTO

In 1955 publiceerde Pius XII de encycliek Musicae Sacrae, 
gevolgd door de instructie van 1958 waarin de godsdiensti-
ge volkszang werd erkend. Het Tweede Vaticaanse Concilie 

Pius X sympathiseerde met Solesmes en pikte in op de ver-
nieuwingsbeweging. Zijn decreet over de kerkmuziek Motu 
Proprio: Tra le sollecitudini (1903) bevestigde het gregoriaans 
als standaard voor de gewijde kerkmuziek. Zoals hij zich 
keerde tegen het modernisme in de kerk, zo wilde hij ook 
een verstrakking van de liturgie. Het decreet voorzag wel in 
een meer actieve deelname van de gelovigen, maar de La-
tijnse gezangen bleven behouden. De volkstaal deed slechts 
schoorvoetend haar intrede en dat op een ogenblik dat de 
liturgische beweging in West-Europa begon te ontluiken.

De Belgische inbreng was van grote betekenis. Jacques-Nico-
las Lemmens en Pierre-Jean Van Damme speelden een cru-
ciale rol bij de oprichting van het Lemmensinstituut (1879), 
een “school van godsdienstige muziek voor organisten, ka-
mermeesters en zangers”. Edgar Tinel volgde Lemmens op 
als directeur. Kanunnik Van Damme was de drijvende kracht 
achter de oprichting van een Belgische Sint-Gregoriusvereni-
ging (1880) en van het tijdschrift Musica Sacra (1881-1964) 
voor kerkzang en kerkelijke muziek. Hun poging om de gelo-
vigen actiever bij de eredienst te betrekken, vertaalde zich in 
een creatieve zoektocht naar nieuwe muzikale composities 
(o.a. van Jules Van Nuffel, Gaston Feremans en Edgar Tinel). 
De maandelijkse bijlagen bij het tijdschrift zijn een uitste-
kende bron daarvoor.

KERKZANG IN DE VOLKSTAAL

In de periode na het Motu Proprio (1903) tot de jaren 1950 
werden in Vlaanderen veel inspanningen gedaan om de li-
turgische muziek te verbeteren. Met dom Lambert Beauduin 
speelde de abdij van Keizersberg in Leuven een toonaange-

Cover van Moortgats Geestelijke Liederkrans (1923).
KB41556]

Cover van De Sutters Een nieuw lied (uitgave van 1965).
[KZ4.8NL-42]



17

hun weg naar de liturgische viering, bijvoorbeeld in de hu-
welijksmis. We vinden de nieuwe ontwikkelingen terug in 
tal van uitgaven of misboekjes die in eigen beheer werden 
uitgegeven en typisch zijn voor de stencil- en kopieercultuur 
van die periode. 

RELIGIEUZE MUZIEK: “ZINGEN IS DUBBEL BIDDEN”

Tot diep in de jaren 1960 maakten religie en zang in het ka-
tholieke Vlaanderen integraal deel uit van het ‘rijke roomse 
leven’. Naast de mismuziek, bevat de collectie heel wat ge-
legenheidsmuziek die buiten de liturgische plechtigheden 
werd gezongen. Ook daar was de invloed van de liturgische 
beweging merkbaar. De bekende componist en organist  
Alfons Moortgat maakte in 1904 een liedboek met geestelijke 
liederen voor de belangrijkste feesten van het kerkelijk jaar 
in het Nederlands. Zijn Geestelijke liederkrans uit de Bloemen 
onzer Vlaamsche Toon- en Letterkundigen samengesteld ken-
de talrijke bewerkingen, uitbreidingen en heruitgaven. In 
1923 verscheen een synopsis voor dagelijks gebruik: Geeste-
lijke liederkrans: voor kerk, school en huisgezin.

Naast liedboeken bevat de collectie veel zelfstandige parti-
turen, die per thema zijn geordend. Heel wat Vlaamse com-
ponisten zorgden voor geestelijke liederen op Latijnse of 
Nederlandse teksten. Enkele voorbeelden. Het kerksken van 
te lande op tekst van Paul Fierens met een ‘version flaman-
de’ van Maurits Sabbe werd op muziek gezet door August De 
Boeck. Lodewijk de Vocht zette in 1955 psalm 30, vers 15 In 
te speravi (Op U heb ik mijn hoop gesteld) op muziek. Remi 
Ghesquiere schreef de muziek voor het Pie Jesu uit het requi-
em “voor een begraving of jaargetijde”. 

Bij de misliederen onderscheiden we communieliederen, 
gezongen ter gelegenheid van de eerste of plechtige com-
munie, priesterliederen gecomponeerd ter gelegenheid van 
de ‘eerste mis’ van een pas gewijde priester, feest-, jubel- en 
dankliederen naar aanleiding van een kloosterjubileum. De 
talrijke kerst- en Marialiederen die in de collectie aanwezig 
zijn, werden ook buiten de mis gezongen. We vinden ze zo-
wel terug in verzamelbundels als in de collectie partituren 
met pianobegeleiding. 

(1962-1965) bevestigde het Latijn als universele taal van de 
kerk en het gregoriaans als de muziek van de Romeinse li-
turgie, maar gaf ook meer ruimte aan de volkstaal en een 
actieve participatie in de vieringen. Er werden naast Latijn-
se koorwerken ook nieuwe liederen in de volkstaal gecom-
poneerd. De teksten werden niet zozeer uit de volksdevotie 
geput, zoals vroeger het geval was, maar wel uit de Bijbel 
en vooral uit de psalmen. Belangrijke tekstdichters waren 
Maurits van Vossole, Jan Willem Schulte Nordholt, Ad den 
Besten, Marcel Weemaes, Huub Oosterhuis en Willem Bar-
nard. Voor de melodieën werd vaak inspiratie geput uit oude 
hymnen of koraalmelodieën. Als componisten uit de vroege 
periode kunnen Jozef Hanoulle, Lodewijk de Vocht, Marcel 
Weemaes en Ignace De Sutter worden vermeld. 

Van grote betekenis was de oprichting in 1958 van de Inter-
diocesane Commissie voor Liturgische Zielzorg (ICLZ), met 
een subcommissie voor kerkmuziek. Het tijdschrift Adem 
(1965-2013) van het Lemmensinstituut had het kwijnende 
Musica Sacra (1910-1964) vervangen om mee richting te ge-
ven aan de liturgische vernieuwing. Elk nummer bevatte 
een bijlage met begeleidingen van liederen of nieuwe koor-
werken uit het ICLZ-repertoire. In 1969 gingen de bestaande 
koorfederatie Het Madrigaal (1955-1968) en Adem over tot 
een definitieve samenwerking. Nog andere tijdschriften uit 
die periode, zoals Ad te levavi (1959-1967) en Woord en Toon 
(1971-2002) van de abdij van Male, met onder andere toonzet-
tingen voor de Nederlandstalige teksten van het getijdenge-
bed, hadden hun betekenis. Ook de Limburgse orgelschool 
(H. Claes, Paul Schollaert, Guido Philippeth) speelde een 
vernieuwende rol. In 1965 werd het eerste Nederlandstalige 
kyriale van Philippeth bekroond. 

In de collectie komt dat tot uiting in een nieuwe categorie 
van niet-gestandaardiseerde liturgische zangboeken in de 
volkstaal, zoals Een nieuw lied (1962) van Ignace De Sutter, 
uitgegeven bij Patmos, of Zingenderwijze (1973). Sinds 1977 is 
de bundel Zingt jubilate (1977) naast het Graduale Romanum 
de officiële zangbundel van de liturgie voor de Vlaamse bis-
dommen. Helemaal volgens de evolutie in de Vlaamse kerk 
verschenen ook gepersonaliseerde mis- en gebedsvieringen 
naar aanleiding van bepaalde levensrituelen (zoals eerste 
communie of uitvaart). In de jaren 1970 vonden ook moderne 
muziek en kleinkunst (Elly en Rikkert, Boudewijn de Groot) 

Handgeschreven en gesigneerde partituur van Alfons Walschap.

Cover van Op de zangzolder, een gemeenschappelijke uitgave 
van KSA-VKSJ en VVKM-VVKS (1982).
[KZ4.9-168]



18

teert uit de eerste helft van de negentiende eeuw. Opvallend 
zijn de talrijke verzamelbundels en partituren van Armand 
Preud’homme en Emiel Hullebroeck. Ook Peter Benoît (bij-
voorbeeld Mijn moederspraak) en August De Boeck (bijvoor-
beeld Het groetend kindje) zijn goed vertegenwoordigd. Dat 
de poëzie van Guido Gezelle als muziek in de oren klinkt, 
bewijzen de partituren op gedichten van Gezelle, een acht-
tal exemplaren. Een bijzondere uitgave is de verzameling 
van negentien Kleengedichtjes op muziek van Catharina van 
Rennes, opgedragen aan Hugo Verriest, een leerling van Ge-
zelle. 

Kinderliedjes vinden we terug in kleine en grote verzamel-
bundels. E. Gernaey componeerde er heel wat. In de parti-
tuur staan ook aanwijzingen voor de kinderen om de liedjes 
uit te beelden. Ten slotte bevat de collectie ook muziek bij 
toneelopvoeringen en zelfs operettes. Het garnaalmeisje op 
muziek van Richard Bogaert, ‘zangspel’ in één bedrijf, is een 
typerend voorbeeld. 

TEN DIENSTE VAN DE GEBRUIKER

Dankzij de inzet van een vrijwilliger kreeg de verwerking van 
de collectie de voorbije jaren een stevige impuls. Vooral de 
deelcollectie partituren kon beter worden gepreserveerd en 
toegankelijk gemaakt. Zo worden alle partituren nu stuksge-
wijs opgeborgen in zuurvrije, doorzichtige kristalomslagen, 
die bewaring en toegankelijkheid met elkaar verzoenen. 

De collectie is op twee manieren ontsloten. De gepubliceerde 
zangbundels zijn beschreven in de databank Aleph. Het gros 
van de collectie is thematisch geordend (per documenttype, 
per uitgever en op publicatiedatum) en wat de partituren be-
treft ‘per genre’. Wegens de uniciteit van dat erfgoed worden 
alle edities bijgehouden. Er wordt ook rekening gehouden 
met vormelijke aspecten, zoals omslag, boekband of typo-
grafie, annotaties, opdrachten en herkomst. Op die manier 
wil de erfgoedbibliotheek ervoor garant staan dat de relicten 
van ons muzikale verleden zo maximaal mogelijk worden 
bewaard.

Om de gebruiker beter wegwijs te maken in die complexe 
materie, wordt nagedacht over een manier om ‘het muzikale 
erfgoed’ in de KADOC-collectie op een nog betere en meer 
geïntegreerde manier ter beschikking te stellen van de ge-
bruiker. Een volgende stap die zal worden gezet, is de ont-
sluiting van de muziekpartituren en liedbundels op stukni-
veau. Ook daarvoor zullen we een beroep moeten doen op 
een vrijwilliger. Dat zal ons echter toelaten de collectie beter 
te ontsluiten. Op die manier kunnen de partituren op termijn 
gekoppeld worden aan beeld- en geluidsfragmenten die zich 
in de audiovisuele collectie bevinden en die momenteel wor-
den gedigitaliseerd. De nieuwste technologische ontwikke-
lingen laten immers een vlottere integratie van tekst, beeld 
en geluid toe. Wellicht zal in de toekomst een gebruiker via 
onze catalogus van een bepaald lied uit de collectie, naast de 
tekst met de partituur, ook meerdere uitvoeringen met beeld 
en geluid van thuis uit kunnen bekijken en beluisteren. 

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/3, 8-17]

De missieliederen hebben, hoe kan het ook anders, voorna-
melijk betrekking op de vroegere kolonie, Congo. Naast de 
Marche congolaise, een pianocompositie van Antoine Gilis, 
bevat de collectie onder andere De kleuterkens van Con-
goland op tekst van P. Symphorianus en gecomponeerd door 
P. Quirinus Jacquens, twee Vlaamse minderbroeders. In som-
mige religieuze instituten, zoals bij de missionarissen van 
het Heilig Hart, werd muziek componeren zelfs als een vorm 
van apostolaat beschouwd, als een manier om de westerse 
en niet-christelijke culturen dichter bij elkaar te brengen. Zo 
componeerde Alfons Walschap, broer van Gerard Walschap, 
in de jaren 1930 een kerstoratorium, vijf Bantoemissen en 
een bundel Latijnse motetten in het Congolees.

Naast de misliederen, kerst- en Marialiederen en missielie-
deren zijn er ook themaliederen in de collectie aanwezig. Zo 
werden er liederen gewijd aan bekende missionarissen, zo-
als pater Damiaan (Damiaanlied van Arthur Meulemans op 
tekst van J. Simons) of aan indringende gebeurtenissen, zo-
als de Groote Oorlog (1914. Naar de Oorlog, tekst van Carlos 
Danneels, getoonzet door Gustaaf van Melle).

BEWEGINGSLIEDEREN: “ZINGEN UIT ENGAGEMENT”

Niet alleen in de liturgie, maar ook in het sociale en maat-
schappelijke leven nam zingen een centrale plaats in. Het 
werd beschouwd als een levenshouding, als een maatschap-
pelijke opdracht: een manier om de wereld ‘beter’ te maken. 
Iedere sociale organisatie bouwde een eigen zangtraditie op 
en gaf haar eigen zangbundels uit. 

De oudste ‘bewegingsliederen’ uit de collectie zijn wellicht 
de zoeavenliederen uit de jaren 1861-1870. Ze werden gezon-
gen door pauselijke soldaten die ten strijde trokken naar Ita-
lië ter verdediging van de Pauselijke Staten tegen de liberale 
troepen van Garibaldi. De Vlaamsche Zouaaf op tekst van  
A. Bausart en gecomponeerd door Th. Kuy werd in 1869 in 
Mechelen gedrukt en is bovendien bijzonder fraai uitgege-
ven. 

Ook de Eucharistische Kruistocht (EK), in 1920 gesticht door 
de norbertijnen van Averbode, met de bedoeling de commu-
niedecreten van Pius X (1910) meer ingang te doen vinden, 
had zijn ‘strijdliederen’. Verschillende jeugdbewegingen 
(Chiro, VVKSM), jeugdorganisaties van sociale verenigingen 
(KSA-VKSJ, KAJ-VKAJ) en maatschappelijke organisaties (zo-
als CM) of zelfs sommige beroepsgroepen (bijvoorbeeld Lied 
der Katholieke verpleegsters) hadden hun eigen zangbun-
dels en/of bewegingslied. Heel wat scholen beschikten over 
aangepaste zangbundels. De Liederenkrans (1945-) van Jozef 
Ghesquière, uitgegeven door Descleé De Brouwer, werd tot 
de jaren 1980 in het onderwijs gebruikt. Ook soldaten had-
den hun eigen liederenkrans. Studentenverenigingen had-
den hun liedbundels met studentenliederen die op de can-
tussen werden gezongen en waarvan sommige nu nog altijd 
in gebruik zijn.

VLAAMSE VOLKSMUZIEK

In de collectie Vlaamse liederen vinden we naast anonieme 
volksliedjes, zoals bijvoorbeeld Vier weverkens, vooral lie-
deren van een bekende schrijver en componist. Ze worden 
weleens cultuurliederen genoemd. De meeste muziek da-



19

gentiende eeuw opnieuw springlevende en door de jezuïeten 
gepromote devotie tot het Heilig Hart. 

Na Gent volgde Lier en al snel verspreidde het nieuwe ini-
tiatief zich over grote delen van het land. Toen in 1909 het 
retraitehuis in Lier tien jaar bestond, schaarde ook kardinaal 
Mercier zich achter dat werk en pleitte hij voor een vereni-
ging van mannelijke gelovigen in dergelijke bonden. Die 
‘ijveraars’ moesten hun mannelijke medeparochianen aan-
zetten tot actief lidmaatschap en tot meer godsvrucht. In de 
bonden stonden Christus en de liefde tot Hem centraal. Het 
Heilig Hart was het symbool van die liefde. In veel huisge-
zinnen werd dan ook een Heilig-Hartbeeld ‘geïntroniseerd’. 
De meeste aandacht bij de bonden ging naar het gezamen-
lijk bidden in de maandelijkse bondsmis, met communie, 
op de eerste vrijdag of zondag van de maand. Naast die mis 
werden er nog allerlei activiteiten georganiseerd, zoals de 
verspreiding van maandintenties, vlagwijdingen, toewij-
ding van gezinnen, gemeenten en parochies aan het Heilig 
Hart, een jaarlijkse Heilig-Hartfeest, maar ook bedevaarten, 
eucharistische en ijveraarscongressen en reizen. Er was niet 
enkel aandacht voor de mannelijke katholieken, maar ook 
voor de gezinnen. Zo werden er acties opgezet als ‘Terug 
naar de Zondagsmis’ en vonden er festiviteiten plaats waar 
het hele gezin aan kon deelnemen. Er bestonden ook vrou-

GODSVRUCHT OP GROTE SCHAAL 
BONDEN VAN HET HEILIG HART / KERK 
EN WERELD

GODFRIED KWANTEN & KAREN VAN DIJCK

Als onderdeel van het archief van de Vlaamse jezuïeten 
ontving KADOC enkele jaren geleden het bestand van de 
Bonden van het Heilig Hart, een belangrijk apostolaats-
werk van de orde. Daarbij voegde zich recent het archief 
van hun opvolger, Kerk en Wereld, dat in 2012 de werk-
zaamheden staakte. Beide gehelen werden intussen sa-
men geordend en beschreven. De beschikbaarheid van 
dat archief biedt een unieke totaalkijk op werking en 
doeleinden van dat pastorale werk en opent perspectie-
ven voor systematisch en doorgedreven onderzoek.

In de tweede helft van de negentiende eeuw kwamen kerk 
en religie in de verdrukking. In het spoor van de verlichting 
verleidden nieuwe ideologieën, o.a. het liberalisme, niet al-
leen een maatschappelijke toplaag, maar - in het geval van 
het socialisme - ook de brede volksmassa’s. Met name bij de 
arbeiders was de geloofsafval groot. Secularisering en ont-
kerkelijking zetten zich onontkoombaar door. Dat dreigde 
gepaard te gaan met een aanzienlijk verlies van katholieke 
invloed en politieke macht.

In haar tegenoffensief hanteerde de kerk een nieuwe strate-
gie: met meer ‘moderne’ vormen van apostolaat keerde ze 
zich resoluut naar het volk. Religie en kerk moesten hun 
stempel drukken op het morele en religieuze leven van een 
zo groot mogelijk aantal gelovigen. Om de ontkerstening een 
halt toe te roepen, was een grootscheepse mobilisatie aan-
gewezen en werd een systematische propagandacampagne 
opgezet. Een aantal oude en nieuwe religieuze orden en con-
gregaties, zoals de jezuïeten, schakelden zich in dat offensief 
in. Ze organiseerden op grote schaal volksmissies, retraites, 
broederschappen en vrome congregaties. Specifieke vererin-
gen en individuele devotie werden massaal gestimuleerd. 
Gelovigen, hun gezinnen en organisaties werden op aange-
paste wijze benaderd en ingeschakeld in die dynamiek.

DE OPRICHTING VAN DE BONDEN VAN HET HEILIG HART

In dat kader maakten ook de Heilig-Hartbonden furore op 
het einde van de negentiende eeuw. Ze moeten worden 
gesitueerd in een bredere en oudere bedding, die van het 
Apostolaat van het Gebed, dat door de kerk in alle landen 
zeer sterk werd ondersteund en gepropageerd. In België nam 
dat Apostolaat de vorm aan van de Heilig-Hartbonden, die 
meer concreet in het verlengde lagen van arbeidersretrai-
tes. Die hadden vanaf 1894 in het retraitehuis van de Gentse 
jezuïeten plaats onder leiding van pater Victor Van de Put 
en met de steun van katholieke patroons. Hun zorg was het 
zielenheil en een grotere morele disciplinering van het werk-
volk. Politieke of sociale aspiraties koesterden zij niet, zij 
het dat zij wel harmonieuze sociale relaties en een stabiele, 
van religie doordrongen samenleving voor ogen hadden. Om 
de arbeiders op een meer permanente wijze te vormen en te 
binden bleek een ‘volhardingswerk’ noodzakelijk. Dat werd 
vanaf 1897 de taak van de Bonden van de Vrienden van het 
Heilig Hart. De naam verwees naar de aloude, maar in de ne-

Affiche van de vlaggenwijding en optocht van de Bond van het 
Heilig Hart van Luithagen (Mortsel) in 1929.
[KCC228]



20

richting in 1985 van een afdeling Audiovisuele Informatie, 
die vooral video’s inschakelde in het apostolaat, kon dat 
evenmin. Het ledenaantal kalfde zodanig af dat einde 2012 
de werking noodgedwongen werd stilgezet.

HET ARCHIEF

De ruim 100-jarige geschiedenis van de Bonden van het Hei-
lig Hart/Kerk en Wereld resulteerde in een omvangrijk en 
waardevol archief, dat recent werd toegankelijk gemaakt. 
Het bevat de bescheiden van het centraal secretariaat. Dos-
siers inzake administratief-financieel beheer zijn ruim aan-
wezig, naast de inkomende en uitgaande briefwisseling. 
Andere bundels betreffen de creatie en de verspreiding van 
publicaties en propagandamateriaal. Verslagen van redac-
tievergaderingen en van promotorenoverleg springen daar-
bij in het oog. Nog andere stukken laten toe de ledenbewe-
ging te reconstrueren, evenals de geografische spreiding van 
de bonden. De diverse, terugkerende acties (wijdingen, re-
traites, voordrachten, thema-avonden enz.) en manifestaties 
worden goed geïllustreerd. Over de werking van nagenoeg 
alle lokale bonden - met uitzondering van die in het bisdom 
Luik/Hasselt - zijn documenten aanwezig.

Een belangrijk onderdeel van het archief vormt het propa-
gandamateriaal zelf: (gebed)kaartjes, folders en pamfletten, 
bladwijzers, kalenders, schildjes en kentekens, liturgische 
teksten enzovoort. Enkele duizenden (!) affiches (1938-2011), 
veel video’s en foto’s van reizen, eucharistische congressen, 
bedevaarten in binnen- en buitenland, Heilig-Hartfeesten, 
processies en bondsmissen visualiseren niet alleen de ac-
tiviteiten, maar ook de geest en het wezen van dat aposto-
laatswerk.

Onlosmakelijk met het archief verbonden zijn de publicaties 
die vanuit het secretariaat werden verspreid, zowel de peri-
odieke, als de eenmalige, vooral in brochurevorm. Als geen 
andere bron maken ze duidelijk welke inhoudelijke bood-
schappen de bonden ontvingen.

wenbonden, maar die richtten zich meer op een elite, terwijl 
de mannenbonden een appel deden aan de massa. 

OP- EN NEERGANG

Tijdens en kort na de Eerste Wereldoorlog nam het aantal 
Heilig-Hartbonden sterk toe. Een centraal secretariaat werd 
noodzakelijk. Dat kwam er in Mechelen onder leiding pater 
Joseph Hardy, opgevolgd in 1924 door pater Jozef Meeûs, die 
de grote bezieler was tot 1955. Het secretariaat had geen lei-
dende, maar een coördinerende en stimulerende taak. Daar 
werden ook de tijdschriften - Maandelijkse mededelingen 
voor de bestuurders en ijveraars (1924) en Het Bondsblad 
voor de leden (1930) - opgesteld en verspreid. In 1922 kregen 
de bonden eigen ‘standregelen’. Zo ontstond een massabe-
weging met verscheidene honderdduizenden leden, gericht 
op geloofsverdieping, gebed, sacramenteel leven en per-
soonlijke spiritualiteit. Ze onderscheidde zich van de Katho-
lieke Actie, waarvan ze wel het massale karakter, maar niet 
de uitgesproken militante, offensieve signatuur had.

Na de Tweede Wereldoorlog hanteerden de bonden nog 
enkele jaren dezelfde aanpak, maar fundamentele evolu-
ties in de samenleving en in de kerk, zeker na het Tweede 
Vaticaans Concilie, noopten tot vernieuwing. De klemtoon 
lag niet langer op een massale mobilisatie, maar op begelei-
ding van persoonlijke bezinning en gebed, op de bevorde-
ring van het christelijk leven door “een persoonlijke kennis 
en ervaring wie Jezus Christus is”. Het devotionele aspect, 
de Heilig-Hartverering zelf, verloor terrein. De maandelijkse 
bondsmis met communie bleef belangrijk, maar daarnaast 
was er ook aandacht voor het dagelijkse persoonlijke gebed, 
het gezinsgebed en de pauselijke maandintentie. 

Vanaf 1967 werd de dubbele naam Bonden van het Heilig 
Hart – Kerk en Wereld gebruikt, vanaf 1971 enkel nog Kerk en 
Wereld. De naamsverandering verraadde een grotere betrok-
kenheid op de kerken in de derde wereld en meer aandacht 
voor thema’s als gerechtigheid en herverdeling. Die koers-
wijziging kon het ledenverlies evenwel niet stoppen. De op-

Optocht van de Bonden van het Heilig Hart in Grimde, 1937.



21

tussen dergelijke werken? Was er sprake van complemen-
tariteit of van concurrentie? Waren de bonden exempla-
risch voor een bepaald, tijdgebonden kerk- en geloofstype, 
een exponent ook van kerkelijke strategie? En welk ideaal, 
welk ‘model’ van gelovige hadden de verantwoordelijken 
van de bonden dan voor ogen? Zie hiervoor bijvoorbeeld de  
KADOC-publicatie van Tine Van Osselaer The Pious Sex.

Ten derde moeten de bonden in hun historisch-maatschap-
pelijke context worden geduid. Hoe verklaart het tijdskader 
enerzijds de opgang en de populariteit van de bonden, maar 
anderzijds ook het ledenverlies en de teloorgang vanaf 1960?

Ten slotte komt ook de lokale onderzoeker aan zijn trekken 
in het archief. Microstudies van lokale bonden, evenals van 
de werking op regionaal of diocesaan niveau, zijn perfect 
haalbaar.

Het archief Bonden van het Heilig Hart/Kerk en Wereld werd 
beschreven binnen de globale inventaris van het archief van 
de Vlaamse jezuïeten. Die inventaris is online raadpleegbaar 
(http://abs.lias.be/Query/suchinfo.aspx). Raadpleging van 
het archief is mogelijk mits toestemming van de bewaarge-
ver.

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/2, 14-19]

ONDERZOEK

Het archief Bonden van het Heilig Hart/Kerk en Wereld biedt 
rijke mogelijkheden op een nog vrij maagdelijk onderzoeks-
domein. Het laat ten eerste doorgedreven onderzoek toe naar 
institutioneel-organisatorische aspecten van de beweging. 
Hoe en door wie werd dat apostolaatswerk aangestuurd en 
gecoördineerd? Wat waren zijn streefdoelen en hoe evo-
lueerden die doorheen de jaren? Welke methoden werden 
aangewend op het vlak van ledenwerving, communicatie 
en propaganda en welke rol speelde daarbij het iconografi-
sche? Welke mechanismen van een massabeweging speel-
den in dat initiatief? Op welke leden mikte men? Wat was 
hun sociaal profiel en hoe zag de geografische spreiding van 
de bonden eruit? Wat was de inbreng van de parochieclerus? 
Ook een inhoudelijke analyse van de pers en periodieke zen-
dingen hoort hier thuis.

Ten tweede is een beter begrip van dat apostolaatswerk 
slechts mogelijk binnen het ruimere kader van de geschiede-
nis van kerk en geloof in Vlaanderen. In welke mate waren 
de bonden een origineel initiatief of borduurden ze voort op 
oudere devotiepraktijken? Tot op welke hoogte evolueerden 
inhoud en aanpak van de bonden mee met die van verge-
lijkbare religieus-devotionele werken, georganiseerd vanuit 
seculiere zowel als reguliere hoek. Bestond er een interactie 

Affiche van de Feestdag van het Heilig Hart in Roeselare in 1938.
[KCC2031]



22

Deze samenwerking werd in 2006 verankerd door de oprich-
ting van de vzw ODIS. De volgende jaren sloten tal van nieu-
we partners aan, bv. het Centrum Vlaamse Architectuurar-
chieven (CVAa), het Archief en Museum voor het Vlaams 
Leven te Brussel (AMVB), het Centrum voor Religieuze Kunst 
en Cultuur (CRKC), het Protestants-Evangelisch Archief- en 
Documentatiecentrum (Evadoc) en het Universiteitsarchief 
KU Leuven. Al die organisaties werken samen in één tech-
nische omgeving, maar kiezen hun eigen invalshoek en wer-
ken er aan specifieke datapakketten. 

ODIS faciliteert de kruisbestuiving tussen erfgoedzorg en we-
tenschappelijk onderzoek. Dat leidt tot interessante resulta-
ten. De kwaliteit van het historisch onderzoek over de inter-
mediaire structuren wordt versterkt, net als de bekendheid 
van hun documentair erfgoed. Vaak gebruiken studenten en 
vorsers ODIS als een encyclopedie. Ze vinden er duidelijke 
en betrouwbare organisatorische en biografische gegevens. 
Maar ze stellen ook de exhaustieve referenties naar archie-
ven, periodieke publicaties en andere (online) bronnen op 
prijs. Sinds de officiële start in november 2003 is de bekend-
heid van het apparaat snel toegenomen. In 2012 werd ODIS 
geraadpleegd door meer dan 106.000 lezers, die samen na-
genoeg 620.000 steekkaarten consulteerden. 

VERNIEUWING VAN ODIS DANKZIJ DE VLAAMSE 
HERCULESSTICHTING

Na tien jaar intensief gebruik was ODIS vanzelfsprekend toe 
aan een grondige renovatie. Wilde de databank aansluiten 
bij de moderne webtechnologie, dan moesten niet alleen 
de hard- en software worden vernieuwd, maar dienden ook 
de interfaces te worden aangepakt. Ondertussen werd het 
ODIS-consortium ook aangespoord om de reikwijdte van het 
apparaat te verbreden, zowel thematisch als geografisch. 

DE ODIS-DATABANK 
EEN VERTROUWD INSTRUMENT IN EEN 
NIEUW EN RUIMER JASJE 

JORIS COLLA & PETER HEYRMAN

De voorbije jaren werd de contextuele webdatabank 
ODIS grondig vernieuwd. ODIS biedt een duurzame 
kennisverzameling en ondersteunt zo het onderzoek 
naar de geschiedenis van het middenveld. Het apparaat 
wordt ingezet door tal van Vlaamse archief-, erfgoed- en 
onderzoeksinstellingen. Het ondersteunt de ontsluiting 
van het bewaarde materiaal en de dienstverlening in 
en buiten de leeszaal. Erfgoedconsulenten gebruiken 
de databank om in situ bewaard erfgoed te registreren 
en de context ervan te documenteren. ODIS-gegevens-
reeksen en -analyses ondersteunen diverse onderzoeks-
projecten. Dankzij de vernieuwing van het apparaat 
worden die vele functies nog beter ondersteund. Maar 
de meertaligheid van de nieuwe interface en de bredere 
(West-Europese) reikwijdte van de thesauri en keuze-
lijsten openen voor de databank ook een internationale 
toekomst. 

Heel verschillende (oude en nieuwe) dataseries worden in 
ODIS samengebracht, met elkaar verbonden en online ter 
beschikking gesteld. Het apparaat kon in 2000-2003 wor-
den gebouwd dankzij de steun van het Vlaams Fonds voor 
Wetenschappelijk Onderzoek (FWO-Max Wildiers). Vier 
belangrijke Vlaamse private archief- en onderzoeksinstel-
lingen sloegen de handen in elkaar: ADVN, Amsab-ISG,  
KADOC-KU Leuven en Liberaal Archief. Hun project kreeg de 
steun van wetenschappelijke promotoren uit de belangrijk-
ste Vlaamse universiteiten. 

Homepagina van ODIS 2.



23

PARTNERS AAN HET WOORD

Op 29 november 2013 werd in het Vlaams Parlement in Brus-
sel het vernieuwde apparaat voor het eerst aan een breed 
publiek voorgesteld. Na de voorstelling en demonstratie van 
de nieuwe ODIS schoven een aantal instellingen aan tafel 
die deel uitmaken van de ODIS-gebruikersgroep. Sofie De 
Caigny (CVAa), Koen De Scheemaeker (ADVN), Gerrit Van-
den Bosch (Archief Aartsbisdom Mechelen-Brussel), Donald 
Weber (Amsab-ISG) en Walter Ysebaert (VUB en Liberaal Ar-
chief) vertelden over hun ervaringen met ODIS, over de da-
taseries die ze beheren en de projecten die op stapel staan. 
Ondanks de uiteenlopende trajecten die ze in samenwerking 
met ODIS bewandelen en de eigen accenten die ze leggen bij 
de gegevensinvoer, konden toch ook heel wat punten van 
overeenstemming worden gevonden.

Zo wezen alle panelleden op de cruciale rol die ODIS speelt 
bij de ontsluiting van hun erfgoed en bij het snel en adequaat 
verstrekken van contextuele informatie. De samenwerking 
van heel diverse gemeenschappen in het apparaat is beslist 
vruchtbaar. Ook het feit dat het toelaat om gegevens in een 
breder verband te plaatsen en de versnippering van informa-
tie tegengaat, wordt als een belangrijke meerwaarde erva-
ren. De deelnemers toonden zich ten slotte enthousiast over 
de vele extra mogelijkheden die de nieuwe databank biedt 
voor hun uiteenlopende erfgoed- en onderzoeksprojecten.

INTERNATIONALE NETWERKANALYSES

In de namiddag kwamen enkele internationale projecten 
aan bod die ODIS zullen inschakelen als dataplatform en 
werkinstrument. Xosé Manoel Núñez Seixas, hoogleraar aan 
de Ludwig-Maximilians-Universität in München, stelde het 
netwerk ‘National Movements & Intermediary Structures in 
Europe’ voor. NISE wil vergelijkend onderzoek stimuleren 
naar de vele nationalistische bewegingen in Europa. Een in-

Verschillende onderzoeksgroepen wilden ODIS immers 
inzetten om specifieke internationale netwerken en feno-
menen in kaart te brengen en te bestuderen. In 2009 ging 
daarom een grondig vernieuwingsproject van start. Die in-
vestering was enkel mogelijk dankzij de steun van de Her-
culesstichting, het Vlaams agentschap voor de financiering 
van onderzoeksinfrastructuur. 

De nieuwe ODIS-databank, in de wandelgangen veelal beti-
teld als ODIS-2 of ODIS-Hercules, overtreft immers haar voor-
ganger door een breed aanbod van nieuwe componenten en 
functionaliteiten. Ze laat toe om gegevens samen te brengen 
over organisaties, personen en families die in het midden-
veld actief waren, gebeurtenissen en gebouwen uit hun ge-
schiedenis en periodieken en archieven die cruciaal zijn om 
dat alles te onderzoeken. Al die entiteiten kunnen met elkaar 
worden verbonden, wat gedetailleerde verwijzingen en ana-
lyses mogelijk maakt. 

Het apparaat werd ook door en door internationaal. Naast 
de Nederlandstalige interface van ODIS, kunnen er nu ook 
steekkaarten worden aangemaakt in het Engels. In de toe-
komst kunnen op een eenvoudige manier ook anderstalige 
interfaces worden gecreëerd. ODIS-2 biedt uiteenlopende 
keuzelijsten en thesauri, gebaseerd op internationale nor-
men en toegespitst op de historische context van de belang-
rijkste West-Europese landen. De nieuwe databank laat toe 
om de datareeksen diepgaander te analyseren en ze ook 
ruimtelijk weer te geven. Bovendien beschikt ODIS nu over 
de noodzakelijke instrumenten om meer en duurzame ver-
bindingen te leggen naar andere online-instrumenten. Zo 
wordt de databank ook meer en meer een informatieknoop-
punt over de geschiedenis van het middenveld.

Gezicht op de aanwezigen bij de lancering van ODIS 2 in het 
Vlaams Parlement op 29 november 2013.



24

het definiëren en beantwoorden van nieuwe onderzoeksvra-
gen.

Maar de valorisatie van dat internationale potentieel vergt 
natuurlijk de nodige inspanningen van de diverse interna-
tionale partners en projecten. Hun gegevensreeksen moeten 
stap voor stap uitgebouwd worden. Zo moeten repertoria, 
catalogen en andere werkinstrumenten in ODIS worden in-
gebracht of met de databank worden verbonden. Prospectie 
naar gegevensbestanden die werden gerealiseerd in oudere 
onderzoeksprojecten, maar daarna werden vergeten, vormt 
een ander aandachtspunt. De bekendheid van ODIS in het 
buitenland kan zeker worden versterkt. Er zal dus moeten 
worden geïnvesteerd in communicatie en in de opleiding 
van nieuwe invoerdersgroepen. Ondertussen doen de hui-
dige mogelijkheden van het apparaat al dromen van nog 
meer analytische functies en connecties, van automatische 
vertalingen en van allerlei tools die het onderzoek kunnen 
ondersteunen. 

Jan De Maeyer (KADOC-KU Leuven), voorzitter en afgevaar-
digd bestuurder van ODIS, had het al aangegeven in zijn 
inleiding: ODIS blijft een work in progress. Een doordacht 
en toekomstgericht investeringsbeleid is noodzakelijk. De 
Leuvense hoogleraar en ingenieur Bart De Moor, voorzitter 
van de Herculesstichting, sloot de studiedag af. De Hercu-
lesstichting juicht de grote inspanningen van de menswe-
tenschappen toe om een eigen onderzoeksinfrastructuur te 
creëren en die in internationale netwerken in te zetten. In-
teruniversitaire samenwerking, de bouw van duurzame in-
strumenten en hun multifunctioneel gebruik worden aange-
moedigd. De Moor prees de intersectorale aanpak van ODIS 
en gaf ook aan dat het apparaat zeker de kinderschoenen is 
ontgroeid. 

Voor de beheerders van ODIS was de lancering van het nieu-
we apparaat beslist een mijlpaal. De lof voor het geleverde 
werk en de hoopvolle perspectieven die de partners aanreik-
ten, sterken hen in de overtuiging dat de databank verder 
moet worden ontwikkeld en kan groeien. Kortom, de teken-
tafel voor een ODIS-3 wenkt.

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/1, 16-21]

ternationaal-comparatieve studie van dergelijke bij uitstek 
regionaal verankerde bewegingen is niet vanzelfsprekend. 
NISE organiseert onderzoeksbijeenkomsten en realiseert 
publicaties. Om het studiewerk over het ‘transnationalisme 
van het nationalisme’ te ondersteunen worden in ODIS o.m. 
een bronnenoverzicht en een periodiekenrepertorium opge-
bouwd. Biografische en organisatorische dataseries worden 
er samengebracht. 

Thomas Kroll van het Historisches Institut aan de Fried-
rich-Schiller-Universität in Jena ging in op de activiteiten van 
het onderzoeksnetwerk ‘Encounters of European Elites in the 
19th Century’, onder leiding van Andrea Ciampani (Lumsa). 
Dat samenwerkingsverband wil de transnationale netwer-
king onder (sociale, politieke, economische, wetenschappe-
lijke …) elites in Europa onder de loep nemen. Daarbij gaat 
de aandacht o.m. uit naar formele structuren waar leiden-
de figuren uit diverse maatschappelijke segmenten elkaar 
konden ontmoeten, bijvoorbeeld congressen of meetings  
van internationale organisaties. Maar Kroll formuleerde ook 
de ambitie om de meer informele ontmoetingsplaatsen van 
die elitaire kringen in kaart te brengen, zoals kuuroorden, 
internationale culturele festivals en sportevenementen. Het 
samenbrengen en verbinden van bestaande dataseries over 
nationale en regionale elites in ODIS kan het onderzoek op 
dat terrein beslist vernieuwende wegen opsturen. 

Historicus Christophe Verbruggen, verbonden aan de Onder-
zoeksgroep ‘Sociale Geschiedenis na 1750’ van de Universi-
teit Gent, stond stil bij de plannen van het netwerk ‘TIC-Col-
laborative. A Virtual Research Environment for the Study 
of 19th- and early 20th-century International Organisations 
and Congresses’. De in het kader van dat internationale pro-
ject opgebouwde gegevensreeksen (bijvoorbeeld over inter-
nationale organisaties, congressen …) zullen vanuit een ei-
gen apparaat in de vernieuwde ODIS worden ingeladen. 

Het netwerk ‘Civitas: Forum of Archives and Research on 
Christian Democracy’ ten slotte, werd in Brussel voorge-
steld door hoogleraar Hanns Jürgen Küsters van de Kon-
rad-Adenauer-Stiftung in Sankt Augustin (Bonn). Ook bij dat 
in 2012 opgerichte open samenwerkingsverband is KADOC 
als partner betrokken. Het wil erfgoed- en onderzoeksin-
stellingen samenbrengen die collecties ontsluiten met be-
trekking tot de geschiedenis van de christendemocratie in 
Europa. Via haar webplatform zal Civitas toegang bieden tot 
de gegevensreeksen in ODIS over dat onderwerp. Opnieuw 
behelzen die zowel biografische als organisatorische infor-
matie, gegevens over (internationale) evenementen, zoals 
congressen, en ten slotte en vanzelfsprekend ook veel heu-
ristische referenties, bijvoorbeeld over archieven en perio-
dieken.

AANDACHTSPUNTEN VOOR DE TOEKOMST

De vier sprekers gingen daarna in gesprek over de internatio-
nale ‘roeping’ van ODIS en de wijze waarop de databank een 
plaats kan veroveren in de snel groeiende Europese onder-
zoeksinfrastructuur voor digital humanities. Het potentieel 
van het apparaat werd uitdrukkelijk erkend. Zo is ODIS bij 
uitstek geschikt om transnationale relaties en interacties te 
documenteren en internationale netwerken in kaart te bren-
gen. De databank kan dan ook een belangrijke rol spelen bij 



uitdrukking gebracht in de religieuze praktijken in familiale 
setting. Dat waren tevens momenten waarop genderdifferen-
tiatie en -hiërarchie werden bevestigd en geëxpliciteerd (zo 
kon bijvoorbeeld de vader van een huisgezin zijn kinderen 
zegenen of vervloeken en was hij het die zijn familie verte-
genwoordigde in gebed). Religieuze praktijken gaven ook 
structuur aan het familiale leven. Kleine religieuze gebrui-
ken als een avondgebed konden worden ingebouwd in de 
dagelijkse routine.

De negen cases die in deze bundel werden opgenomen, bie-
den een genuanceerde benadering van de negentiende- en 
twintigste-eeuwse christelijke ideeën over familie, religie en 
‘home’. Het christelijke huisgezin en de christelijke ‘thuis’ 
werden sterk gepromoot in verschillende denominaties en 
landen. Maar kregen die termen wel dezelfde invulling en 
werden dezelfde klemtonen gelegd? De verschillende hoofd-
stukken gaan nader in op de conceptualisering van ‘home’ 
en familie, hun samenhang met andere (gender-, familie- en 
huiselijke) idealen en bredere sociale veranderingen die ze 
mogelijks beïnvloedden. De geleefde huiselijke ruimte komt 
aan bod (bijvoorbeeld als locus van de christelijke opvoe-
ding), maar ook de materiële uitdrukking van religieuze 
idealen en de interactie van die christelijke ‘homes’ met de 
‘wijdere wereld’.

De meeste bijdragen in de bundel behandelen een katholie-
ke casus. Ze brengen dus wat balans in het onderzoek naar 
de idealisering van familie en ‘thuis’, waar de klemtoon tot 
nu toe voornamelijk op protestante denominaties lag. De 
eerste twee bijdragen gaan nader in op negentiende-eeuwse 
percepties van het christelijke vaderschap. Bernhard Schnei-
der bestudeert het ideaal van de pater familias in het Duitse 
katholicisme van het begin van de twintigste eeuw en geeft 
aan hoe het ideaal werd ingezet om mannen voor de kerk te 

CHRISTIAN HOMES 
NIEUWE KADOC-PUBLICATIE

TINE VAN OSSELAER

In het midden van de negentiende eeuw ontwikkelde 
zich de zogenaamde ‘cult of domesticity’, de verheer-
lijking van de huiselijke sfeer. ‘Home’ werd zowel een 
materiële setting als een ideaalbeeld en ‘familie’ was 
niet louter een door bloedbanden verbonden kernge-
zin, maar ook een geromantiseerd ideaal dat via prak-
tijken (‘family dinner’; ‘family time’) werd beleefd en 
bevestigd. In het onderzoek naar de religieuze geschie-
denis van de negentiende en twintigste eeuw wordt de 
ontwikkeling van die beelden veelal gekoppeld aan de 
privatisering van religie en het moederlijke ideaalbeeld 
van de ‘engel van het huisgezin’. Het huisgezin was een 
christelijk huisgezin, of eerder nog een christelijke, vei-
lige haven ver weg van de seculiere, publieke wereld. 
Het was een engelachtige moederfiguur die van die hui-
selijke omgeving een aantrekkelijk oord maakte voor 
haar kinderen en uithuizige broodwinner. 

Maar werd die verdeling wel zo strikt gepropageerd in chris-
telijke middens? Deze bundel bestudeert de christelijke 
‘homes’ van de negentiende en twintigste eeuw en werpt 
een nieuw licht op het stereotiepe onderscheid dat wordt 
gemaakt tussen de publieke en private sferen en hun bewo-
ners. De bijdragen maken duidelijk dat ook het ideaalbeeld 
van de christelijke pater familias prominent aanwezig bleef. 
Bovendien stonden de christelijke huisgezinnen niet los van 
de samenleving, maar vormden ze - idealiter - net het stevige 
fundament van een door en door christelijke maatschappij. 
Dergelijke christelijke en familiale idealen werden ook tot 

Arbeidersretraite in Gent in 1910. Die retraites hadden onder 
meer tot doel de katholieke identiteit van de volksklasse te ver-
sterken. [KFA6339]

25



26

drukking te brengen. De inhoud van die beelden verschilde 
grondig van hun negentiende-eeuwse gebruik en reflecteer-
de de culturele preoccupaties van de post-1960 generaties, 
waarbij ‘broeder’ Jezus meeleefde met een wereld die te lij-
den had van oorlog, honger en de vijandigheid van de Koude 
Oorlog.

Zoals dit korte overzicht al aangeeft, behandelen de hoofd-
stukken sterk uiteenlopende historische en geografische 
contexten. In die diversiteit worden gelijkenissen, continu-
ïteiten en nieuwe definities duidelijk. Door de bijzondere 
aandacht voor de christelijke pater familias levert de bundel 
ook een bijdrage aan een meer uitgebalanceerde gegender-
de religieuze geschiedenis (niet louter de moeder-engel) en 
krijgen we met de studie van de huiselijke rituelen en setting 
ook een duidelijker beeld van de ‘geleefde’ religieuze prak-
tijk. Die tocht langs de christelijke huizen en huisgezinnen 
nodigt de lezer dan ook uit om te reflecteren over de com-
plexe relatie tussen familiaal leven, genderrollen, opvattin-
gen over huiselijkheid en spirituele en materiële vroomheid.

De inhoudstafel van het boek en de bestelmogelijkheden 
vindt u via deze link: http://kadoc.kuleuven.be/nl/publ/ 
istud/i14.php

[KADOC-Nieuwsbrief 2014/5, 20-23]

winnen. Alexander Maurits gaat nader in op de betekenis er-
van in het discours van de Zweedse High Church Movement 
(Lund) in het midden van de negentiende eeuw en wijst 
erop dat de klemtoon op dat patriarchale ideaal een eerder 
conservatieve reactie was op de liberale hervormingen en 
de modernisering van de samenleving. De twee volgende 
bijdragen concentreren zich niet zozeer op de promotie van 
idealen, maar wel op de manier waarop die idealen vorm 
konden krijgen in dagelijkse, familiale en huiselijke praktij-
ken. Bertrand Goujon schetst een portret van de Arenberg 
familie en de formele, ruimtelijke en sociale aspecten van 
hun religieuze leven en Matthieu Brejon de Lavergnée heeft 
het over de caritatieve activiteiten van de mannelijke leden 
van de Franse bourgeoisie. In de volgende twee hoofdstuk-
ken wordt nader ingegaan op casussen waarbij de stereotie-
pe tweedeling tussen privé en publiek werd verstoord. Paula 
Kane bestudeert de publieke ‘homes’ van gestigmatiseerde 
vrouwen (druk bezocht door onder anderen nieuwsgierige 
gelovigen) en de daaraan gekoppelde genderidealen (het 
ideaal van de teruggetrokken huiselijke vrouw werd bij hen 
immers net in naam van de religie doorbroken). Jonathan 
Ebel legt zijn klemtoon op de Amerikaanse betrokkenheid 
bij de Eerste Wereldoorlog en beschrijft hoe ook in die on-
waarschijnlijke setting een protestante huiselijke ideologie 
werd gepromoot (‘huiselijke’ kantines voor de soldaten, het 
verdedigen van de christelijke ‘homes’). Een vierde duo arti-
kels concentreert zich op het gebruik van domestieke ideo-
logie en familiale metaforen in het promoten van (religieus 
geïnspireerde) maatschappelijke veranderingen. Magali del-
la Sudda focust zich op de conservatieve dames van de Ligue 
Patriotique des Françaises en wijst erop dat zij hun politieke 
engagement als een verlenging van hun huiselijke rollen za-
gen (‘opruimen’ van de puinhoop) en hun huisgezinnen als 
een klein ‘vaderland’ omschreven. In een bijdrage over de 
‘intronisatie’ van het Heilig Hart in Belgische huisgezinnen 
maakt Tine Van Osselaer duidelijk hoe zo’n huiselijke cere-
monie deel uitmaakte van een gepolitiseerde religie. Alana 
Harris ten slotte bestudeert katholieke christologie en volks-
vroomheid in Groot-Brittannië na de Tweede Wereldoorlog. 
Ze toont aan hoe de Engelse gelovigen gebruik maakten van 
familiale retoriek om hun relatie met God en Christus tot uit-

Huiselijke scène in het cabinet à écrire van Engelbert-August, 
graaf van Arenberg, in het kasteel in Heverlee, 1873.
[Edingen, Arenbergarchief, © Arenberg Foundation]



27

In reeks KADOC-Artes verscheen de bundel Mass Theatre in 
Interwar Europe. Flanders and the Netherlands in an Interna-
tional Perspective. Onder de redactie van Thomas Crombez 
(Universiteit Antwerpen/Sint-Lucas Antwerpen) en Luc Van 
den Dries (Universiteit Antwerpen) bespreekt een interuni-
versitair team van germanisten, historici en kunsthistorici, 
allen gespecialiseerd in theater- en dansgeschiedenis, diver-
se facetten van het massaspel in Vlaanderen en Nederland 
tijdens het interbellum. De basis van die ‘community art’ 
werd al voor de Eerste Wereldoorlog gelegd, maar het mas-
satheater kende vooral na die oorlog een intense ontwik-
keling. Dat was onder meer het geval in de Sovjet-Unie en 
Duitsland, waarover al veel onderzoek is verricht. Dat ook in 
Vlaanderen en Nederland het massatheater ruim verspreid 
was en vooral ook ideologisch zeer verscheiden was, is min-
der geweten. Vanuit een ruim internationaal perspectief 
werpt dit boek een nieuw licht op het fenomeen. Meer in-
formatie en bestelmogelijkheid vindt u op deze webpagina: 
http://kadoc.kuleuven.be/publicaties/artes/artes15.

NIEUWE PUBLICATIES
In de reeks KADOC-Studies on Religion, Culture & Society 
verscheen Religious Institutes and Catholic Culture in 19th- 
and 20th-Century Europe, onder de redactie van Urs Alter-
matt (Université de Fribourg), Franziska Metzger (Université 
de Fribourg & Pädagogische Hochschule Luzern) en Jan De 
Maeyer (KADOC-KU Leuven). De publicatie focust op de rol 
van religieuze instituten als mediatoren in de uitbouw en 
verspreiding van een Catholic Culture (katholieke identiteit) 
in West-Europa tijdens de negentiende en twintigste eeuw. 
In een aantal theoretische bijdragen worden de religieuze 
instituten geanalyseerd als spelers die via hun ideologisch 
discours, hun levenswijze en hun apostolaatswerken een 
belangrijke impact hadden op het socialiseren van zowel de 
brede bevolking als heel gerichte groepen, zoals de jeugd, 
in de ‘katholieke cultuur’. Welke strategieën hanteerden 
ze en welke internationale netwerken schakelden ze in om 
bijvoorbeeld het ideeëngoed van het ultramontanisme en 
het sociaal-katholicisme te verspreiden en te institutionali-
seren? Een aantal artikels belichten de rol van eigen pers-
organen en de verspreiding van katholieke volksliteratuur 
door religieuze uitgeverijen. Andere auteurs tonen aan hoe 
via hun onderwijs- en verzorgingsinstellingen katholieken 
werden gesocialiseerd, niet alleen door het discours dat er 
werd gevoerd, zoals de visie op de maatschappelijke rol van 
de vrouw, maar ook via dagelijkse riten en geloofspraktijk. 
In deze bundel worden de religieuze instituten minder van-
uit hun klassieke spirituele en pastorale rol benaderd, maar 
veeleer vanuit een theoretisch concept van mediator van cul-
turele transitie en identiteitsvorming. Meer informatie en be-
stelmogelijkheid vindt u op deze webpagina: http://kadoc.
kuleuven.be/publicaties/i-studies/istudies13.


