LEF-Online - Filmbespreking "Une philosophie des yeux fermés / Een filosofie va... pagina 1 van 5

wF-ilmbespreking "Une philosophie des
yeux fermés / Een filosofie van gesloten
ogen”

Geplaatst op donderdag 06 december 2012 | @

£) SHARE

"Waar gaan we naar toe, na ons bestaan op aarde ?" Toen zanger Stijn Meuris ooit
die vraag voorgeworpen kreeg, antwoordde hij: "Wel, als het in Limburg gebeurt, dan
verhuis je eerst naar de overlijdenspagina's van Het Belang van Limburg". Verder
wist hij het niet, maar zeker niet naar de hemel. Dat zou daar nogal een toeloop zijn
van al de afgestorvenen. Hoe immens uitgestrekt zou de hemel moeten zijn om al de
miljarden mensen die ooit leefden, te herbergen ?

"Wat is aarde ?"

"Wat is aarde ?" Zo luidt de openingsvraag van de documentaire "Een Filosofie van
Gesloten Ogen". Wel die aarde, waarin we zo aardig wroeten kunnen, als we in het
voorjaar nieuwe groenten planten en zaaien,... die aarde bestaat uit uitgedoofde

levens: "de resten van planten, dieren, mensen ... Verbazingwekkend, hoeveel insecten er
jaarlijks op aarde neervallen per vierkante meter".

Als je daar over nadenkt, voelt het even anders aan als je weer eens met je handen de
aarde in gaat, de potgrond, de bosgrond ....

Afscheidslied

Sacha Kullberg opent haar film met te vertellen hoe ze aan haar werkstuk begon. Een
reeks ontmoetingen met mensen uit de uitvaartwereld zou de film gestalte geven;
ontmoetingen in drie landen: Belgié, Nederland en Groot-Brittannié, drie landen waarin de
regisseuse zelf woonde als kind.

"Toen mijn vader overleed, was ik zes" vertelt ze.

Wat doet dat met een kind ? Tijdens de jaren dat zij en ik voor vzw Mediadoc
samenwerkten, heeft ze me over die vroege dood van haar vader gesproken. Begreep ik
toen waarover ze het had ? Mijn beide ouders leefden nog. Was het niet pas toen mijn
eigen vader overleed, dat ik iets kon voelen van wat zij als kind al moest voelen ?

"Betrokkenheid", daar gaat het om, zo horen we van een alternatieve Nederlandse
"uitvaartondernemer”, met al meer dan 20 jaar ervaring: "Het afleggen van het lichaam,
het verzorgen, dat is eigenlijk al iets is wat je op een hele mooie manier samen met
familie en vrienden kan doen. Het kan ook iets liefdevols zijn. Wij proberen mensen te
betrekken: al is het maar een sok aandoen,... als dat het maximale is wat is ze op kunnen
brengen op zo'n moment. Het lichaam kan gewassen worden, maar ook met olie, even
nog, heerlijk ingewreven,... he ? Mooi aangekleed, je bent er ook wel even mee bezig, dus
dat vraagt ook tijd en aandacht. Terwijl je dat doet, voel je ontzettend goed hoe dood
iemand eigenlijk is."

Volgens die uitvaartondemer is er vandaag de dag weer meer vertrouwdheid in de omgang
met en het dode lichaam dan 20 jaar geleden, "zodat we misschien opnieuw een aantal
rituelen kunnen verzinnen. Misschien zelfs wel een afscheidslied ? Zoals je een lied hebt
dat je gezamelijk kan zingen bij een verjaardag, zo zou je je kunnen voorstellen dat het
heerlijk is om met elkaar een bepaald afscheidslied te zingen. Nou misschien komt het
daarvan. Dat je dat ook weer leert op de lagere school; dat kinderen dat zingen als een
huisdier overlijdt en dat je dat met elkaar zingt, - harder of zachter, - als een geliefde is
overleden."

'Ecozaad’

Inventiviteit bij het verzinnen van andere vormen van begrafeniskisten is ook mogelijk. De
mysterieuze 'Ecopod’' bijvoorbeeld, die de affiche vult van de film.

'Ecopod' betekent letterlijk '‘Ecozaad': het dode lichaam is als een zaadje dat in de grond
wordt geplant. Een Britse vrouw ontwierp de kist meer dan 15 jaar geleden uit

http://www.lef-online.be/index.php/forum/7989-filmbespreking-une-philosophie-des-... 10/12/2012



LEF-Online - Filmbespreking "Une philosophie des yeux fermés / Een filosofie va... pagina 2 van 5

papierklei. "Over het algemeen krijgen mensen een kist van spaanplaat, met een laagje
plastik of hout, zodat het eruit ziet als een soliede houten kist. Met plastieken "koperen"
handvaten.... Ik wilde iets moois maken."

Vervolgens ging ze op zoek naar een bedrijf dat de Ecopod kon produceren. In de film
zien we hoe de kist ambachtelijk wordt gemaakt, in een klein bedrijf met enkele mensen
die er met veel liefde en aandacht aan werken. Maar ambachtelijk werk is niet goedkoop,
en vandaag is het bedrijf op zoek naar een manier om de Ecopod te produceren op een
manier die beter betaalbaar is.

Biologisch de bosgrond in
Eens het geschikte omhulsel gevonden is, waar dan de grond in ?

In Engeland bezoeken we een begraafplaats midden in een bos. Begraven worden,
vormt er een dynamisch onderdeel van het continu proces dat het leven van een bos is.
Mooi is dat overigens ook voor de nabestaanden, om in een prachtig bos te kunnen lopen,
al denkend aan hun dierbare, en niet op een kaal kerkhof.

In het bos begraven gebeurt hier ecologisch. Het dierlijk en plantaardig bosleven mag er
geen hinder van ondervinden. Inheemse planten en bomen dus, en geen grafstenen: "het
bos zelf is het gedenkteken".

"Echte duurzaamheid gaat over het integreren ervan in je huis, je werk, je leven... Het
gaat over meer dan biologisch eten en isolatie van je huis,... " zo zegt de vrouwelijke
manager van het ecologisch centrum waar de bosbegraafplaats deel van is. Ze woont in
het bos bij de begraafplaats, samen met haar vriend die bosbegraver is. Hun dochtertje
geeft een pas geplant boompje zijn "lunch" : water.

In de film zien we een "begrafenisstoet” een bos intrekken. De kist wordt vervoerd op

een paardenkar. Een gebeurtenis waarvan de bosbegraver vertelt dat die geregeld leidt tot
commentaren zoals: "Tom zou dit echt fijn hebben gevonden: ons hier allen
samenbrengen in een bos. Dat is nou echt iets voor hem". In zo'n bos krijgen mensen
dus geregeld een positieve ervaring bij het definitief afscheid nemen van een dierbare.

Wat hier heel duidelijk voelbaar is, is dat het gaat om het gunnen van een echte

laatste rustplaats aan een mens: alles gebeurt natuurlijk en het wordt gedaan door
mensen die zich goed voelen bij hun eenvoudige leven in het bos. Mooi eveneens hoe op
deze manier ook voor kinderen de samenhang tussen dood en leven duidelijk kan worden.
Ze lijken het zo af en toe zelfs beter te begrijpen dan sommige volwassenen...

Terug in Belgie, blijkt er ook hier aan de ecologie gedacht te worden bij de uitvaart. We
bezoeken een begrafenisondernemer die in Brussel met ecologische kisten werkt. Hij
vertelt hoe groot het taboe in Belgié is rond de uitvaart en het prijskaartje dat eraan
hangt.

Symbiogenese: wie samenwerkt overleeft

Een nieuwe link leggend tussen de dood en het leven, vertelt Sacha vervolgens in haar
commentaar hoe "meer dan 99 % van alle levens-soorten die ooit bestonden op onze
planeet, gedurende de evolutionaire geschiedenis zijn uitgestorven. Maar het planetaire
web van bacterién heeft het overleefd". Bacterieén reguleren al drie miljard jaar het leven
op aarde. Symbiose zorgt er vaak voor dat verschillende levensvormen met elkaar kunnen
leven, zoals de bacterieén in onze ingewanden. Volgens de traditionele lezing van de
evolutietheorie, bestrijden soorten elkaar continu. Maar de theorie van de
symbiogenese, van microbiogiste Lynn Margulis, onthulde in de jaren '60 van de vorige
eeuw, dat nieuwe vormen van leven heel vaak ontstaan door het samengaan van eerdere
levensvormen.

Daar waar volgens de sociaaldarwinistische visie, competitie het alfa en omega van het
leven op aarde is, is het eerder zo dat codperatie en wederzijdse afhankelijkheid
essentieel zijn voor de evolutie. Kort samengevat: wie samenwerkt, overleeft. "Het leven
is niet zozeer een strijd om te overleven, als wel de triomf van samenwerking."

http://www.lef-online.be/index.php/forum/7989-filmbespreking-une-philosophie-des-... 10/12/2012



LEF-Online - Filmbespreking "Une philosophie des yeux fermés / Een filosofie va... pagina 3 van 5

Tijdens een gesprek na de projectie vertelde autodidacte Sacha me hoe haar

film doelbewust niet de conflictstructuur heeft, die het uitgangspunt is voor de meeste
filmscenario's. "Ik heb niets tegenover iets anders willen stellen. We kunnen verschillende
meningen ook naast elkaar plaatsen: het één hoeft het ander niet uit te sluiten. Dat was
€én van de redenen waarom het heel belangrijk was dat er drie landen, drie talen en drie
culturen in de film aan bod kwamen. Niet twee, want dat werkt de vergelijking,
tegenstrijdigheid en het conflict-denken in de hand. We denken vaak in lijnen, in
opposities . . . Het getal 3 maakt dat al wat moeilijker: dan komt er een cirkelbeweging op

gang."
Taboe op taboe

Wat Sacha's documentaire ook zo boeiend maakt is dat je inzage krijgt in een wereld die
je anders haast nooit te zien krijgt. Omdat haast alles wat met de dood te maken heeft in
onze westerse samenleving, verstopt blijft, taboe is. Wel nu, hoe gaat het er aan toe in
een crematorium ? En bij het verstrooien ? "Een filosofie van gesloten ogen" geeft je er
alvast een impressie van.

Verstandig als Sacha is, kon ze in een documentaire over hoe we omgaan met de
menselijke dood, niet een andere taboe onbesproken laten, dat daar nauw in verband mee
staat: de menselijke overbevolking. In een opvallend intermezzo horen we een radio-
uitzending waarin een man op komische wijze vertelt hoe hij en zijn familie er gedurende
een jaar alles aan deden om hun ecologische voetafdruk te verminderen: "We hebben de
gloeilampen vervangen, zijn een compost begonnen in de tuin, en hebben de

auto weggedaan. Met goede resultaten ! Maar toch er is één klein detail, dat al onze
inspanningen tenietdoet: ze heet Clara. Tot nog toe is haar baby-voetafdruk miniem

(...) maar je hoeft geen genie te zijn om uit te rekenen dat we onze CO2 voetafdruk met
een vijfde verminderden, maar er nu een vijfde lid is in de familie en onze COZ2-uitstoot op
de lange duur, dus hoogstwaarschijnlijk zal vermeerderen."

We krijgen dan cijfers over de stijgende overbevolking. Gedurende Clara's leven zal de
bevolking stijgen en stijgen en zal de CO2 uitstoot mee toenemen ... Geleidelijk aan
overstemt het geluid van het verkeer in de stad, de toekomstschets. Als om deze te
bevestigen.

Cremeren, Cryomeren, Resomeren . . .

De stad... Hoe kan je daar ecologisch begraven worden ? In een parkje. In het groen zo
toch nog. Maar - zoals je in de documentaire hoort - wel met continu het geraas van auto's
op de achtergond !

De film gaat verder: vermits er jaarlijks wereldwijd tientallen miljoenen mensen
moeten begraven worden, is de manier waarop dat gebeurt, een ecologische uitdaging
van formaat. Blijkt dat momenteel aan verschillende methodes gewerkt wordt om mensen
zo millieuvriendelijk mogelijk 'uit de weg te ruimen'. Naast het cremeren of de wormen hun
nuttig werk laten doen (maar dan zouden we minder diep moeten begraven worden, dan
nu meestal gebeurt, waardoor we op een diepte steken waar geen wormen meer zijn), is
er een methode waarbij het lichaam ondergedompeld wordt in vloeibaar stikstof, waardoor
het uiteenvalt. (Cryomeren is de term). Het lichaam kan ook in een kuip water met
natuurlijke enzymen geplaatst worden, zodat de enzymen het lichaam ontbinden.
(Resomatie heet dat). Zo bespaart men op de energie die anders nodig is voor een
crematie en het eindresultaat bestaat uit natuurlijke stoffen, vergelijkbaar met een soort
meststof.

Eet niet te veel conserven, of we raken niet meer van u af

Bij onze noorderburen, vliak over de grens met Belgié, ontdekte Sacha een natuurbegraver
die toevallig de branche "in rolde"”, maar er vervolgens heel bewust en met enthousiasme
in verder ging: "We begonnen in mei en voor het eind van het jaar waren er al meer dan
100 aanvragen. Toen begreep ik hoe groot de behoefte was om begraven te worden in de
natuur."”

Maar dan stelt zich toch weer een ecologisch probleempje: blijkt dat onze lichamen niet zo
snel meer ontbinden als vroeger, door al de conserveringsmiddelen die we tijdens ons
leven opgegeten hebben.

Nog iets dat me nu te binnen schiet: met het ouder worden en de "vooruitgang" van de
medische wetenschap, krijgen we ook almaar meer hardware in onze lijven: ijzers in de

http://www.lef-online.be/index.php/forum/7989-filmbespreking-une-philosophie-des-... 10/12/2012



LEF-Online - Filmbespreking "Une philosophie des yeux fermés / Een filosofie va... pagina 4 van 5

benen, heupprothesen enzoverder. De archeologen, landbouwers of wegenwerkers die
later op onze graven zullen stoten, zullen heuse vuilnishoopjes aantreffen.

Samenkomen in het licht van de oneindigheid

In de documentaire pleit een Engelse uitvaartonderneemster voor meer betrokkenheid bij
het afscheid van familie, vrienden en kennissen. Ze vertelt ook dat het helemaal niet nodig
is (of verplicht) om al de concrete handelingen uit te besteden aan uitvaartondernemers,
zoals dat vandaag meestal gebeurt. Heel veel (eigenlijk alles) kan door familie en
vrienden zelf en/of thuis gedaan worden. Vroeger lagen overledenen overigens dagenlang
thuis opgebaard, iets wat ik nog geweten heb bij één van mijn grootvaders.

De afscheidsceremonie kan natuurlijk gebeuren in een kerk, maar het mag ook

elders. Samenkomen na het overlijden van een dierbare, is iets essentieels: getuigen
over de overledene, gedichten voorlezen, herinneringen uitwisselen. Het samenzijn helpt
het verdriet verwerken.

Toen de cineast-schrijver Frans Buyens in 2004 overleed en er geen officiéle begrafenis
was, omdat hij ervoor gekozen had zijn lichaam aan de wetenschap te schenken, hebben
Sacha en ik in de Brussele Nova een bijeenkomst georganiseerd. Daar is toen veel volk

naar toe gekomen. Allemaal mensen die het belangrijk vonden om samen te komen rond
de gedachtenis aan Frans.

Eindigheid & oneindigheid

Het laatste wat me van Sacha's film is bijgebleven is de geruststelling dat je jezelf niet
persé moet laten cremeren omdat er nog maar zo weinig plaats is voor de levenden. Als
we lichamen begraven in een natuurlijke omgeving en de tijd geven, hoeven we ons niet
meteen schuldig te voelen omdat we de grond in plaats van de lucht in willen. Op die
grond kan dan natuurlijk eventjes niet meer intensief ge(land)bouwd worden, maar is dat
wel zo'n groot drama ? Je kunt het ook zien als een manier om nieuwe bossen aan te
planten... En als mens terug deel te worden van de natuur.

Aan het eind van de documentaire, had ik bij de eerste visie het gevoel: hé, waarom stopt
het nu ? We hadden wel al 68 minuten gekeken. Nooit gedacht dat ik aan het eind van een
documentaire over de dood en de omgang met het dode menselijke lichaam, liefst zou
willen dat de film nog even door zou gaan. Vanwaar dat goede gevoel ? Of is het eerder
een gevoel van rust ? Een gevoel van vrede met de eindigheid van ons bestaan en dat
van onze dierbaren ? Een eindigheid die overgaat in een oneindigheid want "we blijven
hier".

Met de woorden van Sacha uit ons gesprek: "In het Westen zijn we in de redenering
verstrikt dat als we dood zijn, het gedaan is. Dan is er geen rondgang meer. We moeten
dat opentrekken. Na ons overlijden dienen we zelf weer als bouwstoffen. Daarmee kunnen
we anders over de dood én het leven gaan denken. Het leven krijgt dan een ander
perspectief. Dan worden dingen mogelijk die nu onmogelijk lijken."

Welke dingen ? Sacha: "Ik denk aan hoe we nu leven met het gevoel dat we alles

nu moeten beleven. Aprés nous le déluge. Na ons de zondvloed, die we door de
klimaatopwarming nog letterlijk dreigen te veroorzaken ook. Het wordt anders als je dat
perspectief verlaat, als je denkt: ik blijf. Mijn bouwstenen zullen er altijd zijn. Ik ben voor
altijd een deel van een groter geheel. In die zin is dit een diep ecologische film, een
materialistische film ook. Ik ben niet bepaald het spirituele type."

Wat is spiritueel ? Sacha: "Dat er een moraal moet in steken. Dat wordt vaak misbruikt.
Maar dat ligt buiten het terrein van deze film."

Bon, we leven dus voort. In al wie na ons komt. Via ons vlees en onze botten die weer tot
voedsel dienen voor nieuw leven. Via onze gedachten en al de - hopelijk positieve -
dingen die we hebben voortgebracht.

"Een filosofie van gesloten ogen": een film die zich heel goed leent om in groep te
bekijken en te bespreken. Een aanrader voor al wie beroepshalve met het heengaan van
mensen te maken heeft. Zou er een mecenas te vinden zijn die zoals vroeger voor een
film van Frans Buyens eens gebeurde, genoeg copies van de DVD-documentaire wil laten
persen om die breed te verdelen in het onderwijs, de volwassenenvorming en bijvoorbeeld
ook onder medische en andere hulpverleners in Belgié ?

Jan-Pieter Everaerts

http://www.lef-online.be/index.php/forum/7989-filmbespreking-une-philosophie-des-... 10/12/2012



LEF-Online - Filmbespreking "Une philosophie des yeux fermés / Een filosofie va... pagina 5 van 5

"Une philosophie des yeux fermés/Een filosofie van gesloten ogen", Realisatie: Sacha Kullberg, beeld: Frédéric
Noirhomme, klank: Laszlo Umbreit, montage: Fairuz, 'creation sonore': Christian Coppin

68 minuten, Belgié, 2012. Een productie van het Atelier Graphoui (www.graphoui.org). In coproductie met de
productie-ateliers CBA en CPC. Met de steun van het 'Centre du Cinéma et de I'Audiovisuel de la Fédération
Wallonie-Bruxelles" en van VOO. Met Frans- Nederlandstalige en Engelse ondertitels.

www.unephilosophiedesyeuxfermes.blogspot.com

De film werd in 2012 geselecteerd en vertoond op volgende festivals:
- Londen/ Raindance Film Festival

- Brussel/Film Festival Dames Draaien / Elles Tournent

- Oxford/ Kicking the Bucket Festival

Voor een interview met Sacha Kullberg over haar film - interview opgenomen op het Raindance Film Festival -
zie http://www.youtube.com/watch?v=WZwjvG0zsLY

http://www.lef-online.be/index.php/forum/7989-filmbespreking-une-philosophie-des-... 10/12/2012



