LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw pagina 1 van 5

Links Ecologisch Forum (LEF) G

Forum Gauche Ecologie (FGE)

Radicaal Groen Linkse Partijoverstijgende Beweging Mouvement Radical Rouge et Vert, au-deld des Partis

OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van
de vrouw

Geplaatst op maandag 10 maart 2014 | E___h
£ SHARE

Naar aanleiding van de honderdste verjaardag van de Internationale Vrouwendag op 8
maart bespreken we in dit dossier de relatie tussen marxisme en vrouwenemancipatie en
staan we even stil bij drie belangrijke marxisten: Clara Zetkin, Alexandra Kollontai en Rosa
Luxemburg. Door de vrouwenkwestie te koppelen aan de klassenstrijd overstijgen deze
revolutionaire activisten en denkers het burgerlijke feminisme en zijn hun ideeén vandaag
nog brandend actueel.

Zo'n zeventig procent van de 1,3 miljard armen in de wereld zijn vrouwen. Vrouwen worden
verhandeld en uitgehuwelijkt, mishandeld en gedood, in traditionele, patriarchale samenlevingen.
Ondanks overwinningen voor de vrouwenbeweging worden vrouwen nog steeds onderdrukt en
uitgebuit, niet alleen in derdewereldlanden, maar ook in onze “verlichte” westerse maatschappij.
Binnen het moderne, westerse kerngezin van vandaag is het meestal nog de vrouw die de
reproductie van de arbeidskrachten, alias “de was en de plas”, verzekert. Bovendien wentelt het
kapitalisme graag de kosten van “onproductieve” leden zoals ouderen, zieken en kinderen af op
het kerngezin. Vroeger was de plaats van de vrouw bij de haard, vandaag wordt van haar
verwacht dat ze én een goede huismoeder, én een sexy echtgenote, én een succesvolle
carriérejaagster is. En als ze er dan nog in slaagt om deze drie zaken te combineren, dan
verdient zij gemiddeld minder dan een man die hetzelfde werk verricht. In tijden van
economische crisis zijn vrouwen bij de eerste categorie werknemers die hun baan verliezen. De
onderdrukking en uitbuiting van vrouwen neemt verschillende culturele, politieke en
sociaaleconomische vormen aan in verschillende delen van de wereld, maar heeft, zoals we
zullen zien, dezelfde oorsprong en dezelfde oplossing.

Vrouwenonderdrukking en klassenmaatschappij

Waarom zouden mannen en vrouwen gelijke rechten hebben? Ze zijn toch niet gelijk in biologisch
opzicht? Dat de fysionomie van mannen en vrouwen verschillend is, zal niemand ontkennen.
Maar sociale, culturele en politieke systemen of gedragsvormen worden niet rechtstreeks door
biologische kwaliteiten gedetermineerd. De fysieke verschillen tussen man en vrouw
rechtvaardigen uit zichzelf evenmin een andere taakverdeling of sociale hiérarchie dan het
onderscheid tussen blond- en bruinharigen, zwarten of blanken. Het sociale onderscheid tussen
mannen en vrouwen is geen gevolg van onveranderlijke natuurwetten, maar van historisch
gegroeide sociale omstandigheden. Friedrich Engels legde in zijn boek “De oorsprong van het
gezin, de privé-eigendom en de staat” de grondslagen van een marxistische kritiek op de
historische en actuele onderdrukking van de vrouw. Engels poneert dat de onderdrukking van de
vrouw niet uit de lucht komt vallen, maar een historisch product is van de opkomst van de
klassensamenleving. De prehistorische arbeidsdeling tussen mannelijke “jagers” en vrouwelijke
“verzamelaars” hield geen onderscheid in status of klasse in. De familie of het gezin zoals we dat
nu kennen, bestond nog niet en kinderen werden gemeenschappelijk door de stam of clan
opgevoed. Pas wanneer neolithische mensengemeenschappen zo'n tienduizend jaar geleden
sedentair werden en aan landbouw en veeteelt deden, was de samenleving in staat een
systematisch overschot te produceren. Dit surplus werd echter door een beperkte groep
ingepalmd en zo ontstonden privébezit en de klassenmaatschappij — een onderscheid tussen een
gedomineerde, werkende en een dominerende, bezittende klasse. Om haar eigendom, de basis
van haar macht, veilig te stellen, moesten de leden van de heersende klasse over rechtmatige
erfgenamen beschikken. Aangezien DNA-tests nog niet voorhanden waren, was de enige
methode om dit te verzekeren het dwingen van de vrouw tot monogamie. Via culturele, legale en
religieuze instellingen en gebruiken zoals het huwelijk, de familie, vrouwenbesnijdenis en isolatie
van het sociale weefsel (bijvoorbeeld via de harem) werd de vrouwelijke seksualiteit aan banden
gelegd.

In tegenstelling tot de radicalere vormen van het burgerlijke feminisme, die beweren dat “het
patriarchaat” de oorzaak van vrouwenonderdrukking is, ziet de marxistische theorie patriarchale

http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci... 11/03/2014



LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw pagina 2 van 5

gebruiken en tradities als strategieén van de dominante productie- en reproductiewijze. In de
prekapitalistische samenlevingen vormde het landelijke huishouden de belangrijkste productie-
eenheid. Elk familielid, jong en oud, vervulde een rol in dit huishoudelijke arbeidsproces. De
opkomst van de industriéle revolutie en de veralgemening van loonarbeid atomiseerde het
huishouden, aangezien de familieleden individueel buitenshuis arbeid begonnen te leveren. Zo
werd het instituut van de familie in het Westen op basis van de noden van het kapitalisme met de
nodige schokken geherstructureerd. Vrouwen werden uit de traditionele thuisarbeid en uit het
gezichtsveld van het mannelijke gezinshoofd gehaald om in fabrieken en ateliers te werken. Deze
extern geleverde loonarbeid vormde de basis van een potentiéle sociale en financiéle
onafhankelijkheid van de vrouw. Een deel van de huishoudelijke taken werden zelfs in
koopwaren getransformeerd en op deze wijze gesocialiseerd. Via de ontwikkeling van de
productiekrachten schiep het kapitalisme dus de materiéle voorwaarden voor een verdere
emancipatie van de vrouw. Tezelfdertijd stimuleerden andere factoren de verdere onderdrukking
van de vrouw. Om de loonkosten te drukken maakten de kapitalisten in de 19e eeuw gretig
gebruik van vrouwen- en kinderarbeid. De werkdag van de vrouwen was een van lange uren, vuil
en hard werk, gevaarlijke arbeidsomstandigheden, seksuele intimidatie en verkrachting. Na de
werkdag moesten de arbeidersvrouwen ook nog voor de kinderen en het hele huishouden zorgen.
Abortus was verboden en veel vrouwen overleden aan de gevolgen van illegale abortus of
complicaties bij de geboorte.

De burgerlijke vrouwenbeweging

In de burgerlijke revoluties van het einde van de 18e en het begin van de 19e eeuw speelden
vrouwen een zeer actieve rol. De eerste “vrouwenbeweging” was in wezen een beweging van
vrouwen uit de bourgeoisie en kleinburgerij. Aanvankelijk dachten zij een volledige sociale en
economische emancipatie via het onderwijs te kunnen verkrijgen. Een beroemd
vertegenwoordiger van deze burgerlijke feministen was Olympe de Gouges, die actief was tijdens
de Franse Revolutie. In haar beroemde "Verklaring van de rechten van vrouwen en vrouwelijke
burgers" plaatste de Gouges nooit vraagtekens bij de burgerlijke orde, maar toch waren haar
eisen nog te radicaal; ze werd in 1793 terechtgesteld. Een andere activiste, Rose Lacombe,
probeerde, in tegenstelling tot de Gouges, de strijd van de vrouwelijke arbeiders te koppelen aan
een revolutionair perspectief. Ze stichtte de "Vereniging van revolutionaire burgers" met als doel
arbeidersvrouwen te organiseren.

Tijdens de revolutionaire gebeurtenissen van 1848 in Duitsland en Oostenrijk speelde de
bourgeoisie nooit een progressieve rol als in Frankrijk. Benauwd door het ontwaken van de jonge
werkende klasse verschool de burgerij zich bij de oude heersende orde en vergat heel snel alles
over mensenrechten, broederlijkheid en gelijkheid. De burgerlijke vrouwenbeweging onderging
hetzelfde lot. Met uitzondering van Louise Otto Peters, de Grande Dame van de beweging van de
Duitse vrouwen, capituleerden de andere feministen voor de burgerlijke status-quo en verdween
hun revolutionaire geest. Hun kritiek op de traditionele rolpatronen, het geweld binnen het gezin
en de verschrikkelijke situatie van vrouwen op de werkvloer vervaagde. De beweging van de
burgerlijke vrouwen keerde zich uiteindelijk tegen de klassenstrijd. Zij vocht louter voor sociale
en economische hervormingen binnen het kapitalistische systeem. In het begin werden de eisen
voor stemrecht en recht op vrouwenarbeid gekoppeld aan fatsoenlijke arbeidsomstandigheden
door de hele vrouwenbeweging gedeeld. Talrijke arbeidsters voelden zich daarom aangetrokken
door de burgerlijke vrouwenorganisaties. Maar met de opkomst van de reactie na 1848 werden al
deze door de burgerlijke feministen opzijgeschoven. Enkele schandalige gebeurtenissen, zoals
de grote opstand van het huispersoneel in 1899, maakten dit maar al te duidelijk. De burgerlijke
vrouwen voelden zich door deze opstand bedreigd in hun eigen privileges en aarzelden niet met
de politie samen te werken om de beweging te stoppen. De burgerlijke vrouwen verwezen vaak
naar hun "arme zusters" in de fabrieken zolang deze zich braaf en gedeisd hielden. In plaats van
de emancipatie van deze vrouwen na te streven werd hun afhankelijkheid via liefdadigheid en
caritatieve organisaties in stand gehouden. Volgens de liberale en burgerlijke vrouwenbeweging
stond de onderdrukking van de vrouw door de man los van de klassenstrijd en de sociale
werkelijkheid. Zij streed voor abstracte gelijkheid in de vorm van gelijke wetten en politieke
rechten, zonder de kwestie van de concrete onderdrukking in de sociale en economische sfeer
aan te kaarten. Activisten zoals Sylvia Pankhurst van de Suffragettebeweging waren
uitzonderingen die de regel bevestigden. De Suffragettes waren een beweging van Britse
burgerlijke vrouwen die ook werkende vrouwen in haar rangen opnam. Pankhurst werd een van
de oprichters van de Britse Communistische Partij en een belangrijk leider van de arbeiders- en
antioorlogsbeweging.

Socialisten en de vrouwenkwestie

Een van de eerste eisen van de socialistische beweging was de vermindering van de arbeidstijd
voor vrouwen. Maar de sociaaldemocratie was niet vrij van burgerlijke invioed en seksistische
vooroordelen. In 1866 stemde de Eerste Internationale (onder invioed van de anarchist
Proudhon) een resolutie voor de afschaffing van alle soorten vrouwelijke loonarbeid. Marx en

http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci... 11/03/2014



LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw pagina 3 van 5

Engels verzetten zich vurig tegen deze resolutie. De volgelingen van Lassalle probeerden de
vrouwen uit het productieproces te duwen met dubieuze argumenten over de “natuurlijke rol van
vrouwen”. Eigenlijk vreesden ze dat de vrouwen een extra concurrent op de arbeidsmarkt zouden
vormen. De reformisten binnen de socialistische beweging stelden dat de meeste vrouwen “van
nature” tot reactionaire ideeén neigden. Het vrouwenstemrecht zou enkel de conservatieve
partijen en de Kerk versterken. Reformistische leiders stonden wantrouwig tegenover de
zelforganisatie en zelfemancipatie van vrouwen. Zo antwoordde de Oostenrijkse socialistische
partijsecretaris Schuhmeier op het voorstel om een socialistische organisatie voor gehuwde
vrouwen op te richten: “Mijn wederhelft hoeft niet te worden georganiseerd, ik heb haar al thuis
georganiseerd!” Een hemelsbreed verschil met de uitspraak van Engels: "binnen de familie is de
man de bourgeois en vertegenwoordigt de vrouw het proletariaat"!

Binnen de socialistische en later de communistische beweging waren de revolutionaire marxisten
steeds degenen die consequent de vrouwenrechten verdedigen. De marxisten vochten voor
sociale en politieke rechten voor vrouwen, maar tezelfdertijd argumenteerden ze dat een
volledige emancipatie alleen via het socialisme kon worden bereikt: een maatschappelijk systeem
waar de gehele reproductie (zoals kinderopvang, zorg voor ouderen, huishoudelijk werk
enzovoort ) kosteloos was en niet meer door de vrouw gedragen moest worden. In 1871 slaagde
Marx erin de statuten van de Eerste Internationale zo aan te passen dat er bijzondere
vrouwengroepen konden worden opgericht. Op het Duitse partijcongres in 1891 wisten de
marxisten een meerderheid van de afgevaardigden te overtuigen om te stemmen voor het
vrouwenstemrecht, gratis onderwijs voor alle geslachten, gratis openbare medische zorg, en
ondersteuning van bevallingen. De Eerste Wereldoorlog en de revoluties aan het begin van de
20e eeuw verdiepten de splitsing van de socialisten en de vrouwenbeweging in een
reformistische en revolutionaire vieugel. Drie vrouwen wierpen zich op tot belangrijke
woordvoerders van de revolutionaire stroming: Clara Zetkin, Alexandra Kollontai en Rosa
Luxemburg.

Clara Zetkin (1857-1933)

Clara Eissner groeide op in een conservatieve familie in Saksen. Via Russische emigranten
kwam ze in contact met socialistische ideeé&n en haar toekomstige man, Ossip Zetkin, een
revolutionair marxist. Zij speelde haar eerste grote rol als voorvechter van de vrouwenzaak op
het stichtingscongres van de Tweede Internationale in 1889 in Parijs. Clara Zetkin — ze droeg de
naam van haar man met trots — verzette zich tijdens het congres tegen de opvatting dat
vrouwenarbeid moest worden afgeschaft. Socialisten moesten niet tegen vrouwenarbeid strijden
maar tegen uitbuiting van vrouwen in het arbeidsproces. Vier jaar later slaagde ze erin om op de
conferentie van Zirich een groot aantal eisen van de vrouwenbeweging in het socialistisch
programma te laten opnemen: betere werkomstandigheden voor vrouwen,
arbeidsduurvermindering, stop aan kinderarbeid, zwangerschapsverlof enzovoort. In Duitsland
nam Zetkin de organisatie van de socialistische vrouwen in handen. Vrouwen mochten toen nog
geen lid zijn van politieke verenigingen, laat staan dat ze stemrecht hadden. Zij ijverde tevens
voor een internationalisering van de vrouwenkwestie en organiseerde de eerste Internationale
Conferentie van socialistische vrouwen in Stuttgart (1907), waar ze de stelling verdedigde dat
socialisten moesten strijden voor een volledig en evenwaardig stemrecht voor mannen en
vrouwen. De jaarlijkse Internationale Vrouwendag werd op haar initiatief in augustus 1910 in het
leven geroepen en werd gezien als een dag van strijd rond de volgende eisen: voor het algemeen
vrouwenstemrecht, tegen oorlog, voor de sociale bescherming voor moeder en kind, tegen
prijsstijgingen.

Net als Rosa Luxemburg bevond Zetkin zich in de revolutionaire vleugel van de Duitse
sociaaldemocratie. Gestimuleerd door de ervaring van de Russische revolutie van 1905, pleitten
Zetkin en Luxemburg voor een algemene staking om de politieke doelstellingen van de
vrouwenbeweging te bereiken. Tijdens het Congres van de Tweede Internationale in 1912 riep
zij de socialistische partijen op om zich te verzetten tegen de nakende oorlog. De
arbeidersbeweging kon enkel met een krachtig politiek optreden het imperialistische conflict
bedwingen. Toen de reformisten voor de Duitse oorlogskredieten stemden, ontstond een breuk in
het socialistische kamp, die zich verdiepte na het uitbreken van de Russische revolutie in 1917.
Deze eerste arbeidersrevolutie gaf een nieuwe impuls en hoop aan de strijd van de
internationale werkende klasse en de vrouwenbeweging in het bijzonder. Vrouwen speelden vaak
een voortrekkersrol in de strijd voor vrede en socialisme. Clara Zetkin koos resoluut voor het
revolutionaire kamp. Ze werd vervolgens gearresteerd en de rechtervleugel binnen de
sociaaldemocratie verwijderde haar van de redactie van de grootste arbeiderskrant voor vrouwen
"Die Gleichheit", een krant die ze zelf had opgericht. In 1918 was ze een van de medeoprichters
van de Spartakusbond en later de Duitse Communistische Partij. Binnen de partij leidde ze de
vrouwenbeweging zowel op nationaal als internationaal vlak, terwijl ze vanaf 1920 als de eerste
vrouw in het Duitse parlement de belangen van de arbeidersvrouwen vertegenwoordigde.

Alexandra Kollontai (1870-1952)

http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci... 11/03/2014



LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw pagina 4 van 5

Alexandra Domontovich werd geboren in de Russische elite. Haar vader was een generaal en
haar moeder de dochter van een Fins industrieel. Rond 1890 ontmoette Alexandra Vladimir
Kollontai, een arme student ingenieurswetenschappen en haar toekomstige echtgenoot. Toen ze
in Zurich economie ging studeren, leerde ze het marxisme kennen. Terug in Rusland werd ze lid
van de Russische Sociaal-Democratische Arbeiderspartij (RSDAP) die toen de marxisten
verenigde. Hoewel ze zich eerst aan de zijde van de mensjewieken schaarde, vervoegde ze de
bolsjewieken in 1914. Na de Russische revolutie werd ze volkscommissaris van Sociaal Welzijn
en de meest prominente vrouw in het sovjetbestuur. Ze stond aan het hoofd van het
Vrouwendepartement dat het analfabetisme onder vrouwen bestreed en hen van hun nieuwe
rechten in de sovjetstaat bewust maakte. Ze liep niet steeds keurig in de pas en werd samen met
Alexander Shlyapnikov lid van de Arbeidersoppositie die de eerste tekenen van bureaucratisering
in de nieuwe sovjetstaat bekritiseerde. In 1923 werd ze aangesteld tot ambassadrice van de
Sovjetunie voor Zweden. Hierdoor werd ze de eerste vrouwelijke ambassadeur.

Alexandra Kollontai verzette zich hevig tegen het burgerlijke feminisme. Ze schreef vele werken
die over de vrouwenkwestie handelden en tegen de ideeén en methodes van de liberale
vrouwenbeweging ingingen. Haar belangrijkste werk is misschien wel "De sociale basis van het
vrouwenvraagstuk” (1909). In de inleiding van dit boek schrijft ze: "Terwijl onze eerbare vrienden,
de burgerlijke academici, de kwestie van de superioriteit van de ene over de andere sekse
nauwkeurig bestuderen, het brein wegen en de intellectuele capaciteiten van mannen en
vrouwen berekenen, erkennen de aanhangers van het historisch materialisme [= de marxisten]
volmondig de natuurlijke verschillen tussen de seksen. We vragen slechts één ding, namelijk dat
elk individu, man of vrouw, werkelijk de mogelijkheid krijgt om de meest vrije en volledige
zelfontplooiing te bereiken, dat de breedste kansen worden geboden om alle natuurlijke talenten
te ontwikkelen en toe te passen. Tezelfdertijd ontkennen de aanhangers van het historisch
materialisme het bestaan van specifieke "vrouwelijke" kwesties die los staan van de algemene
sociale problemen van onze tijd. Bepaalde economische factoren hebben ooit tot de
ondergeschikte positie van vrouwen geleid, waarbij de natuurlijke eigenschappen slechts een
secundaire rol speelden. Enkel het volledig verdwijnen van deze (economische) factoren, enkel
de evolutie van de economische vormen die ooit de knechting van vrouwen veroorzaakten zal
een radicale verandering in hun sociale positie bewerkstelligen. Met andere woorden, vrouwen
kunnen enkel waarachtig vrij en gelijkwaardig worden in een wereld die veranderd is en
gebaseerd is op nieuwe sociale en economische principes. Deze bewering sluit echter niet de
mogelijkheid uit van een gedeeltelijke verbetering van de levensomstandigheden van vrouwen in
de context van het bestaande systeem, hoewel een waarachtig radicale oplossing van het
arbeidsvraagstuk enkel mogelijk is doorheen een volledige herstructurering van de bestaande
productieverhoudingen. Maar een dergelijk perspectief mag geen rem vormen op de strijd voor
hervormingen die gericht zijn op een onmiddellijke lotsverbetering van de arbeidersklasse.
Integendeel, elke nieuwe overwinning van de werkende klasse is een sport in de ladder die de
mensheid naar het rijk van de vrijheid en sociale gelijkheid leidt; elk nieuw recht dat vrouwen
bekomen brengt hen dichter bij hun doel: totale emancipatie.”

Rosa Luxemburg (1871-1919)

De Duitse socialiste Rosa Luxemburg is vooral bekend omwille van haar verzet tegen de Eerste
Wereldoorlog en haar strijd tegen het reformisme in de socialistische beweging. Ze was niet
alleen een militant leider van de Duitse arbeidersbeweging, maar ook onderlegd in theoretische
kwesties. In tegenstelling tot Alexandra Kollontai of Clara Zetkin werd Luxemburg niet direct
geassocieerd met de vrouwenkwestie. De dingen die zij over vrouwenemancipatie schreef,
handelden voornamelijk over het vrouwenstemrecht. Toch beschouwde ze de bevrijding van de
vrouw niet als een secundaire kwestie. In november 1918 schreef ze in een brief aan Zetkin
"Misschien moet ik schrijven over de vrouwenkwestie. Het is zo belangrijk nu, en we hebben
geen kameraden die hier iets van begrijpen”. Haar strijd tegen het reformisme kan gezien worden
als haar antwoord op een van de fundamentele vragen van de vrouwenbeweging: is de bevrijding
van vrouwen binnen het kapitalisme mogelijk of niet? Een van haar belangrijkste werken,
“Hervorming of Revolutie”, legt duidelijk uit waarom socialisme enkel via een revolutionaire breuk
met het kapitalisme kan worden bewerkstelligd. Enkele van de toenmalige leiders van de partij,
Bernstein en later Kautsky, stelden dat als gevolg van de ontwikkeling van het kapitalisme het
socialisme gradueel kon bereikt worden. Beetje bij beetje, hervorming na hervorming, zou de
werkende klasse de controle over de staat bekomen en dus, bijna "per ongeluk” het socialisme
bereiken. Luxemburg was niet tegen hervormingen binnen het kapitalisme, maar stelde dat deze
steeds een tijdelijk karakter hadden en de fundamentele krachtsverhoudingen niet in vraag
stelden. De arbeidersbeweging moest steeds een strijd voor concrete hervormingen binnen het
systeem (loonsverhoging, arbeidsduurvermindering, sociale zekerheid, herverdeling via
belastingen, enzovoort) koppelen aan een strijd tegen het systeem zelf (privébezit van de
productiemiddelen, de klassenmaatschappij, de staat enzovoort).

Net als Clara Zetkin en Alexandra Kollontai was Rosa Luxemburg er diep van overtuigd dat de
volledige emancipatie van de vrouw alleen mogelijk is onder het socialisme. In 1919 werd ze

http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci... 11/03/2014



LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw pagina 5 van 5

door de eerste fascistische milities vermoord, in samenwerking met de rechtse socialisten die
haar revolutionaire impact op de Duitse arbeidersklasse vreesden en het liever met de burgerij
op een akkoordje wierpen.

Verwezenlijkingen van de Russische Revolutie

De Russische Revolutie van 1917 begon op Internationale Vrouwendag dankzij spontane
betogingen van vrouwen die brood en vrede eisten. Een van de eerste beslissingen van de
sovjetregering was het vastleggen van een volledige gelijkheid voor de wet tussen man en vrouw.
Vrouwen kregen het recht op scheiding, abortus en het seculier huwelijk. Deze politieke rechten
betekenden een enorme stap vooruit voor de Russische vrouwen, van wie de slechte legale
positie onder de tsaristische autocratie plots beter werd dan deze van de vrouwen in de
“verlichte” kapitalistische landen. Maar Lenin wees erop dat deze politieke rechten onvoldoende
waren om vrouwen werkelijk te emanciperen. Werkelijke emancipatie wordt niet enkel in de
politieke, maar ook in de culturele en sociaaleconomische sfeer verkregen. De nieuwe
socialistische staat diende deze emancipatie verder na te streven door het onderwijs uit te
breiden, voor publieke kinderopvang te zorgen, het huishoudelijke werk te verminderen
enzovoort.

Het uitblijven van de wereldrevolutie waar Lenin en Trotski op gehoopt hadden, betekende dat de
kersverse Sovjetunie in isolatie haar semifeodale economie moest ontwikkelen. In deze context
werd het revolutionaire elan versmoord en nam de stalinistische bureaucratie uiteindelijk in de
tweede helft van de jaren '20 de macht over. De conservatieve familiestructuur werd opnieuw de
hoeksteen van de Russische samenleving en progressieve wetten op abortus en scheiding
werden teruggedraaid. Toch leren de eerste jaren na de revolutie ons wat een socialistische
samenleving voor de emancipatie van de vrouw kan betekenen — en dit was in de context van de
onderontwikkelde tsaristische economie! Een hedendaagse, westerse socialistische maatschappij
zou de kapitalistische landen inzake welzijn en vooruitgang ver achter zich laten en een model
worden voor de gehele wereld.

Welke inspiratie voor de hedendaagse vrouwenbeweging?

Inmiddels heeft de rechterzijde in het Westen een deel van de vrouwenbeweging gerecupereerd.
Met formalistische eisen rond vrouwenrechten proberen liberalen en conservatieven de
arbeidersbeweging op basis van sekselijnen te verdelen. Je kan je bijvoorbeeld afvragen wat de
roep naar meer vrouwelijke managers of politici te maken heeft met de emancipatie van de
vrouw. Een vrouw die door een vrouw wordt uitgebuit of onder de knoet gehouden, wordt nog
steeds onderdrukt. Socialistische vrouwen zoals Clara, Alexandra en Rosa, hebben door hun
concrete en niet-aflatende strijd de vrouwenemancipatie immens vooruitgeholpen. Maar zolang
het kapitalisme blijft bestaan is hun gevecht verre van gestreden. Het kapitalisme heeft de
productie en reproductie van onze bestaansmiddelen ontwikkeld en de technologie en de
wetenschappelijke kennis tot nieuwe hoogten gebracht. Nieuwe machines, productieprocessen
en technieken lijken een belofte in te houden van grotere welvaart, arbeidsduurvermindering en
meer tijd voor persoonlijke ontwikkeling en ontspanning. Niettemin worden machines ingezet om
menselijke arbeidskracht te vervangen in plaats van het werk gemakkelijker te maken en dienen
nieuwe productiemethodes vooral om het arbeidsritme op te drijven. De winsten die hieruit
voortvloeien komen niet de gemeenschap van de werkende klasse, maar een kleine groep
aandeelhouders en speculanten ten goede. Het privébezit van de productiemiddelen (banken,
bedrijven, gronden, patenten enzovoort) vormt zo een rem op de ontwikkeling van de gehele
mensheid. We kunnen echter de grotere productiviteit die we via het kapitalisme hebben
verkregen, aanwenden om de arbeidsduur en het arbeidsritme te verminderen. Meer vrije tijd is
een cruciale stap in de emancipatie van de vrouw en de werkende klasse in haar geheel. Winsten
kunnen onder meer efficiént herverdeeld worden via grootschalige investeringen in de sociale
sector, zodat kinderen en ouderen van een gratis en kwaliteitsvol vangnet kunnen genieten. Een
dergelijke democratische planning van de productie vergt een nationalisatie van de banken en
grote bedrijven onder werknemerscontrole. Tijd dus voor de socialistische beweging om niet de
burgerlijke feministen maar opnieuw de revolutionaire, marxistische vrouwen als voorbeeld te
nemen voor de strijd voor gelijkheid en vrijheid voor vrouwen!

Brecht De Smet - 7 maart 2014 (eerder verschenen op vonk.org)

http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci... 11/03/2014



