
OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van 
de vrouw
Geplaatst op maandag 10 maart 2014 |  

Naar aanleiding van de honderdste verjaardag van de Internationale Vrouwendag op 8 
maart bespreken we in dit dossier de relatie tussen marxisme en vrouwenemancipatie en 
staan we even stil bij drie belangrijke marxisten: Clara Zetkin, Alexandra Kollontai en Rosa 
Luxemburg. Door de vrouwenkwestie te koppelen aan de klassenstrijd overstijgen deze 
revolutionaire activisten en denkers het burgerlijke feminisme en zijn hun ideeën vandaag 
nog brandend actueel.

Zo'n zeventig procent van de 1,3 miljard armen in de wereld zijn vrouwen. Vrouwen worden 
verhandeld en uitgehuwelijkt, mishandeld en gedood, in traditionele, patriarchale samenlevingen. 
Ondanks overwinningen voor de vrouwenbeweging worden vrouwen nog steeds onderdrukt en 
uitgebuit, niet alleen in derdewereldlanden, maar ook in onze “verlichte” westerse maatschappij. 
Binnen het moderne, westerse kerngezin van vandaag is het meestal nog de vrouw die de 
reproductie van de arbeidskrachten, alias “de was en de plas”, verzekert. Bovendien wentelt het 
kapitalisme graag de kosten van “onproductieve” leden zoals ouderen, zieken en kinderen af op 
het kerngezin. Vroeger was de plaats van de vrouw bij de haard, vandaag wordt van haar 
verwacht dat ze én een goede huismoeder, én een sexy echtgenote, én een succesvolle 
carrièrejaagster is. En als ze er dan nog in slaagt om deze drie zaken te combineren, dan 
verdient zij gemiddeld minder dan een man die hetzelfde werk verricht. In tijden van 
economische crisis zijn vrouwen bij de eerste categorie werknemers die hun baan verliezen. De 
onderdrukking en uitbuiting van vrouwen neemt verschillende culturele, politieke en 
sociaaleconomische vormen aan in verschillende delen van de wereld, maar heeft, zoals we 
zullen zien, dezelfde oorsprong en dezelfde oplossing.

Vrouwenonderdrukking en klassenmaatschappij

Waarom zouden mannen en vrouwen gelijke rechten hebben? Ze zijn toch niet gelijk in biologisch 
opzicht? Dat de fysionomie van mannen en vrouwen verschillend is, zal niemand ontkennen. 
Maar sociale, culturele en politieke systemen of gedragsvormen worden niet rechtstreeks door 
biologische kwaliteiten gedetermineerd. De fysieke verschillen tussen man en vrouw 
rechtvaardigen uit zichzelf evenmin een andere taakverdeling of sociale hiërarchie dan het 
onderscheid tussen blond- en bruinharigen, zwarten of blanken. Het sociale onderscheid tussen 
mannen en vrouwen is geen gevolg van onveranderlijke natuurwetten, maar van historisch 
gegroeide sociale omstandigheden. Friedrich Engels legde in zijn boek “De oorsprong van het 
gezin, de privé-eigendom en de staat” de grondslagen van een marxistische kritiek op de 
historische en actuele onderdrukking van de vrouw. Engels poneert dat de onderdrukking van de 
vrouw niet uit de lucht komt vallen, maar een historisch product is van de opkomst van de 
klassensamenleving. De prehistorische arbeidsdeling tussen mannelijke “jagers” en vrouwelijke 
“verzamelaars” hield geen onderscheid in status of klasse in. De familie of het gezin zoals we dat 
nu kennen, bestond nog niet en kinderen werden gemeenschappelijk door de stam of clan 
opgevoed. Pas wanneer neolithische mensengemeenschappen zo'n tienduizend jaar geleden 
sedentair werden en aan landbouw en veeteelt deden, was de samenleving in staat een 
systematisch overschot te produceren. Dit surplus  werd echter door een beperkte groep 
ingepalmd en zo ontstonden privébezit en de klassenmaatschappij – een onderscheid tussen een 
gedomineerde, werkende en een dominerende, bezittende klasse. Om haar eigendom, de basis 
van haar macht, veilig te stellen, moesten de leden van de heersende klasse over rechtmatige 
erfgenamen beschikken. Aangezien DNA-tests nog niet voorhanden waren, was de enige 
methode om dit te verzekeren het dwingen van de vrouw tot monogamie. Via culturele, legale en 
religieuze instellingen en gebruiken zoals het huwelijk, de familie, vrouwenbesnijdenis en isolatie 
van het sociale weefsel (bijvoorbeeld via de harem) werd de vrouwelijke seksualiteit aan banden 
gelegd.

In tegenstelling tot de radicalere vormen van het burgerlijke feminisme, die beweren dat “het 
patriarchaat” de oorzaak van vrouwenonderdrukking is, ziet de marxistische theorie patriarchale 

pagina 1 van 5LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw

11/03/2014http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci...



gebruiken en tradities als strategieën van de dominante productie- en reproductiewijze. In de 
prekapitalistische samenlevingen vormde het landelijke huishouden de belangrijkste productie-
eenheid. Elk familielid, jong en oud, vervulde een rol in dit huishoudelijke arbeidsproces. De 
opkomst van de industriële revolutie en de veralgemening van loonarbeid atomiseerde het 
huishouden, aangezien de familieleden individueel buitenshuis arbeid begonnen te leveren. Zo 
werd het instituut van de familie in het Westen op basis van de noden van het kapitalisme met de 
nodige schokken geherstructureerd. Vrouwen werden uit de traditionele thuisarbeid en uit het 
gezichtsveld van het mannelijke gezinshoofd gehaald om in fabrieken en ateliers te werken. Deze 
extern geleverde loonarbeid vormde de basis van een potentiële sociale en financiële 
onafhankelijkheid van de vrouw.  Een deel van de huishoudelijke taken werden zelfs in 
koopwaren getransformeerd en op deze wijze gesocialiseerd. Via de ontwikkeling van de 
productiekrachten schiep het kapitalisme dus de materiële voorwaarden voor een verdere 
emancipatie van de vrouw. Tezelfdertijd stimuleerden andere factoren de verdere onderdrukking 
van de vrouw. Om de loonkosten te drukken maakten de kapitalisten in de 19e eeuw gretig 
gebruik van vrouwen- en kinderarbeid. De werkdag van de vrouwen was een van lange uren, vuil 
en hard werk, gevaarlijke arbeidsomstandigheden, seksuele intimidatie en verkrachting. Na de 
werkdag moesten de arbeidersvrouwen ook nog voor de kinderen en het hele huishouden zorgen. 
Abortus was verboden en veel vrouwen overleden aan de gevolgen van illegale abortus of 
complicaties bij de geboorte.

De burgerlijke vrouwenbeweging

In de burgerlijke revoluties van het einde van de 18e en het begin van de 19e eeuw speelden 
vrouwen een zeer actieve rol. De eerste “vrouwenbeweging” was in wezen een beweging van 
vrouwen uit de bourgeoisie en kleinburgerij. Aanvankelijk dachten zij een volledige sociale en 
economische emancipatie via het onderwijs te kunnen verkrijgen. Een beroemd 
vertegenwoordiger van deze burgerlijke feministen was Olympe de Gouges, die actief was tijdens 
de Franse Revolutie. In haar beroemde "Verklaring van de rechten van vrouwen en vrouwelijke 
burgers" plaatste de Gouges nooit vraagtekens bij de burgerlijke orde, maar toch waren haar 
eisen nog te radicaal; ze werd in 1793 terechtgesteld. Een andere activiste, Rose Lacombe, 
probeerde, in tegenstelling tot de Gouges, de strijd van de vrouwelijke arbeiders te koppelen aan 
een revolutionair perspectief. Ze stichtte de "Vereniging van revolutionaire burgers" met als doel 
arbeidersvrouwen te organiseren.

Tijdens de revolutionaire gebeurtenissen van 1848 in Duitsland en Oostenrijk speelde de 
bourgeoisie nooit een progressieve rol als in Frankrijk. Benauwd door het ontwaken van de jonge 
werkende klasse verschool de burgerij zich bij de oude heersende orde en vergat heel snel alles 
over mensenrechten, broederlijkheid en gelijkheid. De burgerlijke vrouwenbeweging onderging 
hetzelfde lot. Met uitzondering van Louise Otto Peters, de Grande Dame van de beweging van de 
Duitse vrouwen, capituleerden de andere feministen voor de burgerlijke status-quo en verdween 
hun revolutionaire geest. Hun kritiek op de traditionele rolpatronen, het geweld binnen het gezin 
en de verschrikkelijke situatie van vrouwen op de werkvloer vervaagde. De beweging van de 
burgerlijke vrouwen keerde zich uiteindelijk tegen de klassenstrijd. Zij vocht louter voor sociale 
en economische hervormingen binnen het kapitalistische systeem. In het begin werden de eisen 
voor stemrecht en recht op vrouwenarbeid gekoppeld aan fatsoenlijke arbeidsomstandigheden 
door de hele vrouwenbeweging gedeeld. Talrijke arbeidsters voelden zich daarom aangetrokken 
door de burgerlijke vrouwenorganisaties. Maar met de opkomst van de reactie na 1848 werden al 
deze door de burgerlijke feministen opzijgeschoven. Enkele schandalige gebeurtenissen, zoals 
de grote opstand van het huispersoneel in 1899, maakten dit maar al te duidelijk. De burgerlijke 
vrouwen voelden zich door deze opstand bedreigd in hun eigen privileges en aarzelden niet met 
de politie samen te werken om de beweging te stoppen. De burgerlijke vrouwen verwezen vaak 
naar hun "arme zusters" in de fabrieken zolang deze zich braaf en gedeisd hielden. In plaats van 
de emancipatie van deze vrouwen na te streven werd hun afhankelijkheid via liefdadigheid en 
caritatieve organisaties in stand gehouden. Volgens de liberale en burgerlijke vrouwenbeweging 
stond de onderdrukking van de vrouw door de man los van de klassenstrijd en de sociale 
werkelijkheid. Zij streed voor abstracte gelijkheid in de vorm van gelijke wetten en politieke 
rechten, zonder de kwestie van de concrete onderdrukking in de sociale en economische sfeer 
aan te kaarten. Activisten zoals Sylvia Pankhurst van de Suffragettebeweging waren 
uitzonderingen die de regel bevestigden. De Suffragettes waren een beweging van Britse 
burgerlijke vrouwen die ook werkende vrouwen in haar rangen opnam. Pankhurst werd een van 
de oprichters van de Britse Communistische Partij en een belangrijk leider van de arbeiders- en 
antioorlogsbeweging.

Socialisten en de vrouwenkwestie

Een van de eerste eisen van de socialistische beweging was de vermindering van de arbeidstijd 
voor vrouwen. Maar de sociaaldemocratie was niet vrij van burgerlijke invloed en seksistische 
vooroordelen. In 1866 stemde de Eerste Internationale (onder invloed van de anarchist 
Proudhon) een resolutie voor de afschaffing van alle soorten vrouwelijke loonarbeid. Marx en 

pagina 2 van 5LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw

11/03/2014http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci...



Engels verzetten zich vurig tegen deze resolutie. De volgelingen van Lassalle probeerden de 
vrouwen uit het productieproces te duwen met dubieuze argumenten over de “natuurlijke rol van 
vrouwen”. Eigenlijk vreesden ze dat de vrouwen een extra concurrent op de arbeidsmarkt zouden 
vormen. De reformisten binnen de socialistische beweging stelden dat de meeste vrouwen “van 
nature” tot reactionaire ideeën neigden. Het vrouwenstemrecht zou enkel de conservatieve 
partijen en de Kerk versterken. Reformistische leiders stonden wantrouwig tegenover de 
zelforganisatie en zelfemancipatie van vrouwen. Zo antwoordde de Oostenrijkse socialistische 
partijsecretaris Schuhmeier op het voorstel om een socialistische organisatie voor gehuwde 
vrouwen op te richten: “Mijn wederhelft hoeft niet te worden georganiseerd, ik heb haar al thuis 
georganiseerd!” Een hemelsbreed verschil met de uitspraak van Engels: "binnen de familie is de 
man de bourgeois en vertegenwoordigt de vrouw het proletariaat"!

Binnen de socialistische en later de communistische beweging waren de revolutionaire marxisten 
steeds degenen die consequent de vrouwenrechten verdedigen. De marxisten vochten voor 
sociale en politieke rechten voor vrouwen, maar tezelfdertijd argumenteerden ze dat een 
volledige emancipatie alleen via het socialisme kon worden bereikt: een maatschappelijk systeem 
waar de gehele reproductie (zoals kinderopvang, zorg voor ouderen, huishoudelijk werk 
enzovoort ) kosteloos was en niet meer door de vrouw gedragen moest worden. In 1871 slaagde 
Marx erin de statuten van de Eerste Internationale zo aan te passen dat er bijzondere 
vrouwengroepen konden worden opgericht. Op het Duitse partijcongres in 1891 wisten de 
marxisten een meerderheid van de afgevaardigden te overtuigen om te stemmen voor het 
vrouwenstemrecht, gratis onderwijs voor alle geslachten, gratis openbare medische zorg, en 
ondersteuning van bevallingen. De Eerste Wereldoorlog en de revoluties aan het begin van de 
20e eeuw verdiepten de splitsing van de socialisten en de vrouwenbeweging  in een 
reformistische en revolutionaire vleugel. Drie vrouwen wierpen zich op tot belangrijke 
woordvoerders van de revolutionaire stroming: Clara Zetkin, Alexandra Kollontai en Rosa 
Luxemburg.

Clara Zetkin (1857-1933)

Clara Eissner groeide op in een conservatieve familie in Saksen. Via Russische emigranten 
kwam ze in contact met socialistische ideeën en haar toekomstige man, Ossip Zetkin, een 
revolutionair marxist. Zij speelde haar eerste grote rol als voorvechter van de vrouwenzaak op 
het stichtingscongres van de Tweede Internationale in 1889 in Parijs. Clara Zetkin – ze droeg de 
naam van haar man met trots – verzette zich tijdens het congres tegen de opvatting dat 
vrouwenarbeid moest worden afgeschaft. Socialisten moesten niet tegen vrouwenarbeid strijden 
maar tegen uitbuiting van vrouwen in het arbeidsproces. Vier jaar later slaagde ze erin om op de 
conferentie van Zürich een groot aantal eisen van de vrouwenbeweging in het socialistisch 
programma te laten opnemen: betere werkomstandigheden voor vrouwen, 
arbeidsduurvermindering, stop aan kinderarbeid, zwangerschapsverlof enzovoort. In Duitsland 
nam Zetkin de organisatie van de socialistische vrouwen in handen. Vrouwen mochten toen nog 
geen lid zijn van politieke verenigingen, laat staan dat ze stemrecht hadden. Zij ijverde tevens 
voor een internationalisering van de vrouwenkwestie en organiseerde de eerste Internationale 
Conferentie van socialistische vrouwen in Stuttgart (1907), waar ze de stelling verdedigde dat 
socialisten moesten strijden voor een volledig en evenwaardig stemrecht voor mannen en 
vrouwen. De jaarlijkse Internationale Vrouwendag werd op haar initiatief in augustus 1910 in het 
leven geroepen en werd gezien als een dag van strijd rond de volgende eisen: voor het algemeen 
vrouwenstemrecht, tegen oorlog, voor de sociale bescherming voor moeder en kind, tegen 
prijsstijgingen.

Net als Rosa Luxemburg bevond Zetkin zich in de revolutionaire vleugel van de Duitse 
sociaaldemocratie. Gestimuleerd door de ervaring van de Russische revolutie van 1905, pleitten 
Zetkin en Luxemburg voor een algemene staking om de politieke doelstellingen van de 
vrouwenbeweging te bereiken.  Tijdens het Congres van de Tweede Internationale in 1912 riep 
zij de socialistische partijen op om zich te verzetten tegen de nakende oorlog. De 
arbeidersbeweging kon enkel met een krachtig politiek optreden het imperialistische conflict 
bedwingen. Toen de reformisten voor de Duitse oorlogskredieten stemden, ontstond een breuk in 
het socialistische kamp, die zich verdiepte na het uitbreken van de Russische revolutie in 1917. 
Deze eerste arbeidersrevolutie  gaf een nieuwe impuls en hoop aan de strijd van de 
internationale werkende klasse en de vrouwenbeweging in het bijzonder. Vrouwen speelden vaak 
een voortrekkersrol in de strijd voor vrede en socialisme.  Clara Zetkin koos resoluut voor het 
revolutionaire kamp. Ze werd vervolgens gearresteerd en de rechtervleugel binnen de 
sociaaldemocratie verwijderde haar van de redactie van de grootste arbeiderskrant voor vrouwen 
"Die Gleichheit", een krant die ze zelf had opgericht. In 1918 was ze een van de medeoprichters 
van de Spartakusbond en later de Duitse Communistische Partij. Binnen de partij leidde ze de 
vrouwenbeweging zowel op nationaal als internationaal vlak, terwijl ze vanaf 1920 als de eerste 
vrouw in het Duitse parlement de belangen van de arbeidersvrouwen vertegenwoordigde.

Alexandra Kollontai (1870-1952)

pagina 3 van 5LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw

11/03/2014http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci...



Alexandra Domontovich werd geboren in de Russische elite. Haar vader was een generaal en 
haar moeder de dochter van een Fins industrieel. Rond 1890 ontmoette Alexandra Vladimir 
Kollontai, een arme student ingenieurswetenschappen en haar toekomstige echtgenoot. Toen ze 
in Zürich economie ging studeren, leerde ze het marxisme kennen. Terug in Rusland werd ze lid 
van de Russische Sociaal-Democratische Arbeiderspartij (RSDAP) die toen de marxisten 
verenigde. Hoewel ze zich eerst aan de zijde van de mensjewieken schaarde, vervoegde ze de 
bolsjewieken in 1914. Na de Russische revolutie werd ze volkscommissaris van Sociaal Welzijn 
en de meest prominente vrouw in het sovjetbestuur. Ze stond aan het hoofd van het 
Vrouwendepartement dat het analfabetisme onder vrouwen bestreed en hen van hun nieuwe 
rechten in de sovjetstaat bewust maakte. Ze liep niet steeds keurig in de pas en werd samen met 
Alexander Shlyapnikov lid van de Arbeidersoppositie die de eerste tekenen van bureaucratisering 
in de nieuwe sovjetstaat bekritiseerde. In 1923 werd ze aangesteld tot ambassadrice van de 
Sovjetunie voor Zweden. Hierdoor werd ze de eerste vrouwelijke ambassadeur.

Alexandra Kollontai verzette zich hevig tegen het burgerlijke feminisme. Ze schreef vele werken 
die over de vrouwenkwestie handelden en tegen de  ideeën en methodes van de liberale 
vrouwenbeweging ingingen. Haar belangrijkste werk is misschien wel "De sociale basis van het 
vrouwenvraagstuk" (1909). In de inleiding van dit boek schrijft ze: "Terwijl onze eerbare vrienden, 
de burgerlijke academici, de kwestie van de superioriteit van de ene over de andere sekse 
nauwkeurig  bestuderen, het brein wegen en de intellectuele capaciteiten van mannen en 
vrouwen berekenen, erkennen de aanhangers van het historisch materialisme [= de marxisten] 
volmondig de natuurlijke verschillen tussen de seksen. We vragen slechts één ding, namelijk dat 
elk individu, man of vrouw, werkelijk de mogelijkheid krijgt om de meest vrije en volledige 
zelfontplooiing te bereiken, dat de breedste kansen worden geboden om alle natuurlijke talenten 
te ontwikkelen en toe te passen. Tezelfdertijd ontkennen de aanhangers van het historisch 
materialisme het bestaan van specifieke "vrouwelijke" kwesties die los staan van de algemene 
sociale problemen van onze tijd. Bepaalde economische factoren hebben ooit tot de 
ondergeschikte positie van vrouwen geleid, waarbij de natuurlijke eigenschappen slechts een 
secundaire rol speelden. Enkel het volledig verdwijnen van deze (economische) factoren, enkel 
de evolutie van de economische vormen die ooit de knechting van vrouwen veroorzaakten zal 
een radicale verandering in hun sociale positie bewerkstelligen. Met andere woorden, vrouwen 
kunnen enkel waarachtig vrij en gelijkwaardig worden in een wereld die veranderd is en 
gebaseerd is op nieuwe sociale en economische principes. Deze bewering sluit echter niet de 
mogelijkheid uit van een gedeeltelijke verbetering van de levensomstandigheden van vrouwen in 
de context van het bestaande systeem, hoewel een waarachtig radicale oplossing van het 
arbeidsvraagstuk enkel mogelijk is doorheen een volledige herstructurering van de bestaande 
productieverhoudingen. Maar een dergelijk perspectief mag geen rem vormen op de strijd voor 
hervormingen die gericht zijn op een onmiddelli jke lotsverbetering van de arbeidersklasse. 
Integendeel, elke nieuwe overwinning van de werkende klasse is een sport in de ladder die de 
mensheid naar het rijk van de vrijheid en sociale gelijkheid leidt; elk nieuw recht dat vrouwen 
bekomen brengt hen dichter bij hun doel: totale emancipatie.”

Rosa Luxemburg (1871-1919)

De Duitse socialiste Rosa Luxemburg is vooral bekend omwille van haar verzet tegen de Eerste 
Wereldoorlog en haar strijd tegen het reformisme in de socialistische beweging. Ze was niet 
alleen een militant leider van de Duitse arbeidersbeweging, maar ook onderlegd in theoretische 
kwesties. In tegenstelling tot Alexandra Kollontai of Clara Zetkin werd Luxemburg niet direct 
geassocieerd met de vrouwenkwestie. De dingen die zij over vrouwenemancipatie schreef, 
handelden voornamelijk over het vrouwenstemrecht. Toch beschouwde ze de bevrijding van de 
vrouw niet als een secundaire kwestie. In november 1918 schreef ze in een brief aan Zetkin 
"Misschien moet ik schrijven over de vrouwenkwestie. Het is zo belangrijk nu, en we hebben 
geen kameraden die hier iets van begrijpen”. Haar strijd tegen het reformisme kan gezien worden 
als haar antwoord op een van de fundamentele vragen van de vrouwenbeweging: is de bevrijding 
van vrouwen binnen het kapitalisme mogelijk of niet? Een van haar belangrijkste werken, 
“Hervorming of Revolutie”, legt duidelijk uit waarom socialisme enkel via een revolutionaire breuk 
met het kapitalisme kan worden bewerkstelligd. Enkele van de toenmalige leiders van de partij,  
Bernstein en later Kautsky, stelden dat als gevolg van de ontwikkeling van het kapitalisme het 
socialisme gradueel kon bereikt worden. Beetje bij beetje, hervorming na hervorming, zou de 
werkende klasse de controle over de staat bekomen en dus, bijna "per ongeluk" het socialisme 
bereiken. Luxemburg was niet tegen hervormingen binnen het kapitalisme, maar stelde dat deze 
steeds een tijdelijk karakter hadden en de fundamentele krachtsverhoudingen niet in vraag 
stelden. De arbeidersbeweging moest steeds een strijd voor concrete hervormingen binnen het 
systeem (loonsverhoging, arbeidsduurvermindering, sociale zekerheid, herverdeling via 
belastingen, enzovoort) koppelen aan een strijd tegen het systeem zelf (privébezit van de 
productiemiddelen, de klassenmaatschappij, de staat enzovoort).

Net als Clara Zetkin en Alexandra Kollontai was Rosa Luxemburg er diep van overtuigd dat de 
volledige emancipatie van de vrouw alleen mogelijk is onder het socialisme. In 1919 werd ze 

pagina 4 van 5LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw

11/03/2014http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci...



door de eerste fascistische milities vermoord, in samenwerking met de rechtse socialisten die 
haar revolutionaire impact op de Duitse arbeidersklasse vreesden en het liever met de burgerij 
op een akkoordje wierpen.

Verwezenlijkingen van de Russische Revolutie

De Russische Revolutie van 1917 begon op Internationale Vrouwendag dankzij spontane 
betogingen van vrouwen die brood en vrede eisten. Een van de eerste beslissingen van de 
sovjetregering was het vastleggen van een volledige gelijkheid voor de wet tussen man en vrouw. 
Vrouwen kregen het recht op scheiding, abortus en het seculier huwelijk. Deze politieke rechten 
betekenden een enorme stap vooruit voor de Russische vrouwen, van wie de slechte legale 
positie onder de tsaristische autocratie plots beter werd dan deze van de vrouwen in de 
“verlichte” kapitalistische landen. Maar Lenin wees erop dat deze politieke rechten onvoldoende 
waren om vrouwen werkelijk te emanciperen. Werkelijke emancipatie wordt niet enkel in de 
politieke, maar ook in de culturele en sociaaleconomische sfeer verkregen. De nieuwe 
socialistische staat diende deze emancipatie verder na te streven door het onderwijs uit te 
breiden, voor publieke kinderopvang te zorgen, het huishoudelijke werk te verminderen 
enzovoort.

Het uitblijven van de wereldrevolutie waar Lenin en Trotski op gehoopt hadden, betekende dat de 
kersverse Sovjetunie in isolatie haar semifeodale economie moest ontwikkelen. In deze context 
werd het revolutionaire elan versmoord en nam de stalinistische bureaucratie uiteindelijk in de 
tweede helft van de jaren '20 de macht over. De conservatieve familiestructuur werd opnieuw de 
hoeksteen van de Russische samenleving en progressieve wetten op abortus en scheiding 
werden teruggedraaid. Toch leren de eerste jaren na de revolutie ons wat een socialistische 
samenleving voor de emancipatie van de vrouw kan betekenen – en dit was in de context van de 
onderontwikkelde tsaristische economie! Een hedendaagse, westerse socialistische maatschappij 
zou de kapitalistische landen inzake welzijn en vooruitgang ver achter zich laten en een model 
worden voor de gehele wereld.

Welke inspiratie voor de hedendaagse vrouwenbeweging?

Inmiddels heeft de rechterzijde in het Westen een deel van de vrouwenbeweging gerecupereerd. 
Met formalistische eisen rond vrouwenrechten proberen liberalen en conservatieven de 
arbeidersbeweging op basis van sekselijnen te verdelen. Je kan je bijvoorbeeld afvragen wat de 
roep naar meer vrouwelijke managers of politici te maken heeft met de emancipatie van de 
vrouw. Een vrouw die door een vrouw wordt uitgebuit of onder de knoet gehouden, wordt nog 
steeds onderdrukt. Socialistische vrouwen zoals Clara, Alexandra en Rosa, hebben door hun 
concrete en niet-aflatende strijd de vrouwenemancipatie immens vooruitgeholpen. Maar zolang 
het kapitalisme blijft bestaan is hun gevecht verre van gestreden. Het kapitalisme heeft de 
productie en reproductie van onze bestaansmiddelen ontwikkeld en de technologie en de 
wetenschappelijke kennis  tot nieuwe hoogten gebracht. Nieuwe machines, productieprocessen 
en technieken lijken een belofte in te houden van grotere welvaart, arbeidsduurvermindering en 
meer tijd voor persoonlijke ontwikkeling en ontspanning. Niettemin worden machines ingezet om 
menselijke arbeidskracht te vervangen in plaats van het werk gemakkelijker te maken en dienen 
nieuwe productiemethodes vooral om het arbeidsritme op te drijven. De winsten die hieruit 
voortvloeien komen niet de gemeenschap van de werkende klasse, maar een kleine groep 
aandeelhouders en speculanten ten goede. Het privébezit van de productiemiddelen (banken, 
bedrijven, gronden, patenten enzovoort) vormt zo een rem op de ontwikkeling van de gehele 
mensheid. We kunnen echter de grotere productiviteit die we via het kapitalisme hebben 
verkregen, aanwenden om de arbeidsduur en het arbeidsritme te verminderen. Meer vrije tijd is 
een cruciale stap in de emancipatie van de vrouw en de werkende klasse in haar geheel. Winsten 
kunnen onder meer efficiënt herverdeeld worden via grootschalige investeringen in de sociale 
sector, zodat kinderen en ouderen van een gratis en kwaliteitsvol vangnet kunnen genieten. Een 
dergelijke democratische planning van de productie vergt een nationalisatie van de banken en 
grote bedrijven onder werknemerscontrole. Tijd dus voor de socialistische beweging om niet de 
burgerlijke feministen maar opnieuw de revolutionaire, marxistische vrouwen als voorbeeld te 
nemen voor de strijd voor gelijkheid en vrijheid voor vrouwen!

Brecht De Smet - 7 maart 2014 (eerder verschenen op vonk.org)

pagina 5 van 5LEF-Online - OPINIE: Marxisme, feminisme en de emancipatie van de vrouw

11/03/2014http://lef-online.be/index.php/forum/9466-opinie-marxisme-feminisme-en-de-emanci...


