Links feminisme en het vrije keuze debat

Posted on 8 februari, 2014 door tikara

Evie Embrechts & Ida Dequeecker

Onder veel van de debatten in de hedendaagse
feministische beweging zit een discussie verborgen over vrije keuze versus
structuurdenken. Om het simplistisch stellen zijn er twee kanten: degenen die de
realiteit van keuzevrijheid van vrouwen verdedigen, en dan ook geen enkele mogelijke
inperking willen (zien) op die keuzevrijheid, en aan de andere kant degenen die vooral
de impact van structuren benadrukken, de manier waarop die structuren keuzes
kunnen beperken en verbergen.

Natuurlijk zijn er heel wat mensen die in hun visie beide aspecten proberen te
verenigen. Gemakkelijk is het niet en er is veel onbegrip en rancune tussen beide
kanten. Zijn beide posities werkelijk verschillend of is hier vooral sprake van een
misverstand?

Keuzes en structuren

De feministische beweging zet zich in voor de bevrijding van vrouwen uit een positie
van onderdrukking, van machtsongelijkheid. Dat wil zeggen dat er op dit moment geen
gelijkheid is, dat vrouwen moeilijker toegang hebben tot allerlei voorzieningen, macht,
inspraak, mogelijkheden tot zelfontwikkeling, veiligheid en zelfbeschikking. Het
bestaan van feminisme impliceert dat vrouwen keuzes kunnen maken maar ook dat ze
beperkt zijn door allerlei structuren. Zo, dat is ook weer opgelost. Je zou je kunnen
afvragen of er nog debat nodig is @



De realiteit toont ons dat er misschien toch gewerkt moet worden aan een degelijke
visie. Debatten over vrije keuze versus de dwingendheid van allerlei patriarchale
structuren zie je terug in thema’s als het hoofddoekendebat, het prostitutiedebat,
abortus, draagmoederschap, werk en armoede. De discussie is niet altijd even
productief.

Ook binnen links zitten deze concepten verweven. Marxistes analyseren het
kapitalisme, een dwingende structuur die ons leven in alle aspecten beinvloedt. Dit is
vaak — onjuist — geinterpreteerd als volledig determinerend: de onderbouw (de
materiéle omstandigheden waarin we leven) bepaalt de bovenbouw (hoe we denken).
Natuurlijk is er dan nog steeds iets als “keuze” — anders was er nooit een beweging
geweest die zich juist verzette tegen het kapitalisme.

Enkele voorbeelden

Werkloosheid

Recent zien we een hernieuwde aanval op allerlei groepen met minder macht.
Bijvoorbeeld werklozen worden voortdurend beschuldigd van te weinig moeite te doen.
Zij kiezen er zogezegd voor om werkloos te zijn, het is hun individuele probleem dat ze
geen werk hebben. Marokkaanse en Turkse werkloze vrouwen Kkrijgen het verwijt niet
genoeg te doen om jobs te zoeken:. Het discours over vrije keuze is hier gewoon een
liberaal excuus om de structurele werkloosheid te verbergen. In de zogenaamde actieve
welvaartsstaat — met de juiste woorden kan je alles verkopen — is het het individu dat
het moet waarmaken, dat zichzelf moet empoweren, de uitdaging aangaan, 110% geven
etc. Hoor je bij de winners of bij de losers.

Abortus

Is een vrije keuze discours dan altijd slecht? Dat nu ook weer niet. Bij recht op abortus
gaat de hele feministische beweging ervan uit: de vrouw beslist. Wij willen dat er
niemand beslist behalve de vrouw die zwanger is zelf.

Langs de andere kant is het natuurlijk wel zo dat ook hier structuren een zware impact
hebben: de sociaal —economische structuur (werkloos zijn is een handicap om een kind
groot te brengen), het gezin als hoeksteen van de maatschappij (als alleenstaande een
kind grootbrengen is ook niet evident), ideologisch structuren zoals de zuil van de
katholieke kerk, enz. Deze laatste heeft jarenlang het debat gesaboteerd, wetten



tegengehouden en heel wat vreselijke propaganda de wereld in gestuurd. Als mensen
ervoor “kiezen” vrouwen hun eigen keuze te negeren en hen te dwingen ongewenst
zwanger te blijven, als vrouwen zich schuldig voelen over abortus, dat komt allemaal
door maatschappelijke structuren en ideologie die inwerken op de mensen. Vrije keuze
is hier dan misschien eerder een principe dan een realiteit, een streefdoel dat we ooit
willen bereiken. Zelfs het meest basale recht op zelfbeschikking over je eigen lichaam
is geen recht in onze wereld.

Hoofddoeken

Over de islamitische hoofddoek zie je een gelijkaardig discours n.a.v. het verbod ervan
voor loketbedienden in een aantal stedelijke diensten en voor leerlingen in het
Gemeenschapsonderwijs, maar hierover is de feministische beweging — net als de rest
van de maatschappij — nog steeds verdeeld. Moslima’s eisen het recht om een
hoofddoek te dragen. Het is een kwestie van zelfbeschikking en godsdienstvrijheid. Een
deel van de feministische beweging gaat uit van het principe dat de vrouw beslist. Wie
zijn andere mensen om te mogen beslissen wat vrouwen op hun hoofd mogen of
moeten zetten. Net als baas in eigen buik, baas over eigen hoofd-.

Tegenstanders wijzen op de impact van o.a. patriarchale godsdiensten: vrouwen
moeten zich bedekken zodat mannen zich kunnen gedragen. Ze komen dan heel snel
met het argument dat vrouwen die een hoofddoek dragen een vals bewustzijn hebben
en aanvaarden niet dat er heel wat feministische moslima’s zijn die een eigen
interpretatie geven aan de koran en een eigen motivatie om de hoofddoek te dragen.
Hier komt bij dat het debat helaas verziekt is door racisme en de kaping van het
feminisme door allerlei politici in een goedkope pogingen tot scoren.

Prostitutie

Ook rond prostitutie woedt een gelijkaardig debat. Langs de ene kant hoor je klant-
uitbuiters vertellen dat het bij prostitutie — en seks — juist vrouwen zijn die de macht
hebben en mannen controleren met hun seksualiteit:. De mannen hebben helemaal
geen keuze, zij worden gedreven door hun aangeboren driften, gemanipuleerd door
vrouwen — een, laten we eerlijk zijn, doorzichtige poging tot het ontlopen van
verantwoordelijkheid. De prostituees worden hier afgeschilderd als de mensen in de
interactie die wel vrije keuze hebben, de klant-uitbuiters zijn de arme slachtoffers.



Postmoderne feministes — bien étonnés de se trouver ensemble — staan ook aan deze
kant en hebben het voortdurend over de agency van prostituees, het problematiseren
van het zich kritisch uitspreken over gedwongen prostitutie en mensenhandel,
enzovoort. Sociologen en feministes in het veld hebben het over het verband met
economische  moeilijkheden, patriarchale ideologie, gebrekkige sociale
omstandigheden tot en met directe dwang en de link met mensenhandel, die allemaal
een impact hebben op geprostitueerde vrouwen.

Vrije keuze of structuur, zo simpel is het dus niet, in elke context moeten we opnieuw
kijken naar de realiteit en niet enkel naar abstracte principes. Dat is links feminisme:
consequent de realiteit als uitgangsbasis nemen. Anne Philips — die in 2011 op een
Vrouwendag kwam spreken in Brussel — hield toen een speech: die deels over dit thema
ging. Ook zij gelooft dat het keuze-structuur conflict in elke context opnieuw moet
worden bekeken.

Het belang van de context in deze debatten

De debatten over keuze en structuur zijn op zich al moeilijk, maar ze vinden ook nog
eens plaats in een moeilijke context. Er zijn verschillende niveaus van context in
wisselwerking met elkaar: de directe menselijke interactie en de maatschappelijke
structuren waarin die plaatsgrijpen en die vele vormen van ongelijkheid voortbrengen.

Nemen we bijvoorbeeld het huidige prostitutiedebat over legaliseren of klanten
aanpakken. Beide opties vinden goedmenende oprechte verdedigers en verdedigsters.
Maar het is alweer niet zo eenvoudig.

Tot de vrouwenbeweging in Zweden begon aan te dringen ook eens naar de “klant” te
kijken, werd het debat voornamelijk gevoerd over de al dan niet vrije keuze van de
prostituees. Niemand had het over de vrije keuze van de klanten om mensen te betalen
en te gebruiken. Nu wordt het debat al eens omgekeerd: feministes vinden dat mannen
andere keuzes moeten maken.s

Maar anderzijds blijft het structureel kader dat vrouwen naar prostitutie drijft bestaan.
Bovendien is prostitutie is een sector die jaarlijks miljardenwinsten oplevert. Zij die
ervan profiteren, de pooiers willen hun handel natuurlijk veilig gesteld zien. Voor hen
is legalisering een betere optie dan de klanten aanpakken. Maar wat ook de (wettelijke)
regeling, zij zullen wegen zoeken om hun activiteiten verder te zetten. Dat is op zich



geen argument voor of tegen welke optie ook maar het wijst wel op bijvoorbeeld het
gevaar van een legalisering tout court.

En waar staat het belang van de prostituees in dit debat. Dit overstijgt de vraag of ze
een (vrije) keuze maakten of niet. Vrij alvast niet: kiezen vanuit armoede, want dat is
meestal het geval, is geen vrije keuze. Armoede is een structureel gegeven. Strijd tegen
(gedwongen) prostitutie vergt een strijd tegen armoede, welke optie (legalisering of
klanten aanpakken) het ook haalt. En maatregelen die de individuele prostituee direct
alternatieven biedt, die haar een decent leven garanderen.

De kapitalistisch patriarchale omgeving heeft geleid tot een zeer verontrustende
vermenging van prostitutie, mensenhandel en drugshandel. Seks voor geld en
gewelddadige dwang, zijn die nog uit elkaar te houden, principieel en in de praktijk?
Kan of moet men daarin, in het licht van de discussie keuze/structuur, het onderscheid
blijven maken tussen keuze en dwang?

Het is vanzelfsprekend dat we de kant kiezen van de prostituees, als seksistisch
onderdrukte en uitgebuite groep. In een ander artikel gaan we verder in op dit
specifieke debat.

Onderdrukking en bewustwording

When anyone practicing radical politics points out that free choice is a fairytale,
and that all our actions are constrained within certain material conditions, this
does not equate to saying we're all infantilized, little drones unable to make
decisions for ourselves. It just means we're not all floating around in a cultural
vacuum making decisions completely unaffected by structural issues like systemic
economic inequality, racism and sexism.s



a4y i mlh]i mm 3 r— -
ROL NTAMERICAT ™ - )
BECAUSEITHEIPOOR!
THER R
NOT/A MSELVI
lql . : |
I il :-1 E ﬁ"‘
DARKAIIEL
' ] |1
i >

‘ /
3 l £ i Marxisme kent een concept van de

klasse an sich en de klasse fir sich. Dit gaat over de werkende klasse maar is ook
interessant wanneer het toegepast wordt op vrouwen. Initieel is de werkend klasse een
klasse an sich, een klasse die wel bestaat maar waarvan de meeste leden zich niet
bewust zijn dat ze een klasse zijn. In die context past de idee van “vals bewustzijn”.

Een klasse betekent een groep met eigen belangen, die in dit geval in conflict staan met
de belangen van de kapitalisten. Maar als mensen zich daar niet van bewust zijn,
nemen ze vaak de waarden van de overheersers over: rijk en arm is de normale gang
van zaken, dus probeert iedereen een kapitalist te zijn, veel te bezitten, af te geven op
“profiteurs” en dergelijke. Daardoor zijn wij als klasse zo gevoelig voor propaganda van
de rijken, de nationalisten, het zwartmaken van werklozen enzovoort.

Als meer en meer werkers zich bewust worden van de uitbuiting die we meemaken en
dat we een groep zijn met belangen die conflicteren met de belangen van kapitalisten,
worden we een klasse fur sich, al blijft die klasse evenals haar organisaties heterogeen.
Maar het besef is er dat we dat we een klasse zijn en kunnen we tegen onze
onderdrukking vechten. In die context past de idee van klassenbewustzijn.

Laten we die analyse eens naar analogie toepassen op vrouwen. Vrouwen kunnen we
zien als een “klasse an sich”, omdat vrouwen een gedeelde sociale eigenschap hebben:
een realiteit van patriarchale onderdrukking. Het doel van feminisme is dan die groep
uitbouwen tot een “klasse flr sich”, een groep die goed gevormd en georganiseerd kan
handelen om een einde te maken aan die onderdrukking. Al blijft die groep uiteraard
heterogeen en zullen verschillende (deel)groepen verschillende visies hebben,
verschillende analyses maken, verschillende doelstellingen nastreven en verschillende
acties ondernemen.

Paternalisme en witte ridderproblemen



Het is duidelijk dat er hier een gevaar voor paternalisme inzit. Veel mensen hebben wel
eens een gesprek gehad met een linkse, nogal dogmatisch doordrammende kerel die je
eens gaat zeggen hoe alles precies in elkaar zit. Politici pleiten voor de bevrijding van
vrouwen “ergens ver weg zeker niet in dit land (tenzij het vrouwen zijn die een
hoofddoek dragen, ook een geliefkoosde doelgroep)” of rechtvaardigen er oorlogen
mee. NGO’s — de nieuwe kolonialisten — komen overal met veel geld zwaaien om een
in het Westen uitgestippeld beleid op te leggen:. Helpen doet het niet vaak. De idee dat
anderen beter zouden weten en dan ook moeten beslissen hoe je moet denken en
handelen, is niet echt iets wat tot bevrijding leidt, ook al is het misschien “goed
bedoeld”. De rechtvaardiging van die goede bedoeling door de ander een “vals
bewustzijn” toe te schrijven is integendeel bijzonder onderdrukkend. Want wie bepaalt
of een bewustzijn vals of niet is. Op algemeen theoretisch niveau is het eenvoudig. Op
het niveau van mensen van vlees en bloed is dat heel wat anders. Hoe pakken we het
dan wel aan?

Het persoonlijke is politiek

Zich bewust worden van seksistische onderdrukkende gendermechanismen kan maar
door eigen ervaringen, gesprekken met anderen, verder reflecteren... Binnen het
feminisme is er altijd een belangrijke stroming geweest die bewust worden als heel
belangrijk ziet en daarvoor dan ook bewustwordingsgroepen organiseert — ook
praatgroepen genoemd, in het Engels consciousness raising. Het samen ontdekken
van allerlei zaken leidde dan tot theorie, een theorie ontstaan vanuit de praktijk — in
plaats vanuit een ivoren toren. De bedoeling was altijd te praten en samen te
ontdekken, maar niet om verwijten te maken. Deze aanpak is samengevat in de
beroemde slogan het persoonlijke is politiek.

Consciousness raising is the major technique of analysis, structure of organization,
method of practice, and theory of social change of the women’s movement. In
consciousness raising, often in groups, the impact of male dominance is concretely
uncovered and analyzed through the collective speaking of women’s experience,
from the perspective of that experience.

— Catharine A. MacKinnon
Wij zijn van mening dat deze werkmethode nieuwe aandacht verdient en kan leiden tot

een beter kader voor problemen op te lossen en een feministische beweging uit te
bouwen. Op die manier kunnen we vanuit een veelheid aan perspectieven vertrekken



en de basis leggen voor zowel een groot bereik als een stevige weerstand tegen de
seksistische hegemonie. Ook het opbouwen van solidariteit tussen vrouwen zou
hiermee geholpen kunnen worden.

Besluit

We kunnen niet a priori de keuze maken tussen de nadruk leggen op keuze of op de
impact van structuren. Voor een werkelijk progressieve politiek zullen we in elke
context opnieuw het debat moeten aangaan en alle aspecten analyseren.

Het liberalisme vierde jarenlang hoogtij in de feministische beweging, een beweging
die verzwakt was na de tweede golf — in het Westen dan toch — en geen effectieve
weerstand kon bieden aan de golf van neoconservatisme en neoliberalisme. Met
liberalisme kom je al ergens, maar niet de hele weg. Het kortzichtig staren op “vrije”
keuzes is geen oplossing, langs de andere kant is ook het paternalistisch op voorhand
uitdenken van de perfecte principes geen oplossing. Wij pleiten dan ook voor het
inzetten van o0.a. bewustzijnsgroepen om op een niet-veroordelende manier
voortdurend samen te kunnen bouwen aan inzicht en actie.

Voetnoten

1
http://www.demorgen.be/dm/nl/996/Economie/article/detail/1782454/2014/01/2
8/Slechts-1-op-de-3-Marokkaanse-en-Turkse-vrouwen-heeft-een-job.dhtml 28
januari 2014 , waarop dan geantwoord is door Ella vzw

2 Zie o.a. de organisatie BOEH http://baasovereigenhoofd.be/ en ook hun actieve
Facebookpagina

3 http://tweedesekse.wordpress.com/2011/12/05/prostitutie-deel-3-een-eerste-kijk-
naar-de-klanten/ — de overeenkomst met de meer problematische delen van
godsdiensten is duidelijk

4 Haar speech is te lezen op http://www.vrouwendag.be/vrouwendag/118-39ste-

vrouwendag-2010-brussel/273-39ste-vrouwendag-2010-brussel

5 Een omkering die ook het hedendaagse denken over geweld op straat kenmerkt:
vroeger werd van vrouwen gevraagd thuis te blijven ‘s avonds, zich “netjes” te kleden



en liefst met een begeleider op stap te gaan, nu zie je vaker en vaker de eis dat het de
daders zijn die aangepakt moeten worden, die andere keuzes moeten maken om het
banaal te zeggen. Mensen met meer macht blijven gemakkelijk buiten schot, en het is
de verdienste van de feministische beweging om dit soort verdoken mechanismen aan
de kaart te stellen.

6 Meagan Tyler, 10 myths about prostitution, trafficking and the Nordic model,
Feminist Current

7 Een kritische historisch blik op campagnes tegen vrouwenbesnijdenis en het recht op
interventie, An Van Raemdonck, juli 2013, Uitgelezen (Rosadoc)




