
Links feminisme en het vrije keuze debat 
Posted on 8 februari, 2014 door tikara  

Evie Embrechts & Ida Dequeecker 

Onder veel van de debatten in de hedendaagse 

feministische beweging zit een discussie verborgen over vrije keuze versus 

structuurdenken. Om het simplistisch stellen zijn er twee kanten: degenen die de 

realiteit van keuzevrijheid van vrouwen verdedigen, en dan ook geen enkele mogelijke 

inperking willen (zien) op die keuzevrijheid, en aan de andere kant degenen die vooral 

de impact van structuren benadrukken, de manier waarop die structuren keuzes 

kunnen beperken en verbergen. 

Natuurlijk zijn er heel wat mensen die in hun visie beide aspecten proberen te 

verenigen. Gemakkelijk is het niet en er is veel onbegrip en rancune tussen beide 

kanten. Zijn beide posities werkelijk verschillend of is hier vooral sprake van een 

misverstand? 

Keuzes en structuren 

De feministische beweging zet zich in voor de bevrijding van vrouwen uit een positie 

van onderdrukking, van machtsongelijkheid. Dat wil zeggen dat er op dit moment geen 

gelijkheid is, dat vrouwen moeilijker toegang hebben tot allerlei voorzieningen, macht, 

inspraak, mogelijkheden tot zelfontwikkeling, veiligheid en zelfbeschikking. Het 

bestaan van feminisme impliceert dat vrouwen keuzes kunnen maken maar ook dat ze 

beperkt zijn door allerlei structuren. Zo, dat is ook weer opgelost. Je zou je kunnen 

afvragen of er nog debat nodig is  



De realiteit toont ons dat er misschien toch gewerkt moet worden aan een degelijke 

visie. Debatten over vrije keuze versus de dwingendheid van allerlei patriarchale 

structuren zie je terug in thema’s als het hoofddoekendebat, het prostitutiedebat, 

abortus, draagmoederschap, werk en armoede. De discussie is niet altijd even 

productief. 

Ook binnen links zitten deze concepten verweven. Marxistes analyseren het 

kapitalisme, een dwingende structuur die ons leven in alle aspecten beïnvloedt. Dit is 

vaak – onjuist – geïnterpreteerd als volledig determinerend: de onderbouw (de 

materiële omstandigheden waarin we leven) bepaalt de bovenbouw (hoe we denken). 

Natuurlijk is er dan nog steeds iets als “keuze” – anders was er nooit een beweging 

geweest die zich juist verzette tegen het kapitalisme. 

Enkele voorbeelden 

Werkloosheid 

Recent zien we een hernieuwde aanval op allerlei groepen met minder macht. 

Bijvoorbeeld werklozen worden voortdurend beschuldigd van te weinig moeite te doen. 

Zij kiezen er zogezegd voor om werkloos te zijn, het is hun individuele probleem dat ze 

geen werk hebben. Marokkaanse en Turkse werkloze vrouwen krijgen het verwijt niet 

genoeg te doen om jobs te zoeken1. Het discours over vrije keuze is hier gewoon een 

liberaal excuus om de structurele werkloosheid te verbergen. In de zogenaamde actieve 

welvaartsstaat – met de juiste woorden kan je alles verkopen – is het het individu dat 

het moet waarmaken, dat zichzelf moet empoweren, de uitdaging aangaan, 110% geven 

etc. Hoor je bij de winners of bij de losers. 

Abortus 

Is een vrije keuze discours dan altijd slecht? Dat nu ook weer niet. Bij recht op abortus 

gaat de hele feministische beweging ervan uit: de vrouw beslist. Wij willen dat er 

niemand beslist behalve de vrouw die zwanger is zelf. 

Langs de andere kant is het natuurlijk wel zo dat ook hier structuren een zware impact 

hebben: de sociaal – economische structuur (werkloos zijn is een handicap om een kind 

groot te brengen), het gezin als hoeksteen van de maatschappij (als alleenstaande een 

kind grootbrengen is ook niet evident), ideologisch structuren zoals de zuil van de 

katholieke kerk, enz. Deze laatste heeft jarenlang het debat gesaboteerd, wetten 



tegengehouden en heel wat vreselijke propaganda de wereld in gestuurd. Als mensen 

ervoor “kiezen” vrouwen hun eigen keuze te negeren en hen te dwingen ongewenst 

zwanger te blijven, als vrouwen zich schuldig voelen over abortus, dat komt allemaal 

door maatschappelijke structuren en ideologie die inwerken op de mensen. Vrije keuze 

is hier dan misschien eerder een principe dan een realiteit, een streefdoel dat we ooit 

willen bereiken. Zelfs het meest basale recht op zelfbeschikking over je eigen lichaam 

is geen recht in onze wereld. 

Hoofddoeken 

Over de islamitische hoofddoek zie je een gelijkaardig discours n.a.v. het verbod ervan 

voor loketbedienden in een aantal stedelijke diensten en voor leerlingen in het 

Gemeenschapsonderwijs, maar hierover is de feministische beweging – net als de rest 

van de maatschappij – nog steeds verdeeld. Moslima’s eisen het recht om een 

hoofddoek te dragen. Het is een kwestie van zelfbeschikking en godsdienstvrijheid. Een 

deel van de feministische beweging gaat uit van het principe dat de vrouw beslist. Wie 

zijn andere mensen om te mogen beslissen wat vrouwen op hun hoofd mogen of 

moeten zetten. Net als baas in eigen buik, baas over eigen hoofd2. 

Tegenstanders wijzen op de impact van o.a. patriarchale godsdiensten: vrouwen 

moeten zich bedekken zodat mannen zich kunnen gedragen. Ze komen dan heel snel 

met het argument dat vrouwen die een hoofddoek dragen een vals bewustzijn hebben 

en aanvaarden niet dat er heel wat feministische moslima’s zijn die een eigen 

interpretatie geven aan de koran en een eigen motivatie om de hoofddoek te dragen. 

Hier komt bij dat het debat helaas verziekt is door racisme en de kaping van het 

feminisme door allerlei politici in een goedkope pogingen tot scoren. 

Prostitutie 

Ook rond prostitutie woedt een gelijkaardig debat. Langs de ene kant hoor je klant-

uitbuiters vertellen dat het bij prostitutie – en seks – juist vrouwen zijn die de macht 

hebben en mannen controleren met hun seksualiteit3. De mannen hebben helemaal 

geen keuze, zij worden gedreven door hun aangeboren driften, gemanipuleerd door 

vrouwen – een, laten we eerlijk zijn, doorzichtige poging tot het ontlopen van 

verantwoordelijkheid. De prostituees worden hier afgeschilderd als de mensen in de 

interactie die wel vrije keuze hebben, de klant-uitbuiters zijn de arme slachtoffers. 



Postmoderne feministes – bien étonnés de se trouver ensemble – staan ook aan deze 

kant en hebben het voortdurend over de agency van prostituees, het problematiseren 

van het zich kritisch uitspreken over gedwongen prostitutie en mensenhandel, 

enzovoort. Sociologen en feministes in het veld hebben het over het verband met 

economische moeilijkheden, patriarchale ideologie, gebrekkige sociale 

omstandigheden tot en met directe dwang en de link met mensenhandel, die allemaal 

een impact hebben op geprostitueerde vrouwen. 

Vrije keuze of structuur, zo simpel is het dus niet, in elke context moeten we opnieuw 

kijken naar de realiteit en niet enkel naar abstracte principes. Dat is links feminisme: 

consequent de realiteit als uitgangsbasis nemen. Anne Philips – die in 2011 op een 

Vrouwendag kwam spreken in Brussel – hield toen een speech4 die deels over dit thema 

ging. Ook zij gelooft dat het keuze-structuur conflict in elke context opnieuw moet 

worden bekeken. 

Het belang van de context in deze debatten 

De debatten over keuze en structuur zijn op zich al moeilijk, maar ze vinden ook nog 

eens plaats in een moeilijke context. Er zijn verschillende niveaus van context in 

wisselwerking met elkaar: de directe menselijke interactie en de maatschappelijke 

structuren waarin die plaatsgrijpen en die vele vormen van ongelijkheid voortbrengen. 

Nemen we bijvoorbeeld het huidige prostitutiedebat over legaliseren of klanten 

aanpakken. Beide opties vinden goedmenende oprechte verdedigers en verdedigsters. 

Maar het is alweer niet zo eenvoudig. 

Tot de vrouwenbeweging in Zweden begon aan te dringen ook eens naar de “klant” te 

kijken, werd het debat voornamelijk gevoerd over de al dan niet vrije keuze van de 

prostituees. Niemand had het over de vrije keuze van de klanten om mensen te betalen 

en te gebruiken. Nu wordt het debat al eens omgekeerd: feministes vinden dat mannen 

andere keuzes moeten maken.5 

Maar anderzijds blijft het structureel kader dat vrouwen naar prostitutie drijft bestaan. 

Bovendien is prostitutie is een sector die jaarlijks miljardenwinsten oplevert. Zij die 

ervan profiteren, de pooiers willen hun handel natuurlijk veilig gesteld zien. Voor hen 

is legalisering een betere optie dan de klanten aanpakken. Maar wat ook de (wettelijke) 

regeling, zij zullen wegen zoeken om hun activiteiten verder te zetten. Dat is op zich 



geen argument voor of tegen welke optie ook maar het wijst wel op bijvoorbeeld het 

gevaar van een legalisering tout court. 

En waar staat het belang van de prostituees in dit debat. Dit overstijgt de vraag of ze 

een (vrije) keuze maakten of niet. Vrij alvast niet: kiezen vanuit armoede, want dat is 

meestal het geval, is geen vrije keuze. Armoede is een structureel gegeven. Strijd tegen 

(gedwongen) prostitutie vergt een strijd tegen armoede, welke optie (legalisering of 

klanten aanpakken) het ook haalt. En maatregelen die de individuele prostituee direct 

alternatieven biedt, die haar een decent leven garanderen. 

De kapitalistisch patriarchale omgeving heeft geleid tot een zeer verontrustende 

vermenging van prostitutie, mensenhandel en drugshandel. Seks voor geld en 

gewelddadige dwang, zijn die nog uit elkaar te houden, principieel en in de praktijk? 

Kan of moet men daarin, in het licht van de discussie keuze/structuur, het onderscheid 

blijven maken tussen keuze en dwang? 

Het is vanzelfsprekend dat we de kant kiezen van de prostituees, als seksistisch 

onderdrukte en uitgebuite groep. In een ander artikel gaan we verder in op dit 

specifieke debat. 

Onderdrukking en bewustwording 

When anyone practicing radical politics points out that free choice is a fairytale, 

and that all our actions are constrained within certain material conditions, this 

does not equate to saying we’re all infantilized, little drones unable to make 

decisions for ourselves. It just means we’re not all floating around in a cultural 

vacuum making decisions completely unaffected by structural issues like systemic 

economic inequality, racism and sexism.6 



Marxisme kent een concept van de 

klasse an sich en de klasse für sich. Dit gaat over de werkende klasse maar is ook 

interessant wanneer het toegepast wordt op vrouwen. Initieel is de werkend klasse een 

klasse an sich, een klasse die wel bestaat maar waarvan de meeste leden zich niet 

bewust zijn dat ze een klasse zijn. In die context past de idee van “vals bewustzijn”. 

Een klasse betekent een groep met eigen belangen, die in dit geval in conflict staan met 

de belangen van de kapitalisten. Maar als mensen zich daar niet van bewust zijn, 

nemen ze vaak de waarden van de overheersers over: rijk en arm is de normale gang 

van zaken, dus probeert iedereen een kapitalist te zijn, veel te bezitten, af te geven op 

“profiteurs” en dergelijke. Daardoor zijn wij als klasse zo gevoelig voor propaganda van 

de rijken, de nationalisten, het zwartmaken van werklozen enzovoort. 

Als meer en meer werkers zich bewust worden van de uitbuiting die we meemaken en 

dat we een groep zijn met belangen die conflicteren met de belangen van kapitalisten, 

worden we een klasse für sich, al blijft die klasse evenals haar organisaties heterogeen. 

Maar het besef is er dat we dat we een klasse zijn en kunnen we tegen onze 

onderdrukking vechten. In die context past de idee van klassenbewustzijn. 

Laten we die analyse eens naar analogie toepassen op vrouwen. Vrouwen kunnen we 

zien als een “klasse an sich”, omdat vrouwen een gedeelde sociale eigenschap hebben: 

een realiteit van patriarchale onderdrukking. Het doel van feminisme is dan die groep 

uitbouwen tot een “klasse für sich”, een groep die goed gevormd en georganiseerd kan 

handelen om een einde te maken aan die onderdrukking. Al blijft die groep uiteraard 

heterogeen en zullen verschillende (deel)groepen verschillende visies hebben, 

verschillende analyses maken, verschillende doelstellingen nastreven en verschillende 

acties ondernemen. 

Paternalisme en witte ridderproblemen 



Het is duidelijk dat er hier een gevaar voor paternalisme inzit. Veel mensen hebben wel 

eens een gesprek gehad met een linkse, nogal dogmatisch doordrammende kerel die je 

eens gaat zeggen hoe alles precies in elkaar zit. Politici pleiten voor de bevrijding van 

vrouwen “ergens ver weg zeker niet in dit land (tenzij het vrouwen zijn die een 

hoofddoek dragen, ook een geliefkoosde doelgroep)” of rechtvaardigen er oorlogen 

mee. NGO’s – de nieuwe kolonialisten – komen overal met veel geld zwaaien om een 

in het Westen uitgestippeld beleid op te leggen7. Helpen doet het niet vaak. De idee dat 

anderen beter zouden weten en dan ook moeten beslissen hoe je moet denken en 

handelen, is niet echt iets wat tot bevrijding leidt, ook al is het misschien “goed 

bedoeld”. De rechtvaardiging van die goede bedoeling door de ander een “vals 

bewustzijn” toe te schrijven is integendeel bijzonder onderdrukkend. Want wie bepaalt 

of een bewustzijn vals of niet is. Op algemeen theoretisch niveau is het eenvoudig. Op 

het niveau van mensen van vlees en bloed is dat heel wat anders. Hoe pakken we het 

dan wel aan? 

Het persoonlijke is politiek 

Zich bewust worden van seksistische onderdrukkende gendermechanismen kan maar 

door eigen ervaringen, gesprekken met anderen, verder reflecteren… Binnen het 

feminisme is er altijd een belangrijke stroming geweest die bewust worden als heel 

belangrijk ziet en daarvoor dan ook bewustwordingsgroepen organiseert – ook 

praatgroepen genoemd, in het Engels consciousness raising. Het samen ontdekken 

van allerlei zaken leidde dan tot theorie, een theorie ontstaan vanuit de praktijk – in 

plaats vanuit een ivoren toren. De bedoeling was altijd te praten en samen te 

ontdekken, maar niet om verwijten te maken. Deze aanpak is samengevat in de 

beroemde slogan het persoonlijke is politiek. 

Consciousness raising is the major technique of analysis, structure of organization, 

method of practice, and theory of social change of the women’s movement. In 

consciousness raising, often in groups, the impact of male dominance is concretely 

uncovered and analyzed through the collective speaking of women’s experience, 

from the perspective of that experience. 

– Catharine A. MacKinnon 

Wij zijn van mening dat deze werkmethode nieuwe aandacht verdient en kan leiden tot 

een beter kader voor problemen op te lossen en een feministische beweging uit te 

bouwen. Op die manier kunnen we vanuit een veelheid aan perspectieven vertrekken 



en de basis leggen voor zowel een groot bereik als een stevige weerstand tegen de 

seksistische hegemonie. Ook het opbouwen van solidariteit tussen vrouwen zou 

hiermee geholpen kunnen worden. 

Besluit 

We kunnen niet a priori de keuze maken tussen de nadruk leggen op keuze of op de 

impact van structuren. Voor een werkelijk progressieve politiek zullen we in elke 

context opnieuw het debat moeten aangaan en alle aspecten analyseren. 

Het liberalisme vierde jarenlang hoogtij in de feministische beweging, een beweging 

die verzwakt was na de tweede golf – in het Westen dan toch – en geen effectieve 

weerstand kon bieden aan de golf van neoconservatisme en neoliberalisme. Met 

liberalisme kom je al ergens, maar niet de hele weg. Het kortzichtig staren op “vrije” 

keuzes is geen oplossing, langs de andere kant is ook het paternalistisch op voorhand 

uitdenken van de perfecte principes geen oplossing. Wij pleiten dan ook voor het 

inzetten van o.a. bewustzijnsgroepen om op een niet-veroordelende manier 

voortdurend samen te kunnen bouwen aan inzicht en actie. 

Voetnoten 

1 

http://www.demorgen.be/dm/nl/996/Economie/article/detail/1782454/2014/01/2

8/Slechts-1-op-de-3-Marokkaanse-en-Turkse-vrouwen-heeft-een-job.dhtml 28 

januari 2014 , waarop dan geantwoord is door Ella vzw 

2 Zie o.a. de organisatie BOEH http://baasovereigenhoofd.be/ en ook hun actieve 

Facebookpagina 

3 http://tweedesekse.wordpress.com/2011/12/05/prostitutie-deel-3-een-eerste-kijk-

naar-de-klanten/ – de overeenkomst met de meer problematische delen van 

godsdiensten is duidelijk 

4 Haar speech is te lezen op http://www.vrouwendag.be/vrouwendag/118-39ste-

vrouwendag-2010-brussel/273-39ste-vrouwendag-2010-brussel 

5 Een omkering die ook het hedendaagse denken over geweld op straat kenmerkt: 

vroeger werd van vrouwen gevraagd thuis te blijven ‘s avonds, zich “netjes” te kleden 



en liefst met een begeleider op stap te gaan, nu zie je vaker en vaker de eis dat het de 

daders zijn die aangepakt moeten worden, die andere keuzes moeten maken om het 

banaal te zeggen. Mensen met meer macht blijven gemakkelijk buiten schot, en het is 

de verdienste van de feministische beweging om dit soort verdoken mechanismen aan 

de kaart te stellen. 

6 Meagan Tyler, 10 myths about prostitution, trafficking and the Nordic model, 

Feminist Current 

7 Een kritische historisch blik op campagnes tegen vrouwenbesnijdenis en het recht op 

interventie, An Van Raemdonck, juli 2013, Uitgelezen (Rosadoc) 

 


