
Links verzet heruitvinden in postmoderne tijden 
Posted on 28 March, 2014 by tikara  

Jenny Walry, 2003 [1] 

Deze tekst verscheen oorspronkelijk in Samenleving en Politiek en staat ook op het 

Marxistisch Internet Archief. 

Het kapitalisme, zoals trouwens alle systemen totnogtoe, heeft sinds haar oorsprong 

altijd winnaars en verliezers gekend. Het kenmerkt zich door inherente tegenstellingen 

die verantwoordelijk zijn voor sociale ongelijkheid. Crisis én verzet zijn dan ook 

wezenlijk voor iedere vorm van kapitalisme. Verschillende vormen van verzet vormen 

de hoofdbrok van deze bijdrage. 

Dat zich op dit ogenblik een crisis in het kapitalistisch wereldsysteem voordoet, daar 

gaat ongeveer iedereen mee akkoord, zowel de werkgevers als werknemers, de staat, 

de partijen, de civiele maatschappij, als de bevolking in het algemeen. Over de aard van 

de crisis lopen de meningen uiteen. Werkgevers, bankiers, aandeelhouders (en de 

organisaties die hen ondersteunen, IMF[2], WTO[3], Wereldbank) beschouwen de 

crisis als economisch, door de kwakkelende economie en de moeilijkheden in de 

financiële beurzen die daarmee samengaan. Over de resterende macht van de staten is 

er veel discussie, maar in ieder geval bevinden ze zich in een crisis van legitimiteit. Ze 

zien hun onderhandelingsmacht afbrokkelen door de stijgende macht van de 

internationale instituties (EU bijvoorbeeld). Ze zijn steeds minder in staat om 

nationale regelgeving door te drukken. Ze reageren dan ook meestal door ad hoc 

politieke reguleringen op de sociale onrust (die voortkomt uit de maatschappelijke 

spanningen) als reactie op crisissen. Voor de meeste werknemers, dus voor het gros 

van de bevolking, is de crisis sociaal: stijgende werkloosheid, dalende koopkracht, 

tendens naar afbraak van de sociale zekerheid, toenemende privatisering, de 

wettigheid van de vakbonden staat ter discussie; de ongelijkheid tussen arm en rijk 

stijgt[4], enzovoort. De oplossingen die men voor de crisissen van het kapitalisme naar 

voren schuift, zijn afhankelijk van de interpretaties ervan en van de ideologie waar men 

achterstaat. 

Het kapitalisme, zoals trouwens alle systemen totnogtoe, heeft sinds haar oorsprong 

altijd winnaars en verliezers gekend. Het kenmerkt zich door inherente tegenstellingen 

die verantwoordelijk zijn voor sociale ongelijkheid. Crisis én verzet zijn dan ook 

wezenlijk voor iedere vorm van kapitalisme. Verschillende vormen van verzet vormen 

de hoofdbrok van deze bijdrage. 



Ze vallen uiteen in drie grote strategieën. De meest verspreide is de behoedzame 

neoliberale indoctrinatie, waar ik slechts summier op inga. De nadelige gevolgen van 

die aanpak willen neokeynesiaanse regulatietheorieën aanpakken door een zo klein als 

mogelijk deel van de koek af te staan aan de kapitalisten om de rest van de koek te 

redden (beveiligen) voor een zo groot mogelijk deel van de bevolking. Daarnaast 

bestaan bewegingen die een postkapitalisme mogelijk achten en de huidige situatie van 

winnaars en verliezers willen ombuigen tot een win-win situatie. Ik beklemtoon dat er 

een groot verschil bestaat tussen acties om de misstanden en excessen van het 

kapitalisme te milderen en verzet en acties waarin men de logica van het kapitalisme 

verwerpt. 

Ik geef me niet over aan pessimisme, cynisme, fatalisme of nihilisme, maar sluit me 

aan bij Wallerstein die de huidige wereldsituatie schetst als een “overgangschaos” “die 

ons zowel nieuwe kansen biedt, als ons verregaand in de war brengt.” (Wallerstein 

2003, p.92). 

Het neoliberaal kapitalisme 

Het best gekende en wijd aanvaarde antwoord op de crisis is dat van het 

neoliberalisme. Neoliberalen, die de crisis economisch interpreteren, gaan ervan uit 

dat door het “aanzwengelen” van de economie, dit is toename van de economische 

groei, de winsten zullen kunnen behouden blijven en liefst zelfs groter worden. De 

belangrijkste strategieën zijn een zo groot mogelijke productie- en 

productiviteitsstijging waardoor het kapitalistische systeem zich over de regio’s die er 

nog niet of slechts gedeeltelijk zijn in opgenomen, uitbreidt. Het doel is de koopkracht 

doen toenemen, zodat de productie alsmaar kan stijgen, zonder in een crisis van 

overproductie te verzeilen. Neoliberalen hanteren een uitgesproken productivistisch 

model. Andere mogelijkheden wijzen ze van de hand. Daarom wordt hun ideeëngoed 

dan ook als een “pensée unique” omschreven. 

De economische en sociale instabiliteit die we nu meemaken heeft de accumulatie van 

winst als meest fundamentele oorzaak en niet de globalisering. Winstaccumulatie 

maakt economische groei noodzakelijk en dit is de reden dat het kapitalistische 

systeem zich wereldwijd verspreidt. Dat er ecologische grenzen aan de kapitalistische 

groei bestaan en dat de daling van de winstvoet op langere termijn onvermijdelijk is 

(Wallerstein, 1998) lijken de neoliberalen niet te beseffen, of er toch op korte termijn 

geen rekening mee te houden. Vele “verliezers” van de kapitalistische logica blijven zich 

jammer genoeg bij de kapitalistische ideologie aansluiten. De kapitalistische manier 



van leven en denken maakt deel uit van onze (westerse) identiteit en juist daardoor is 

verzet ertegen zo moeilijk. 

Neokeynesiaanse regulatietheorieën 

Er bestaat een brede politieke stroming die het kapitalisme als systeem niet in vraag 

stelt, maar toch zeer verschillend is van het neoliberalisme. Die oriëntatie kan men 

grosso modo de neokeynesiaanse regulatietheorie noemen die past binnen het op 

compromissen gebaseerd sociaal model van de welvaartsstaat. Ze wil op economisch, 

sociaal en politiek niveau regelingen treffen om de scherpe kanten van het kapitalisme 

voor het gros van de bevolking zoveel mogelijk te verzachten. Neokeynesiaanse 

modellen vertrekken van de bestaande economische, sociale en politieke tendensen. Ze 

houden rekening met de evolutie en de structuur van het bestaande kapitalisme, en 

zien de versnelling en de veralgemening van de economische globalisering als het 

meest invloedrijke aspect van de vlug veranderende maatschappij. Ze wijzen “wilde 

economische groei” af, maar stellen groei op-zich niet in vraag. Regulering slaat op het 

in zekere mate plannen en controleren van economische, politieke en sociale 

gegevenheden en op het (bij)sturen ervan. Deze theorieën stellen vertrouwen in de 

mogelijkheid tot veranderingen via democratische, regelgevende politieke instituten. 

Er steekt in zekere zin een neomarxistische tendens in die strekking: “neo” omdat ze 

de strikte arbeidswaardeleer verlaat en omdat ze een postkapitalistisch systeem niet 

bespreekbaar vindt; “marxistisch” omdat ze rekening houdt met de inherente 

tegenstellingen van het kapitalisme die noodzakelijkerwijze tot crisissen en 

instabiliteiten leiden (een centraal thema in Marx’ economische theorie). Dit 

“institutioneel-regulatiemodel” wordt zowel door sociale liberalen als door 

sociaaldemocraten (van socialistische en christelijke oorsprong) naar voren geschoven. 

We kunnen niet spreken van dé regulatietheorie. Voor ieder specifieke vorm van 

kapitalisme, zullen specifieke politieke en sociale reglementeringen nodig zijn om de 

negatieve effecten ervan te verlichten. 

Vanuit een beschrijving van de huidige situatie (waarin de meeste aandacht wel uitgaat 

naar de sociale crisis in het Westen), wordt gespeculeerd over mogelijkheden op sociale 

verbetering nu en in de toekomst. En de vraag rijst hoe de maatschappij er zou kunnen 

uit zien als competitie wordt ingedijkt en als er een meer sociaal model dan dat van het 

neoliberalisme tot stand zou komen. In tegenstelling tot het neoliberaal model, dat een 

stringent “pensée unique” verdedigt, biedt het regulatiemodel een meer open 

perspectief, waarin vele uiteenlopende mogelijkheden denkbaar zijn: “… the regulation 



perspective sees the new rulebook of capitalist life as only partially written with room 

for many more co-authors.” (Elam, 1994 p.66) 

Regulatiemodellen plaatsen de staat als moderator tussen tegengestelde krachten 

(arbeid en kapitaal), maar zien ook wel dat de nationale staten, door de doorgedreven 

internationalisatie, steeds minder hun verdelende functies kunnen uitoefenen. De 

regulatietheorie zoekt naar oplossingen, zowel voor de legitimiteitscrisis van de staat 

als voor de crisis van het huidige economische systeem. 

De neokeynesiaanse voorstellen verwerpen het bestaan van markten niet, maar 

schrijven er een andere functie aan toe: markten zouden de concurrentie kunnen 

intomen en meer de aandacht richten op wederkerigheid en samenwerking, door 

individuele en gemeenschappelijke activiteiten beter te coördineren. (Elam 1994, p. 57) 

Dit zou de cohesie van de maatschappij ten goede komen, in plaats van ze uiteen te 

rukken en te fragmenteren (wat nu, in een maatschappij die gefixeerd is op 

winstmaximalisatie wel het geval is.) Regulatietheoretici wijzen de idee van verdere 

economische groei niet af en tegelijk spreken ze zich uit voor duurzame ontwikkeling. 

Die twee ontwikkelingen kunnen echter niet samengaan. Ik verklaar me nader: 

kapitalisme vereist voortdurende economische groei; economische groei pleegt echter 

roofbouw op grondstoffen en op het milieu. Wil men de ecologische ramp vermijden 

dan moeten het enorme energie- en grondstoffenverbruik en de overdadige ontginning 

en vervuiling van natuurgebieden teruggeschroefd worden. Dan pas kan ontwikkeling 

duurzaam zijn. 

Het verwijt van sommige linkse richtingen dat neokeynesianisme geen feitelijk verschil 

maakt met het neoliberalisme, wil ik hier toch tegenspreken. Regels, wetten en 

overeenkomsten wat arbeidsvoorwaarden, lonen, sociale zekerheid en ook 

milieunormen betreft, zijn niet weg te denken, ook op wereldniveau. Het neoliberaal, 

productivistisch model zal zeker proberen de kosten die deze maatregelen 

meebrengen, zoveel als mogelijk af te wentelen (op de staat bijvoorbeeld) om de 

winsten zo hoog mogelijk te kunnen handhaven. Het regulatiemodel integendeel ziet 

deze uitgaven niet als “kosten” maar als noodzakelijke middelen om tot een betere 

sociale verdeling en een minder vervuilde wereld te komen. Zo zouden ook op langere 

termijn het (arme) Zuiden en het (rijke) Noorden tot gemeenschappelijke sociale 

overeenkomsten en milieunormen kunnen komen. De regulatietheorie biedt middelen 

aan om de neerwaartse sociale spiraal, ontstaan door de alomtegenwoordige 

neoliberale strategie, in een meer sociale richting te sturen. Het regulatiemodel is 



socialer dan het neoliberale, zonder echter, zoals gezegd, de logica van het kapitalisme, 

waarin kapitaalaccumulatie cruciaal is, af te schrijven. 

Postkapitalistische strekkingen 

Doctrines die zich verzetten tegen het kapitalistisch systeem, die het met andere 

woorden willen vervangen door één of ander postkapitalisme kennen verschillende 

vormen. Eerst neem ik de “klassieke” revolutionaire inzichten kort door. 

Het “winterpaleismodel” 

Dit soort revolutietheorie die de idee van de totale, plotselinge machtsovername 

hanteert, bespreek ik omdat sommige groepen binnen (klein) links dit gedachtegoed 

nog steeds aanvaardbaar én haalbaar vinden. Revolutietheorieën leggen uiteenlopende 

accenten, maar ze gaan alle uit van een vaste, onveranderlijke en duidelijk omschreven 

blauwdruk voor de toekomstige maatschappij. Deze visie leidt logischerwijze tot een 

éénpartijstelsel, waarin men maatschappelijke homogeniteit boven heterogeniteit en 

centralisering boven decentralisering verkiest. Revolutietheoretici keren de analyse 

van de rechterzijde om: economische gelijkheid is belangrijker dan politieke gelijkheid. 

Maar al wie een democratische en rechtvaardige maatschappij aanbeveelt, weet 

ondertussen dat vrijheid en gelijkheid onverbrekelijk met elkaar verbonden zijn. 

Die revolutietheorieën baseren zich op een “twee stappen” strategie (Wallerstein 

2003): eerst de staatsmacht veroveren, en daarna de wereld verbeteren. De nadelen 

van deze zienswijze zijn duidelijk. De verwachtingen van de “twee stappen” strategie 

werden nog nooit ingelost omdat de nieuwe regimes niet in staat bleken de tweede stap 

te volbrengen. Wie de wereld wil verbeteren, zal de heterogeniteit van het 

maatschappelijk veld niet mogen negeren en weten dat strenge centralisering te veel 

macht in handen geeft van een kleine groep. De geschiedenis toont ook dat zodra 

degenen die de revolutie aanvoeren zich als gezag vestigen, de idealen afkalven en 

veranderen in iets anders. Een strategie voor maatschappelijke verandering waarbij de 

toekomstige maatschappijstructuur vastligt, loopt uit op het gebruik van middelen die 

volledig in strijd zijn met het vooropgestelde doel, namelijk een rechtvaardiger 

maatschappij. In de Westerse wereld bleef “oud” links lange tijd geloven in de 

“winterpaleis”revolutie niettegenstaande haar evidente debacles. Kleine linkse 

strekkingen blijven zich nog altijd aansluiten bij dit gedachtegoed en zien de oorzaken 

van het niet realiseren van zo’n revolutie als tijdelijke tegenslagen. Het is nochtans 

overduidelijk dat er nu en hier geen basis voor revolutie bestaat en dat zelfs indien die 



zou bestaan, de jammerlijke gebeurtenissen van de Russische en de meeste andere 

revoluties zich best niet herhalen. 

Wallersteins voorstel 

De laatste jaren hebben zich strategieën gevormd die de kapitalistische 

productiewijze[5] afzweren, maar per se de fouten van de “klassieke” revoluties willen 

vermijden. Voor dit deel van de uiteenzetting ga ik uit van verschillende auteurs[6]. 

Wallerstein, volgens mij de koploper in deze strekking, stelt een strategie voor de 

mondiale linkerzijde voor. Hij suggereert een route om de groteske ongelijkheid en de 

sociale en ecologische verspilling aan te pakken. 

Volgens Immanuel Wallerstein staat de winstaccumulatie, de wezenlijke factor voor de 

logica van het kapitalisme in het huidig kapitalistisch systeem, onder sterke druk. De 

kosten die de werkelijke winsten bedreigen, stijgen voortdurend door de 

maatschappelijke evolutie en zijn niet te stuiten. Zowel de arbeidskost, de 

belastingsdruk als de productiemiddelen — grondstoffen, machines, technologische 

vernieuwingen — worden op lange termijn voor de werkgevers steeds duurder. 

Pogingen om die kosten af te remmen zijn ontoereikend gebleven en zijn altijd van 

korte duur. Wallerstein suggereert dat die kosten altijd maar meer zullen stijgen met 

een gestage afname van de winstvoeten als noodzakelijk resultaat. In zijn Utopistics 

(1998), tweede hoofdstuk vooral, wijst Wallerstein op de onontkoombaarheid van die 

trend. Daardoor bevindt het kapitalistisch systeem zich nu duidelijk in een impasse, 

zodat een overgang, naar één of andere vorm van postkapitalisme onvermijdbaar zal 

worden, een systemic transition. Wallerstein ziet deze overgang niet voor vandaag of 

morgen, maar schat de afsluiting van het kapitalistisch wereldsysteem voor over zo’n 

50 à 100 jaar. Voor ons lijkt dit lang, maar voor een historicus die wereldsystemen 

bestudeert, is dit een korte termijn. Wallerstein als systeemtheoreticus benadrukt sterk 

dat een maatschappelijk systeem in een relatief evenwicht of zelfs bij grote sociale, 

economische en politieke storingen, zich meestal na een korte periode van instabiliteit 

opnieuw in een relatief evenwicht herstelt. Maar als een systeem steeds ernstiger en 

onafwendbare crisissen doormaakt, betekent dit dat de mechanismen om het tot een 

relatief evenwicht terug te brengen niet meer werken. Op dit ogenblik zit het 

wereldsysteem in zulke chaotische overgangsperiode dat men geen eindresultaat kan 

voorspellen. Er zit teveel “ruis” in het systeem: “de interne tegenstellingen van het 

systeem kunnen niet meer bedwongen worden” “waardoor (het) op een bepaald 

moment kan bifurceren met een ongekend eindresultaat” (Wallerstein, 2003 p. 84 en 

88). De transities naar postkapitalisme kunnen verschillende richtingen uitgaan en 



verschillende politieke vormen aannemen. Ze kunnen ofwel een rechtvaardiger 

maatschappij met minder onderdrukking en ongelijkheid tot stand brengen, ofwel ons 

in een maatschappij doen belanden die nog onrechtvaardiger is dan wat we nu kennen. 

Wat zijn volgens Wallerstein de voorwaarden voor een overgang in de positieve 

richting? Eerst en vooral een nauwkeurige analyse met als “centraal uitgangspunt het 

moderne, kapitalistische wereldsysteem”, alsook de bestudering van de geschiedenis 

van dit systeem. Maar analyse zonder praktijk leidt niet tot de gewenste resultaten. 

Praktijk vereist organisatie. Tot voor kort meende de linkerzijde dat die organisatie 

hiërarchisch en sterk gecoördineerd moest zijn om efficiënt te kunnen zijn. Die 

veronderstelling is volgens Wallerstein verkeerd. De huidige samenleving is zo 

complex en bestaat uit zoveel uiteenlopende levensgewoonten en culturen (die dan nog 

vaak op hetzelfde grondgebied moeten samenleven) dat de problemen die zich stellen 

te divers zijn “om een systeem van democratisch centralisme te laten functioneren” 

(Wallerstein 2003, p.88). Hiermee zweert Wallerstein de uitgangspunten van de hier 

besproken revolutietheorie af. De laatste jaren onderstreepte de nieuwe linkerzijde dit 

gezichtspunt en ontwikkelde ze een nieuwe stijl die niet-hiërarchisch en 

gedecentraliseerd is en veel breder reikt dan parlementaire politiek. Coalitievorming 

moet niet alleen opgebouwd worden tussen verschillende partijen, maar ook allerlei 

sociale bewegingen tijdelijk kunnen insluiten. Naast analyse en praktijk zullen we ook 

de begrippen die we overerfden van de 19e eeuw op de korrel moeten nemen. De 

kapitalistische denkpatronen (in termen van concurrentie, productiviteit, economische 

efficiëntie en zo meer) zijn zo vastgeroest in ieder van ons, dat ze niet alleen aan 

herdenking toe zijn, maar dat we ze moeten “ontdenken” (Wallerstein, 1991). In ieder 

geval kunnen we trachten ons niet te laten “meezuigen in een spiraal van hiërarchische 

en niet-egalitaire waarden.” “…: het zal niet eenvoudig zijn. Maar het spel is zeker de 

moeite waard” (Wallerstein 2003, p.93). 

De vorming van coalities moet volgens Wallerstein drie hoofdlijnen vasthouden. In de 

eerste plaats zal de neoliberale retoriek als blufpoker moeten doorgeprikt worden. 

Daarnaast zullen de linkse groepen een positief programma moeten voorstellen dat 

niet enkel focust op de ongelijkheid en de onderdrukking binnen de economische 

structuren (zoals in de jaren ’60), maar ook ongelijkheden, veroorzaakt door gender, 

ras, handicap, seksuele voorkeuren enz. ernstig neemt, zonder nochtans het pleidooi 

voor de socialisatie van de productiemiddelen te verwaarlozen. Gelukkig staan het 

laatste decennium de kwesties van veelvoudige ongelijkheden weer op de linkse 

agenda. Ten derde zal meer aandacht moeten gaan naar de wereldwijde ongelijkheid, 

qua rijkdom, macht en privileges. De “kloof” tussen arm en rijk moet worden gedicht. 



Wallerstein benadrukt dat de relatief “betere” regimes (het Westen) een kleine 

minderheid vormen en dat hun welvaart niet realiseerbaar is over heel de wereld. Die 

welvaart bestaat integendeel juist door de polarisatie van het huidig wereldsysteem. 

Vele mensen vrezen dat als de logica van het kapitalisme zou verdwijnen, tezelfdertijd 

de open maatschappij en de productieve efficiëntie zouden verloren gaan. Volgens 

Wallerstein is deze vrees ongegrond. Hij meent dat scholen, universiteiten, hospitalen 

die zich niet op winsten richten, zeker niet minder efficiënt werken dan deze die wel 

winst maken. Winstvorming is dus zeker niet de ultieme motivatie voor efficiëntie[7]. 

Wallerstein is ervan overtuigd dat het mogelijk is het grootste deel van de voordelen 

van het privé-bezit over te nemen en tegelijkertijd de nadelen ervan te verminderen. 

Dergelijke structuren functioneren al lang in grote Amerikaanse universiteiten en 

ziekenhuizen. Die instellingen zijn zeker niet inefficiënt of “technologisch achterlijk” 

als men ze vergelijkt met instellingen die gericht zijn op kapitalistische winstvorming. 

Efficiëntie om winst te realiseren, blijft dan wel nodig, maar de winsten worden 

geherinvesteerd in de bedrijven — bijvoorbeeld om de productiemiddelen te 

vernieuwen of te vervangen — en niet om aandeelhouders uit te betalen. De niet terug 

geïnvesteerde winsten kunnen sociale noden lenigen, zodat naast economische 

efficiëntie ook sociale efficiëntie een belangrijke rol kan spelen. 

Vanzelfsprekend zal er altijd een of andere vorm van markt noodzakelijk blijven. 

Wallerstein noemt dit de “echte” markt in een behoefte-economie, waarin geld 

ruilmiddel is en geen doel op zich en die niet geleid wordt door winstaccumulatie. Het 

is een sociaaleconomische markt van vraag en aanbod. 

Het fundamentele probleem dat moet worden bestreden binnen de kapitalistische 

logica is de veralgemeende commodificatie[8]. Om commodificatie tegen te gaan, moet 

het kapitalistisch winstprincipe opgeheven worden. Pas dan maakt een sociaal 

rechtvaardiger systeem een kans. Dat dit geen sinecure is, weet Wallerstein allerbest. 

De politieke krachten die zich juist oriënteren op het kapitalistisch winstprincipe staan 

immers veel sterker dan de politieke krachten die er willen van afstappen. 

Gedecentraliseerde non-profit structuren zijn “alleszins de na te streven richting.” 

(Wallerstein 2003, p.91) Dat er nog veel doe- en denkwerk nodig zal zijn, daarvan is 

Wallerstein zich meer dan bewust. Maar, zegt hij “Op zijn minst lijkt me dit een idee 

waarover we op een ernstige manier moeten discussiëren.” (Wallerstein 2003, p.91) De 

voorstellen die Wallerstein doet, maken meer kans te slagen in de overgangschaos die 

we nu kennen, dan in een relatief meer stabiele maatschappij. We beginnen er best hier 

en nu aan, zonder dogmatisme maar met veel ernst. 



De erkenning vandaag van de mislukking van gisteren maakt het mogelijk — niet zeker! 

— om morgen de linkse doelstellingen te bereiken. Wallerstein zegt dat grote 

onzekerheid blijft, maar dat de hoop op een rechtvaardiger postkapitalistische 

samenleving misschien wel voor het eerst werkelijk tot stand kan komen. Hij ziet een 

mogelijkheid (geen noodzakelijkheid) tot progressiviteit. Hij verdedigt deze hoop 

niettegenstaande hij er zich zeer van bewust is dat de geschiedenis tot nu toe een 

opeenvolging is van systemen waarin rijkdom, macht en privilege de overhand hebben. 

Wallerstein maakt geen ontwerp of blauwdruk voor een toekomstige perfecte 

maatschappij, maar doet enkel een paar voorstellen voor een betere en historisch 

mogelijke maatschappij. 

Politiek van blokvorming 

Naast Wallerstein opvattingen ontwikkelde zich sinds 1985 (Laclau & Mouffe) een 

politiek van “blokvorming” en van “alternatieve praktijken” (Aubenas & Benasayag, 

2002). Die voorstellen zijn in meerdere of mindere mate geïnspireerd door het 

postmodernistisch gedachtegoed. Postmodernisme kent vele vormen en graden. Om 

niet in simplisme te vervallen en ofwel postmodernisme op te hemelen ofwel het te 

beladen met alle denkbare negatieve kenmerken is het noodzakelijk een grof 

onderscheid te maken tussen twee toch wel erg verschillende soorten 

postmodernismen. In een artikel van 1999 onderscheidde ik daarom een nihilistisch 

en een constructief, heropbouwend postmodernisme. 

Het nihilistisch postmodernisme is een extreme vorm van postmodernisme dat zeer 

sterk heterogeniteit, verschil en pluralisme benadrukt. Daar is op zich niets verkeerds 

mee, zeker als we weten dat de werkelijkheid zovele psychologische, politieke, sociale, 

economische en culturele verschillen toont. Dit extreem postmodernisme beschouwt 

de maatschappij als een totaal chaotische verzameling (wat min of meer correct is), 

zonder onderliggende realiteit of structuur (wat niet correct is). Alleen dat wat aan de 

oppervlakte ligt, zou bestaan. Die denkrichting gaat zo ver dat ze ook mensen als 

radicaal verschillend van elkaar beschouwt, waardoor iedere vorm van consensus, 

continuïteit en eenheid wordt uitgesloten. Anders gezegd: de voorwaarden voor iedere, 

ook tijdelijke groepsvorming en voor gelijk welke vorm van collectieve actie en verzet 

zijn noch mogelijk, noch zinvol. Daarmee verlaat men de progressieve erfenis van de 

verlichting totaal. 

Constructief postmodernisme accentueert ook sterk verschillen, pluralisme en 

heterogeniteit, maar in een minder extreme mate. In tegenstelling tot de nihilistische 

vorm van postmodernisme behoort groepsvorming en collectieve actie tot de 



mogelijkheden. Door nadruk te leggen op verschillen en niet op eenheid betekent 

constructief postmodernisme toch een trendbreuk met het modernisme. Dit 

constructief postmodern discours waarvan Laclau & Mouffe (1985) de voorlopers 

waren, streeft naar een creatieve herinterpretatie van de politiek. 

Het onderscheid tussen nihilistisch en constructief postmodernisme is in deze tekst 

belangrijk, omdat de “nihilistische” vorm geen enkele mogelijkheid tot verzet ziet of 

nodig acht, terwijl de constructieve vorm wel politieke acties voorstelt. Die acties 

worden gevoerd door wat men gemakshalve “de nieuwe sociale bewegingen” noemt. 

Daarin zijn uiteenlopende minderheden werkzaam: feministen, homo’s en lesbiennes, 

vredes- en milieuactivisten, en zo meer. Het zijn stuk voor stuk groepen die zich veelal 

in de steek gelaten voelen door de partijen, vakbonden, de wetenschappelijke wereld 

en de officiële levensbeschouwelijke organisaties, wat hun eigenheid en specifieke 

onderdrukking betreft[9]. 

Dit soort “postmodern” verzet dat, naargelang de actiegroepen, de logica van het 

kapitalisme afkeurt, is qua organisatievorm zeer verschillend van de “klassieke” 

revoluties, maar ook van de organisatievormen van het neoliberalisme én van de 

regulatietheorie. Constructief postmodernisme ziet organisatie als een los netwerk van 

groepen en individuen en verwerpt de piramidale en hiërarchische organisatievorm 

waarmee we het meest vertrouwd zijn in ons dagelijks leven (in gezinnen, scholen, 

klinieken, kerken, partijen, vakbonden, bedrijven). In tegenstelling tot de 

revolutionaire theorieën weigeren ze het idee dat politieke partijen of intellectuelen 

zouden kunnen spreken “in naam van het volk, de mens, de maatschappij”. Het 

principe van een netwerk van gelijken in een netwerkorganisatie is van cruciaal belang. 

Het constructief postmodernisme gaat ervan uit dat mensen hun identiteit niét enkel 

en zeker niet in de eerste plaats vormen vanuit hun politieke en economische situatie, 

maar vooral vanuit hun geslacht, hun historische en culturele achtergrond en de sociale 

posities die ze in de maatschappij innemen (migrant of Europeaan, gevangene of vrije 

burger, man of vrouw, gehandicapt of niet, wonend in een sloppenwijk of in een 

villawijk, al dan niet geregulariseerde immigranten enz.). Mensen komen, anders 

gezegd, vanuit hun “anders-zijn” tot een zekere “collectieve identiteit”. 

Politiek van blokvorming, ook wel de “politiek van de verschillen” (politics of 

difference) of micropolitiek genoemd, is de strategie van het constructief 

postmodernisme. 



Vele soorten blokvorming zijn mogelijk[10]. Ze gaan er alle van uit dat actie en verzet 

barsten zullen creëren in de huidige economische en politieke hegemonische 

structuren die dan kansen bieden voor radicale politieke alternatieven. De beste 

resultaten zijn te verwachten als het verzet zich richt op de “zwakke plekken” in de 

bestaande structuren. Als de politieke vertegenwoordigers verdeeld zijn bijvoorbeeld 

over de manier waarop de milieuproblematiek of het wapenbeleid worden aangepakt, 

dan maken milieugroeperingen of vredesbewegingen meer kans (een deel van) hun 

eisen door te drukken. 

Meestal richt blokvorming zich op relatief kleine deelterreinen en heeft ze ook korte 

termijndoelen. Soms gaat het slechts om een eenmalige en punctuele actie. Als voor 

het welslagen van dergelijke strijd toch leiders naar voren komen, zal hun leiderschap 

verdwijnen als de actie is afgerond. 

Als een blok gevormd wordt door groepen die veel macht hebben, zal hun strijd vlugger 

vruchten afwerpen dan als het blok bestaat uit bewegingen met weinig of geen macht. 

Zo zal blokvorming tussen vluchtelingen en mensen-zonder-papieren niet gemakkelijk 

tot resultaat leiden, tenzij een relatief groot deel van de publieke opinie zich achter hun 

eisen stelt. Ik meen dat het een ingeworteld misverstand is dat het publiek, het volk, 

geen macht zou kunnen uitoefenen. Een eis van een erg kleine minderheid kan zich 

uitzaaien en de weg vinden naar een bredere blokvorming. Als dit blok in staat is de 

sociale rust[11] ernstig te verstoren, dan wordt gedeeltelijk aan hun eisen voldaan, 

omdat grote verdeeldheid binnen een maatschappij die maatschappij kan doen 

uiteenvallen. Soms leidt micropolitiek tot macropolitiek: de arbeidersbeweging (de 

“oude” sociale beweging) leidde tot een wettelijke werkdag van acht uren; vanuit 

feministische bewegingen zijn politieke eisen gegroeid zoals vrouwenstemrecht, gelijk 

loon voor gelijk werk en het verbod op discriminatie op de arbeidsmarkt. 

Laclau & Mouffe (1985), Jameson (1981, 1991) en Best & Kellner (1991) willen de 

marxistische benadering van verzet verbinden met het constructief postmodernisme, 

omdat ze vinden dat de moderne marxistische benadering te totaliserend is[12] (Walry, 

1999). 

Politiek van “alternatieve praktijken” 

Benasayag & Sztulwark (2000) en Aubenas & Benasayag (2002) drukken de 

gezichtspunten uit van groepen die aansluiten bij de politiek van blokvorming, maar 

toch nieuwe accenten leggen. Ze zijn revolutionair in de betekenis dat ze de sociale, 

economische, culturele en ecologische relaties zoals die nu bestaan afkeuren en willen 



bestrijden. Ze wensen één of andere vorm van postkapitalisme te realiseren en doen 

dat niet door zich op een directe manier op de economische of politieke onderdrukking 

te richten, maar te zoeken naar meer indirecte wegen. Ze zijn ervan overtuigd dat een 

rechtvaardiger maatschappij moet groeien vanuit de concrete levenswijzen en situaties 

wil ze reële verbetering kunnen voortbrengen. Veranderingen die uitgaan van de top, 

zijn tot mislukken gedoemd als het volk aan de basis ze niet ondersteunt en draagt. Ze 

richten hun acties direct en concreet op wat verkeerd gaat in het dagelijks leven (bossen 

die verdwijnen, te hoge huishuren, vervuiling en geluidsoverlast en zo meer). Ze zoeken 

niet in de eerste plaats te weten of het kapitalisme nu eeuwig is of niet, maar streven 

naar nieuwe ervaringen van strijd en nieuwe hypothesen voor emancipatie. Hun acties 

breken met de ideeën van diegenen die gehoorzaamheid eisen nu, in naam van een 

“gouden toekomst”. Die actieve groepen noemen hun verzet “alternatieve praktijken”, 

die de relatieve evenwichten en continuïteiten zoals die voorkomen in het huidig 

kapitalisme willen breken en verstoren, zodat een postkapitalisme zich kan vormen. Ze 

gaan ervan uit dat uiteenlopende vormen van postkapitalisme vorm zullen krijgen 

tijdens de strijd zelf: “le chemin se trace en marchant” (marcherend stippelt zich de 

weg uit). 

Alternatief verzet kent vele uitdrukkingen en uiteenlopende vormen, maar deelt toch 

een gemeenschappelijk doel, namelijk de afwijzing van het kapitalistische 

wereldsysteem en de daarmee samengaande vormen van macht. Die groepen geven 

ook kritiek op de ideologie van de onveiligheid[13], en zoeken naar en testen andere 

beelden van geluk uit (mateloos consumeren brengt geen geluk). Met andere woorden: 

ze streven naar alternatieve niet-kapitalistische waarden die invloed krijgen op onze 

mentaliteit en levensstijl en die vanuit de basis zullen moeten groeien. Dit is echter niet 

in tegenstrijd met politiek werk op regeringsniveau of via de kamers van 

volksvertegenwoordiging. 

Op dit ogenblik zien we groepen opleven die zich aldus gedragen en zich expliciet 

uitspreken tegen de wereldwijd verspreide logica van het kapitalisme. De bewegingen 

van de andersglobalisten (onder andere Attac) zijn voorbeelden. De grote opkomst op 

de Sociale Wereldfora (Seattle, Porto Allegre enz.) getuigen van een zelfde mentaliteit 

en manier van werken. Ze zijn actief op lokaal niveau en steunen andere groepen die 

ongeveer een zelfde kritiek delen op de kapitalistische productiewijze. Toch 

organiseren ze zich ook op wereldniveau in een netwerkmodel, dat zich vlug versterkt, 

dankzij de nieuwste communicatietechnologieën. Ze zijn niet tegen wetenschap of 

technologie op zich, wel tegen de risico’s voor mens en milieu die sommige 

technologieën vaak met zich meebrengen. Het is natuurlijk zo dat niet alle groepen die 



iets aan hun dagelijks leven willen zien veranderen, ook de kapitalistische 

maatschappij willen zien verdwijnen. Wel integendeel! Sommige mensen vormen 

groepen om hun beperkt eigenbelang te verdedigen, zoals privémilities om hun rijke 

huizen te beschermen. Maar, zoals gezegd gaat het in dit artikel enkel over “alternatieve 

praktijken”, namelijk praktijken die een alternatief wensen voor het huidig 

kapitalistische systeem. 

Die verschillende soorten weerstanden komen tot stand via een multipliciteit, een 

veelheid van feitelijke praktijken, die als belangrijker worden beschouwd dan modellen 

en theorieën. Wie vindt dat de wereld zeer verscheiden en multipel is, kan noch een 

eenduidig model uitdenken, noch een eenheid van verzet verkondigen. Zoals 

onderdrukking veel vormen kent, zo ook zal dit soort verzet zich op veel verschillende 

manieren manifesteren. 

We zien dat die alternatieve niet-kapitalistische praktijken zich in stijgende lijn 

ontwikkelen[14], tot spijt van de machthebbers, maar ook van de meeste 

regulatietheoretici. 

De nadruk die auteurs zoals Benasayag & Sztulwark (2000) en Aubenas & Benasayag 

(2002) leggen op de noodzaak van niet-kapitalistische ervaringen in het dagelijks leven 

nu en de scheppende kracht en intrinsieke waarde die daarvan uitgaat, vormt een 

noodzakelijk tegengewicht voor de idee dat veranderingen uitsluitend zouden kunnen 

gerealiseerd worden door een onveranderlijk maatschappijmodel of door enkel een 

“officieel” politiek traject voorop te stellen. Verzet zal permanent zijn en kan nooit een 

of ander einddoel volledig bereiken. Geen enkele situatie is gelijk aan een andere en 

iedere onrechtvaardigheid is ingebed in een bepaalde situatie. Daardoor vereist iedere 

opheffing van een onrechtvaardige situatie een situationele oplossing: verzet in 

(westerse) democratieën zal andere strategieën vergen dan in landen die geen 

democratie kennen[15]. 

De verdedigers van “alternatieve praktijken” betogen dat onze identiteit gevormd 

wordt door onze historische, sociale en culture achtergrond. Op dit ogenblik is die 

achtergrond ingebed in een kapitalistische, patriarchale maatschappij. Willen we tot 

andere waarden komen dan deze die macht en consumptie vooropstellen, dan kunnen 

we dit enkel bereiken langs de ervaring met democratische manieren van leven, en met 

het creëren van banden van solidariteit tussen mensen en groepen die een 

postkapitalisme wensen uit te bouwen, zonder dat vooraf de structuur ervan moet 

vastliggen. Die concrete verzetspraktijken wijzen iedere vorm van geweld af. Andere en 



niet-kapitalistische manieren van leven, en alternatieve manieren van verlangen 

probeert men uit. Creatie van niet-kapitalistische waarden is een wezenlijk doel. Verzet 

is dan ook in de eerste plaats actie die “nieuwe waarden”, ook nieuwe waarden in de 

economische sfeer, creëert. Theoretische overwegingen en regelgevingen vanuit de top 

zijn noodzakelijk[16], maar zullen altijd onvoldoende zijn om identiteiten om te 

buigen. 

Dit soort verzet zal nieuwe vormen van tegenmacht en tegencultuur voortbrengen. Een 

tegenmacht die niet de tegenwoordige macht wil overnemen, maar ze wil afbrokkelen. 

Een tegencultuur waarin artistieke creatie een menselijke noodzaak is en niet tot 

koopwaar wordt herleid. Tegencultuur waarin vele scheidingen worden overstegen, 

bijvoorbeeld de scheiding tussen theorie en praktijk, tussen hoofd- en handenarbeid, 

normaal en abnormaal, “haves” en “have nots”, autochtonen en allochtonen, 

gendertegenstellingen. Mensen onderverdelen in aparte hokjes kan niet: “… etiketten 

functioneren als miniatuurgevangenissen.” (Aubenas & Benasayag, 2002)[17]. 

Het manifest uiteengezet aan het einde van het boek van Aubenas & Benasayag en 

opgesteld door meerdere mensen, maakt duidelijk dat arbeidersverzet noodzakelijk 

blijft, maar dat het “revolutionair subject” zich zeker niet alleen in de arbeidersklasse 

situeert. Vele verschillende contesterende groepen, zoals feministische, ecologische, 

anarchistische en vredesbewegingen en nog vele andere (ook de marginale) kunnen 

ook deel uitmaken van het “revolutionair potentieel”, zonder het politiek, 

vertegenwoordigend werk te weren. Alternatieve praktijken streven naar een breed 

netwerksysteem waarin vele niet-kapitalistische bewegingen een plaats hebben. 

Vakbondswerk blijft noodzakelijk en hoewel vakbonden tot nu toe werken binnen de 

krijtlijnen van het bestaand bestel en hiërarchisch zijn gestructureerd, kunnen ze toch 

één van de knooppunten vormen binnen een netwerk van verzet. “Alternatieve 

praktijken” plaatsten zich in de dynamiek tussen verschillende soorten verzet. Het 

enige verzet dat ze uit deze brede beweging willen sluiten, is het “klassiek” verzet dat 

het “tweestappenplan” trouw is gebleven en indien ze zouden slagen, uiteindelijk tot 

een eenpartijstelsel zou leiden. Het standpunt van “alternatieve praktijken” past in wat 

ik elders een “revolutionair reformisme” noemde: het revolutionaire aspect houdt in 

dat de gecentraliseerde kapitalistische machten moeten worden gedelegitimeerd en 

ontmanteld (niet overgenomen!); het reformistisch aspect wil zeggen dat revolutie niet 

de geschikte manier is om dit te bereiken. 

Deze interpretatie van verzet noemt zich “de nieuwe radicaliteit” en roept veel 

weerstand op, zeker vanuit de hoek die regulatie voorstaat. Maar ook binnen de 



“nieuwe radicaliteit” zijn de spanningen veelvuldig. We zijn nog niet vertrouwd met de 

wijze waarop een netwerkorganisatie functioneert. Met verzet binnen hiërarchische 

vormen van organisatie zijn we redelijk vertrouwd. Maar verzet coördineren (en ook 

leven) binnen een netwerk van gelijken, is nieuw voor bijna iedereen en veronderstelt 

een leerproces dat zou kunnen aanvangen binnen het gezin en de school, ware het niet 

dat die instituten doortrokken zijn van een kapitalistisch, instrumenteel denken. De 

weg naar democratische verandering zal lang zijn, maar het doel is realiseerbaar. 

De geschetste brede protestbeweging zal ook doelen vooropstellen en verzet vraagt ook 

leiders. Maar doelen en leiders zijn totaal andersoortig dan wat we gewoon zijn. Geen 

statische doelen die zich in een verre toekomst zullen realiseren, maar veranderbare 

doelen, op korte of middellange termijn te verwezenlijken. Geen vastgeroeste leiders, 

maar leiders die spontaan naar voren komen in een bepaalde actie en na de acties terug 

spontaan verdwijnen in de beweging. Aan deze eisen tegemoetkomen, vragen een 

enorme inventiviteit en originaliteit en zullen leiden tot een “creatief verzet”. 

Het gevaar van dergelijke acties is versnippering en inefficiëntie. De lokgroep van het 

centralisme wordt dan een ander gevaar. Hoe manoeuvreren (en resultaten bereiken) 

tussen deze twee uitersten? Hoe de problemen die daarmee samengaan overwinnen? 

Dit zijn de uitdagingen waar we op dit ogenblik voor staan. 

De strategieën van de micropolitiek en de alternatieve praktijken zijn, zoals het 

postmodernisme waardoor ze geïnspireerd worden, eclectisch. Het is echter geen 

eclecticisme dat samenwerking in de weg staat. Het “creatief verzet” mag zich zeker 

niet laten beïnvloeden door een nihilistisch postmodernisme. Op de “pensée unique” 

van het kapitalisme in haar neoliberale vorm, werken de “alternatieve praktijken” een 

vernieuwend inzicht uit: binnen het kapitalisme bestaan veel uiteenlopende en zelfs 

tegenstrijdige opinies, over economie, politiek, levensbeschouwing, cultuur en sociaal 

leven. Er is dus geen “pensée unique”. Maar als uit die uiteenlopende meningen geen 

alternatieve praktijken voortkomen, blijven we leven onder de heerschappij van de 

logica van het kapitalisme, een “pratique unique”. 

Hoe aantrekkelijk de creatieve, alternatieve praktijken ook zijn, ik meen dat ze te 

weinig rekening houden met de enorme beslissingsmacht van instellingen zoals IMF 

en WTO en zo meer. De afspraken die daar worden gemaakt, zullen enkel door sterk 

en goed georganiseerd politiek werk kunnen veranderen. De alternatieve praktijken 

waarin “emergentie” (van nieuwe waarden en vormen van verzet) de kern uitmaakt, 

zullen zeker niet volstaan. Partijen en vakbonden zijn en blijven daarom noodzakelijk. 



Wil de “nieuwe radicaliteit” haar doelstellingen realiseren dan moet ze voor concrete 

projecten samenwerken met groepen die zich op andere manieren organiseren om 

weerstand te bieden. 

Het manifest van Aubenas & Benasayag doet een oproep tot alle individuen, groepen 

en collectieven om samen met hen na te denken over “alternatieve praktijken” en ze 

zichtbaar, duidelijk en verstaanbaar te maken. Ze wensen geen centrum of een directie 

te installeren, maar willen de dialoog en het uitwerken van projecten met velen delen. 

Het is een libertair project, dat vooral jongeren aanspreekt. 

Jenny Walry, september 2003. 

Tekst overgenomen met toestemming van het Marxistisch Internet Archief. Licentie: 

creative commons – naamsvermelding. 

Bibliografie 

AUBENAS, Florence & BENASAYAG, Miguel (vertaling Johny Lenaert) (2002): Verzet 

als scheppende kracht. Academia Press. 

BECK, Ulrich (1986): Risk Society. Sage Publications. 

BENASAYAG, Miguel & SZTULWARK, Diego (2002): Du contre-pouvoir. La 

Découverte. 

BEST, Steven & KELLNER, Douglas (1991): Postmodern Theory. Macmillan. 

ELAM, Mark (1994): Puzzling out the Post-Fordist Debate. In ed. Ash Amin “Post-

Fordism” Blackwell. 

HARDACH Gerd, KARRAS Dieter, FINE Ben (1978): A Short History of Socialist 

Economic Thought. 

JAMESON Frederic (1991): Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism. 

Durham Duke University Press. 

LACLAU, Ernesto & MOUFFE, Chantal (1985): Hegemony & Socialist Strategy. Verso. 

LIPIETZ, Alain (1994): Post-Fordism and Democracy. In ed. Ash Amin “Post-Fordism” 

Blackwell. 

MAIER, Robert (niet verschenen): Discourses of Globalization and Worldviews. 

MOUFFE, Chantal (1993): The Return of the Political. Verso. 

PECK, Jamie & TICKELL Adam (1994): Searching for a New Institutional Fix: the 

After-Fordist Crisis and the Global-Local Disorder. In ed. Ash Amin “Post-Fordism” 

Blackwell. 

PETRELLA, Ricardo (De Groep van Lissabon) (1994): Grenzen aan de Concurrentie. 



VUB Press. 

WALLERSTEIN Immanuel (1998): Utopistics. The New Press, New York. 

WALLERSTEIN, Immanuel (vertaling Peter Tom Jones) (2003): “Een linkse politiek 

voor de 21e eeuw?” Vlaams Marxistisch Tijdschrift, maart. 

WALLERSTEIN, Immanuel: Unthinking Social Science. Polity Press, 1991. 

WALRY, Jenny (1999): “Kan postmodernisme een bijdrage leveren in de linkse 

politieke strijd.” Vlaams Marxistisch Tijdschrift, 33, maart. 

WALRY, Jenny (2001): “Grenzen aan de verdraagzaamheid omwille van de 

democratie.” Oikos 18, 3/2001. 

WALRY, Jenny (2002): “Globale democratie in een globale wereld” Samenleving & 

Politiek.” Oktober. 

WALRY, Jenny (2003): “Kan radicale democratie samengaan met het 

vrijemarktprincipe?” Oikos 25, 2/2003. Verschenen in “Samenleving en Politiek” 

jaargang 10, december 2003. Bijlage 2 nr. 10. 

_______________ 

[1] Ik bedank Gerarda Grosemans, Peter Tom Jones en Jan De Coninck voor hun 

nuttige opmerkingen en suggesties, alsook Francine Mestrum die de tekst inkortte tot 

een aanvaardbare lengte voor “Samenleving en Politiek”. 

[2] International Monetary Fund. 

[3] World Trade Organization. 

[4] Zie onder andere Jean Ziegler (2003) 

[5] Een productiewijze is de combinatie van drie elementen: een wijze van 

transformatie van de natuur, een wijze van toe-eigening van het product en een wijze 

van distributie van de economische eigendom. Of Een productiewijze is een geheel van 

productieve vermogens en materiële objecten, productieverhoudingen en daarmee 

samenhangende sociale en politieke betrekkingen. 

[6] Vooral I. Wallerstein, C. Mouffe, F. Jameson, M. Benasayag (zie bibliografie). 

[7] Efficiëntie is altijd in functie van iets. In onze maatschappij in termen van 

winstvorming. In die denktrant is bijvoorbeeld efficiënt dat wat de productiviteit doet 

stijgen en de productiekosten doet dalen. Maar efficiëntie in termen van sociaal profijt, 

van levenskwaliteit (werkvoldoening, gezondheid, onderwijs, gendergelijkheid 

enzovoort) vereist een andere manier van denken, en andere middelen om ze te 

realiseren. 

[8] Commodificatie betekent dat de logica van het kapitalisme steeds meer sferen van 

het sociale leven inpalmt, en dat uiteindelijk alles zal kunnen gekocht en verkocht 

worden, tot en met lucht en water, genen en organen, zoals de huidige trend reeds 

aantoont. 



[9] Voor meer gedetailleerde commentaar op de verschillen tussen constructief en 

nihilistisch postmodernisme, bijvoorbeeld in verband met minderheden, zie Walry, 

1999. 

[10] We mogen niet vergeten dat blokvorming niet het monopolie is van links. Ook 

extreem rechtse verenigingen vormen blokken en oefenen druk uit op de 

macropolitiek. Bijvoorbeeld de alliantie tussen TAK (Taal Actie Komité) en racistische 

groepen. 

[11] Vergeten we niet dat de sociale rust bewaren, één van de hoofdtaken is van de staat, 

zoniet de belangrijkste. 

[12] Totaliserend in de betekenis dat er een totaalbeeld van de maatschappij wordt 

ontworpen, wat zeer verschillend is van een “totalitaire” maatschappij. Deze 

verwarring van concepten brengt dikwijls oeverloze discussies teweeg. 

[13] Kapitalisme heeft gedisciplineerde individuen nodig die geloven dat consumptie 

geluk brengt. Niets is gemakkelijker te disciplineren dan mensen die zich bedreigd 

voelen. Onveiligheidsgevoelens spelen in de kaart van het kapitalistisch ideeëngoed. 

[14] De publicaties in die richting nemen exponentieel toe. 

[15] In Congo zal zeker de maximumfactuur in de gezondheidszorg geen onderwerp 

van strijd kunnen zijn, vermits er geen sociale zekerheid is uitgebouwd. 

[16] Denken we maar aan de gerechtvaardigde uitspraak van J.J. Rousseau: waar er 

sterken en zwakken zijn, is vrijheid onderdrukkend en zijn wetten bevrijdend. 

[17] De invloed van Michel Foucault is hier duidelijk. 

 


