Links verzet heruitvinden in postmoderne tijden

Posted on 28 March, 2014 by tikara

Jenny Walry, 2003 [1]

Deze tekst verscheen oorspronkelijk in Samenleving en Politiek en staat ook op het
Marxistisch Internet Archief.

Het kapitalisme, zoals trouwens alle systemen totnogtoe, heeft sinds haar oorsprong
altijd winnaars en verliezers gekend. Het kenmerkt zich door inherente tegenstellingen
die verantwoordelijk zijn voor sociale ongelijkheid. Crisis én verzet zijn dan ook
wezenlijk voor iedere vorm van kapitalisme. Verschillende vormen van verzet vormen
de hoofdbrok van deze bijdrage.

Dat zich op dit ogenblik een crisis in het kapitalistisch wereldsysteem voordoet, daar
gaat ongeveer iedereen mee akkoord, zowel de werkgevers als werknemers, de staat,
de partijen, de civiele maatschappij, als de bevolking in het algemeen. Over de aard van
de crisis lopen de meningen uiteen. Werkgevers, bankiers, aandeelhouders (en de
organisaties die hen ondersteunen, IMF[2], WTO[3], Wereldbank) beschouwen de
crisis als economisch, door de kwakkelende economie en de moeilijkheden in de
financiéle beurzen die daarmee samengaan. Over de resterende macht van de staten is
er veel discussie, maar in ieder geval bevinden ze zich in een crisis van legitimiteit. Ze
zien hun onderhandelingsmacht afbrokkelen door de stijgende macht van de
internationale instituties (EU bijvoorbeeld). Ze zijn steeds minder in staat om
nationale regelgeving door te drukken. Ze reageren dan ook meestal door ad hoc
politieke reguleringen op de sociale onrust (die voortkomt uit de maatschappelijke
spanningen) als reactie op crisissen. Voor de meeste werknemers, dus voor het gros
van de bevolking, is de crisis sociaal: stijgende werkloosheid, dalende koopkracht,
tendens naar afbraak van de sociale zekerheid, toenemende privatisering, de
wettigheid van de vakbonden staat ter discussie; de ongelijkheid tussen arm en rijk
stijgt[4], enzovoort. De oplossingen die men voor de crisissen van het kapitalisme naar
voren schuift, zijn afhankelijk van de interpretaties ervan en van de ideologie waar men
achterstaat.

Het kapitalisme, zoals trouwens alle systemen totnogtoe, heeft sinds haar oorsprong
altijd winnaars en verliezers gekend. Het kenmerkt zich door inherente tegenstellingen
die verantwoordelijk zijn voor sociale ongelijkheid. Crisis én verzet zijn dan ook
wezenlijk voor iedere vorm van kapitalisme. Verschillende vormen van verzet vormen
de hoofdbrok van deze bijdrage.



Ze vallen uiteen in drie grote strategieén. De meest verspreide is de behoedzame
neoliberale indoctrinatie, waar ik slechts summier op inga. De nadelige gevolgen van
die aanpak willen neokeynesiaanse regulatietheorieén aanpakken door een zo klein als
mogelijk deel van de koek af te staan aan de kapitalisten om de rest van de koek te
redden (beveiligen) voor een zo groot mogelijk deel van de bevolking. Daarnaast
bestaan bewegingen die een postkapitalisme mogelijk achten en de huidige situatie van
winnaars en verliezers willen ombuigen tot een win-win situatie. 1k beklemtoon dat er
een groot verschil bestaat tussen acties om de misstanden en excessen van het
kapitalisme te milderen en verzet en acties waarin men de logica van het kapitalisme
verwerpt.

Ik geef me niet over aan pessimisme, cynisme, fatalisme of nihilisme, maar sluit me
aan bij Wallerstein die de huidige wereldsituatie schetst als een “overgangschaos” “die
ons zowel nieuwe kansen biedt, als ons verregaand in de war brengt.” (Wallerstein
2003, p.92).

Het neoliberaal kapitalisme

Het best gekende en wijd aanvaarde antwoord op de crisis is dat van het
neoliberalisme. Neoliberalen, die de crisis economisch interpreteren, gaan ervan uit
dat door het “aanzwengelen” van de economie, dit is toename van de economische
groei, de winsten zullen kunnen behouden blijven en liefst zelfs groter worden. De
belangrijkste  strategieén zijn een zo groot mogelijke productie- en
productiviteitsstijging waardoor het kapitalistische systeem zich over de regio’s die er
nog niet of slechts gedeeltelijk zijn in opgenomen, uitbreidt. Het doel is de koopkracht
doen toenemen, zodat de productie alsmaar kan stijgen, zonder in een crisis van
overproductie te verzeilen. Neoliberalen hanteren een uitgesproken productivistisch
model. Andere mogelijkheden wijzen ze van de hand. Daarom wordt hun ideeéngoed
dan ook als een “pensée unique” omschreven.

De economische en sociale instabiliteit die we nu meemaken heeft de accumulatie van
winst als meest fundamentele oorzaak en niet de globalisering. Winstaccumulatie
maakt economische groei noodzakelijk en dit is de reden dat het kapitalistische
systeem zich wereldwijd verspreidt. Dat er ecologische grenzen aan de kapitalistische
groei bestaan en dat de daling van de winstvoet op langere termijn onvermijdelijk is
(Wallerstein, 1998) lijken de neoliberalen niet te beseffen, of er toch op korte termijn
geen rekening mee te houden. Vele “verliezers” van de kapitalistische logica blijven zich
jammer genoeg bij de kapitalistische ideologie aansluiten. De kapitalistische manier



van leven en denken maakt deel uit van onze (westerse) identiteit en juist daardoor is
verzet ertegen zo moeilijk.

Neokeynesiaanse regulatietheorieén

Er bestaat een brede politieke stroming die het kapitalisme als systeem niet in vraag
stelt, maar toch zeer verschillend is van het neoliberalisme. Die oriéntatie kan men
grosso modo de neokeynesiaanse regulatietheorie noemen die past binnen het op
compromissen gebaseerd sociaal model van de welvaartsstaat. Ze wil op economisch,
sociaal en politiek niveau regelingen treffen om de scherpe kanten van het kapitalisme
voor het gros van de bevolking zoveel mogelijk te verzachten. Neokeynesiaanse
modellen vertrekken van de bestaande economische, sociale en politieke tendensen. Ze
houden rekening met de evolutie en de structuur van het bestaande kapitalisme, en
zien de versnelling en de veralgemening van de economische globalisering als het
meest invloedrijke aspect van de vlug veranderende maatschappij. Ze wijzen “wilde
economische groei” af, maar stellen groei op-zich niet in vraag. Regulering slaat op het
in zekere mate plannen en controleren van economische, politieke en sociale
gegevenheden en op het (bij)sturen ervan. Deze theorieén stellen vertrouwen in de
mogelijkheid tot veranderingen via democratische, regelgevende politieke instituten.
Er steekt in zekere zin een neomarxistische tendens in die strekking: “neo” omdat ze
de strikte arbeidswaardeleer verlaat en omdat ze een postkapitalistisch systeem niet
bespreekbaar vindt; “marxistisch” omdat ze rekening houdt met de inherente
tegenstellingen van het kapitalisme die noodzakelijkerwijze tot crisissen en
instabiliteiten leiden (een centraal thema in Marx’ economische theorie). Dit
“Institutioneel-regulatiemodel” wordt zowel door sociale liberalen als door
sociaaldemocraten (van socialistische en christelijke oorsprong) naar voren geschoven.

We kunnen niet spreken van dé regulatietheorie. Voor ieder specifieke vorm van
kapitalisme, zullen specifieke politieke en sociale reglementeringen nodig zijn om de
negatieve effecten ervan te verlichten.

Vanuit een beschrijving van de huidige situatie (waarin de meeste aandacht wel uitgaat
naar de sociale crisis in het Westen), wordt gespeculeerd over mogelijkheden op sociale
verbetering nu en in de toekomst. En de vraag rijst hoe de maatschappij er zou kunnen
uit zien als competitie wordt ingedijkt en als er een meer sociaal model dan dat van het
neoliberalisme tot stand zou komen. In tegenstelling tot het neoliberaal model, dat een
stringent “pensée unique” verdedigt, biedt het regulatiemodel een meer open
perspectief, waarin vele uiteenlopende mogelijkheden denkbaar zijn: ... the regulation



perspective sees the new rulebook of capitalist life as only partially written with room
for many more co-authors.” (Elam, 1994 p.66)

Regulatiemodellen plaatsen de staat als moderator tussen tegengestelde krachten
(arbeid en kapitaal), maar zien ook wel dat de nationale staten, door de doorgedreven
internationalisatie, steeds minder hun verdelende functies kunnen uitoefenen. De
regulatietheorie zoekt naar oplossingen, zowel voor de legitimiteitscrisis van de staat
als voor de crisis van het huidige economische systeem.

De neokeynesiaanse voorstellen verwerpen het bestaan van markten niet, maar
schrijven er een andere functie aan toe: markten zouden de concurrentie kunnen
intomen en meer de aandacht richten op wederkerigheid en samenwerking, door
individuele en gemeenschappelijke activiteiten beter te coordineren. (Elam 1994, p. 57)
Dit zou de cohesie van de maatschappij ten goede komen, in plaats van ze uiteen te
rukken en te fragmenteren (wat nu, in een maatschappij die gefixeerd is op
winstmaximalisatie wel het geval is.) Regulatietheoretici wijzen de idee van verdere
economische groei niet af en tegelijk spreken ze zich uit voor duurzame ontwikkeling.
Die twee ontwikkelingen kunnen echter niet samengaan. Ik verklaar me nader:
kapitalisme vereist voortdurende economische groei; economische groei pleegt echter
roofbouw op grondstoffen en op het milieu. Wil men de ecologische ramp vermijden
dan moeten het enorme energie- en grondstoffenverbruik en de overdadige ontginning
en vervuiling van natuurgebieden teruggeschroefd worden. Dan pas kan ontwikkeling
duurzaam zijn.

Het verwijt van sommige linkse richtingen dat neokeynesianisme geen feitelijk verschil
maakt met het neoliberalisme, wil ik hier toch tegenspreken. Regels, wetten en
overeenkomsten wat arbeidsvoorwaarden, lonen, sociale zekerheid en ook
milieunormen betreft, zijn niet weg te denken, ook op wereldniveau. Het neoliberaal,
productivistisch model zal zeker proberen de kosten die deze maatregelen
meebrengen, zoveel als mogelijk af te wentelen (op de staat bijvoorbeeld) om de
winsten zo hoog mogelijk te kunnen handhaven. Het regulatiemodel integendeel ziet
deze uitgaven niet als “kosten” maar als noodzakelijke middelen om tot een betere
sociale verdeling en een minder vervuilde wereld te komen. Zo zouden ook op langere
termijn het (arme) Zuiden en het (rijke) Noorden tot gemeenschappelijke sociale
overeenkomsten en milieunormen kunnen komen. De regulatietheorie biedt middelen
aan om de neerwaartse sociale spiraal, ontstaan door de alomtegenwoordige
neoliberale strategie, in een meer sociale richting te sturen. Het regulatiemodel is



socialer dan het neoliberale, zonder echter, zoals gezegd, de logica van het kapitalisme,
waarin kapitaalaccumulatie cruciaal is, af te schrijven.

Postkapitalistische strekkingen

Doctrines die zich verzetten tegen het kapitalistisch systeem, die het met andere
woorden willen vervangen door één of ander postkapitalisme kennen verschillende
vormen. Eerst neem ik de “klassieke” revolutionaire inzichten kort door.

Het “winterpaleismodel”

Dit soort revolutietheorie die de idee van de totale, plotselinge machtsovername
hanteert, bespreek ik omdat sommige groepen binnen (klein) links dit gedachtegoed
nog steeds aanvaardbaar én haalbaar vinden. Revolutietheorieén leggen uiteenlopende
accenten, maar ze gaan alle uit van een vaste, onveranderlijke en duidelijk omschreven
blauwdruk voor de toekomstige maatschappij. Deze visie leidt logischerwijze tot een
éénpartijstelsel, waarin men maatschappelijke homogeniteit boven heterogeniteit en
centralisering boven decentralisering verkiest. Revolutietheoretici keren de analyse
van de rechterzijde om: economische gelijkheid is belangrijker dan politieke gelijkheid.
Maar al wie een democratische en rechtvaardige maatschappij aanbeveelt, weet
ondertussen dat vrijheid en gelijkheid onverbrekelijk met elkaar verbonden zijn.

Die revolutietheorieén baseren zich op een “twee stappen” strategie (Wallerstein
2003): eerst de staatsmacht veroveren, en daarna de wereld verbeteren. De nadelen
van deze zienswijze zijn duidelijk. De verwachtingen van de “twee stappen” strategie
werden nog nooit ingelost omdat de nieuwe regimes niet in staat bleken de tweede stap
te volbrengen. Wie de wereld wil verbeteren, zal de heterogeniteit van het
maatschappelijk veld niet mogen negeren en weten dat strenge centralisering te veel
macht in handen geeft van een kleine groep. De geschiedenis toont ook dat zodra
degenen die de revolutie aanvoeren zich als gezag vestigen, de idealen afkalven en
veranderen in iets anders. Een strategie voor maatschappelijke verandering waarbij de
toekomstige maatschappijstructuur vastligt, loopt uit op het gebruik van middelen die
volledig in strijd zijn met het vooropgestelde doel, namelijk een rechtvaardiger
maatschappij. In de Westerse wereld bleef “oud” links lange tijd geloven in de
“winterpaleis”revolutie niettegenstaande haar evidente debacles. Kleine linkse
strekkingen blijven zich nog altijd aansluiten bij dit gedachtegoed en zien de oorzaken
van het niet realiseren van zo’n revolutie als tijdelijke tegenslagen. Het is nochtans
overduidelijk dat er nu en hier geen basis voor revolutie bestaat en dat zelfs indien die



zou bestaan, de jammerlijke gebeurtenissen van de Russische en de meeste andere
revoluties zich best niet herhalen.

Wallersteins voorstel

De laatste jaren hebben zich strategieén gevormd die de Kkapitalistische
productiewijze[5] afzweren, maar per se de fouten van de “klassieke” revoluties willen
vermijden. Voor dit deel van de uiteenzetting ga ik uit van verschillende auteurs[6].

Wallerstein, volgens mij de koploper in deze strekking, stelt een strategie voor de
mondiale linkerzijde voor. Hij suggereert een route om de groteske ongelijkheid en de
sociale en ecologische verspilling aan te pakken.

Volgens Immanuel Wallerstein staat de winstaccumulatie, de wezenlijke factor voor de
logica van het kapitalisme in het huidig kapitalistisch systeem, onder sterke druk. De
kosten die de werkelijke winsten bedreigen, stijgen voortdurend door de
maatschappelijke evolutie en zijn niet te stuiten. Zowel de arbeidskost, de
belastingsdruk als de productiemiddelen — grondstoffen, machines, technologische
vernieuwingen — worden op lange termijn voor de werkgevers steeds duurder.
Pogingen om die kosten af te remmen zijn ontoereikend gebleven en zijn altijd van
korte duur. Wallerstein suggereert dat die kosten altijd maar meer zullen stijgen met
een gestage afname van de winstvoeten als noodzakelijk resultaat. In zijn Utopistics
(1998), tweede hoofdstuk vooral, wijst Wallerstein op de onontkoombaarheid van die
trend. Daardoor bevindt het kapitalistisch systeem zich nu duidelijk in een impasse,
zodat een overgang, naar één of andere vorm van postkapitalisme onvermijdbaar zal
worden, een systemic transition. Wallerstein ziet deze overgang niet voor vandaag of
morgen, maar schat de afsluiting van het kapitalistisch wereldsysteem voor over zo’'n
50 a 100 jaar. Voor ons lijkt dit lang, maar voor een historicus die wereldsystemen
bestudeert, is dit een korte termijn. Wallerstein als systeemtheoreticus benadrukt sterk
dat een maatschappelijk systeem in een relatief evenwicht of zelfs bij grote sociale,
economische en politieke storingen, zich meestal na een korte periode van instabiliteit
opnieuw in een relatief evenwicht herstelt. Maar als een systeem steeds ernstiger en
onafwendbare crisissen doormaakt, betekent dit dat de mechanismen om het tot een
relatief evenwicht terug te brengen niet meer werken. Op dit ogenblik zit het
wereldsysteem in zulke chaotische overgangsperiode dat men geen eindresultaat kan
voorspellen. Er zit teveel “ruis” in het systeem: “de interne tegenstellingen van het
systeem kunnen niet meer bedwongen worden” “waardoor (het) op een bepaald
moment kan bifurceren met een ongekend eindresultaat” (Wallerstein, 2003 p. 84 en
88). De transities naar postkapitalisme kunnen verschillende richtingen uitgaan en



verschillende politieke vormen aannemen. Ze kunnen ofwel een rechtvaardiger
maatschappij met minder onderdrukking en ongelijkheid tot stand brengen, ofwel ons
in een maatschappij doen belanden die nog onrechtvaardiger is dan wat we nu kennen.

Wat zijn volgens Wallerstein de voorwaarden voor een overgang in de positieve
richting? Eerst en vooral een nauwkeurige analyse met als “centraal uitgangspunt het
moderne, kapitalistische wereldsysteem”, alsook de bestudering van de geschiedenis
van dit systeem. Maar analyse zonder praktijk leidt niet tot de gewenste resultaten.
Praktijk vereist organisatie. Tot voor kort meende de linkerzijde dat die organisatie
hiérarchisch en sterk gecodrdineerd moest zijn om efficiént te kunnen zijn. Die
veronderstelling is volgens Wallerstein verkeerd. De huidige samenleving is zo
complex en bestaat uit zoveel uiteenlopende levensgewoonten en culturen (die dan nog
vaak op hetzelfde grondgebied moeten samenleven) dat de problemen die zich stellen
te divers zijn “om een systeem van democratisch centralisme te laten functioneren”
(Wallerstein 2003, p.88). Hiermee zweert Wallerstein de uitgangspunten van de hier
besproken revolutietheorie af. De laatste jaren onderstreepte de nieuwe linkerzijde dit
gezichtspunt en ontwikkelde ze een nieuwe stijl die niet-hiérarchisch en
gedecentraliseerd is en veel breder reikt dan parlementaire politiek. Coalitievorming
moet niet alleen opgebouwd worden tussen verschillende partijen, maar ook allerlei
sociale bewegingen tijdelijk kunnen insluiten. Naast analyse en praktijk zullen we ook
de begrippen die we overerfden van de 19e eeuw op de korrel moeten nemen. De
kapitalistische denkpatronen (in termen van concurrentie, productiviteit, economische
efficiéntie en zo meer) zijn zo vastgeroest in ieder van ons, dat ze niet alleen aan
herdenking toe zijn, maar dat we ze moeten “ontdenken” (Wallerstein, 1991). In ieder
geval kunnen we trachten ons niet te laten “meezuigen in een spiraal van hiérarchische
en niet-egalitaire waarden.” “...: het zal niet eenvoudig zijn. Maar het spel is zeker de
moeite waard” (Wallerstein 2003, p.93).

De vorming van coalities moet volgens Wallerstein drie hoofdlijnen vasthouden. In de
eerste plaats zal de neoliberale retoriek als blufpoker moeten doorgeprikt worden.
Daarnaast zullen de linkse groepen een positief programma moeten voorstellen dat
niet enkel focust op de ongelijkheid en de onderdrukking binnen de economische
structuren (zoals in de jaren '60), maar ook ongelijkheden, veroorzaakt door gender,
ras, handicap, seksuele voorkeuren enz. ernstig neemt, zonder nochtans het pleidooi
voor de socialisatie van de productiemiddelen te verwaarlozen. Gelukkig staan het
laatste decennium de kwesties van veelvoudige ongelijkheden weer op de linkse
agenda. Ten derde zal meer aandacht moeten gaan naar de wereldwijde ongelijkheid,
gua rijkdom, macht en privileges. De “kloof” tussen arm en rijk moet worden gedicht.



Wallerstein benadrukt dat de relatief “betere” regimes (het Westen) een kleine
minderheid vormen en dat hun welvaart niet realiseerbaar is over heel de wereld. Die
welvaart bestaat integendeel juist door de polarisatie van het huidig wereldsysteem.

Vele mensen vrezen dat als de logica van het kapitalisme zou verdwijnen, tezelfdertijd
de open maatschappij en de productieve efficiéntie zouden verloren gaan. Volgens
Wallerstein is deze vrees ongegrond. Hij meent dat scholen, universiteiten, hospitalen
die zich niet op winsten richten, zeker niet minder efficiént werken dan deze die wel
winst maken. Winstvorming is dus zeker niet de ultieme motivatie voor efficiéntie[7].
Wallerstein is ervan overtuigd dat het mogelijk is het grootste deel van de voordelen
van het privé-bezit over te nemen en tegelijkertijd de nadelen ervan te verminderen.
Dergelijke structuren functioneren al lang in grote Amerikaanse universiteiten en
ziekenhuizen. Die instellingen zijn zeker niet inefficiént of “technologisch achterlijk”
als men ze vergelijkt met instellingen die gericht zijn op kapitalistische winstvorming.
Efficiéntie om winst te realiseren, blijft dan wel nodig, maar de winsten worden
geherinvesteerd in de bedrijven — bijvoorbeeld om de productiemiddelen te
vernieuwen of te vervangen — en niet om aandeelhouders uit te betalen. De niet terug
geinvesteerde winsten kunnen sociale noden lenigen, zodat naast economische
efficiéntie ook sociale efficiéntie een belangrijke rol kan spelen.

Vanzelfsprekend zal er altijd een of andere vorm van markt noodzakelijk blijven.
Wallerstein noemt dit de “echte” markt in een behoefte-economie, waarin geld
ruilmiddel is en geen doel op zich en die niet geleid wordt door winstaccumulatie. Het
is een sociaaleconomische markt van vraag en aanbod.

Het fundamentele probleem dat moet worden bestreden binnen de kapitalistische
logica is de veralgemeende commodificatie[8]. Om commodificatie tegen te gaan, moet
het kapitalistisch winstprincipe opgeheven worden. Pas dan maakt een sociaal
rechtvaardiger systeem een kans. Dat dit geen sinecure is, weet Wallerstein allerbest.
De politieke krachten die zich juist oriénteren op het kapitalistisch winstprincipe staan
immers veel sterker dan de politieke krachten die er willen van afstappen.
Gedecentraliseerde non-profit structuren zijn “alleszins de na te streven richting.”
(Wallerstein 2003, p.91) Dat er nog veel doe- en denkwerk nodig zal zijn, daarvan is
Wallerstein zich meer dan bewust. Maar, zegt hij “Op zijn minst lijkt me dit een idee
waarover we op een ernstige manier moeten discussiéren.” (Wallerstein 2003, p.91) De
voorstellen die Wallerstein doet, maken meer kans te slagen in de overgangschaos die
we nu kennen, dan in een relatief meer stabiele maatschappij. We beginnen er best hier
en nu aan, zonder dogmatisme maar met veel ernst.



De erkenning vandaag van de mislukking van gisteren maakt het mogelijk — niet zeker!
— om morgen de linkse doelstellingen te bereiken. Wallerstein zegt dat grote
onzekerheid blijft, maar dat de hoop op een rechtvaardiger postkapitalistische
samenleving misschien wel voor het eerst werkelijk tot stand kan komen. Hij ziet een
mogelijkheid (geen noodzakelijkheid) tot progressiviteit. Hij verdedigt deze hoop
niettegenstaande hij er zich zeer van bewust is dat de geschiedenis tot nu toe een
opeenvolging is van systemen waarin rijkdom, macht en privilege de overhand hebben.
Wallerstein maakt geen ontwerp of blauwdruk voor een toekomstige perfecte
maatschappij, maar doet enkel een paar voorstellen voor een betere en historisch
mogelijke maatschappij.

Politiek van blokvorming

Naast Wallerstein opvattingen ontwikkelde zich sinds 1985 (Laclau & Mouffe) een
politiek van “blokvorming” en van “alternatieve praktijken” (Aubenas & Benasayag,
2002). Die voorstellen zijn in meerdere of mindere mate geinspireerd door het
postmodernistisch gedachtegoed. Postmodernisme kent vele vormen en graden. Om
niet in simplisme te vervallen en ofwel postmodernisme op te hemelen ofwel het te
beladen met alle denkbare negatieve kenmerken is het noodzakelijk een grof
onderscheid te maken tussen twee toch wel erg verschillende soorten
postmodernismen. In een artikel van 1999 onderscheidde ik daarom een nihilistisch
en een constructief, heropbouwend postmodernisme.

Het nihilistisch postmodernisme is een extreme vorm van postmodernisme dat zeer
sterk heterogeniteit, verschil en pluralisme benadrukt. Daar is op zich niets verkeerds
mee, zeker als we weten dat de werkelijkheid zovele psychologische, politieke, sociale,
economische en culturele verschillen toont. Dit extreem postmodernisme beschouwt
de maatschappij als een totaal chaotische verzameling (wat min of meer correct is),
zonder onderliggende realiteit of structuur (wat niet correct is). Alleen dat wat aan de
oppervlakte ligt, zou bestaan. Die denkrichting gaat zo ver dat ze ook mensen als
radicaal verschillend van elkaar beschouwt, waardoor iedere vorm van consensus,
continuiteit en eenheid wordt uitgesloten. Anders gezegd: de voorwaarden voor iedere,
ook tijdelijke groepsvorming en voor gelijk welke vorm van collectieve actie en verzet
zijn noch mogelijk, noch zinvol. Daarmee verlaat men de progressieve erfenis van de
verlichting totaal.

Constructief postmodernisme accentueert ook sterk verschillen, pluralisme en
heterogeniteit, maar in een minder extreme mate. In tegenstelling tot de nihilistische
vorm van postmodernisme behoort groepsvorming en collectieve actie tot de



mogelijkheden. Door nadruk te leggen op verschillen en niet op eenheid betekent
constructief postmodernisme toch een trendbreuk met het modernisme. Dit
constructief postmodern discours waarvan Laclau & Mouffe (1985) de voorlopers
waren, streeft naar een creatieve herinterpretatie van de politiek.

Het onderscheid tussen nihilistisch en constructief postmodernisme is in deze tekst
belangrijk, omdat de “nihilistische” vorm geen enkele mogelijkheid tot verzet ziet of
nodig acht, terwijl de constructieve vorm wel politieke acties voorstelt. Die acties
worden gevoerd door wat men gemakshalve “de nieuwe sociale bewegingen” noemt.
Daarin zijn uiteenlopende minderheden werkzaam: feministen, homo’s en lesbiennes,
vredes- en milieuactivisten, en zo meer. Het zijn stuk voor stuk groepen die zich veelal
in de steek gelaten voelen door de partijen, vakbonden, de wetenschappelijke wereld
en de officiéle levensbeschouwelijke organisaties, wat hun eigenheid en specifieke
onderdrukking betreft[9].

Dit soort “postmodern” verzet dat, naargelang de actiegroepen, de logica van het
kapitalisme afkeurt, is qua organisatievorm zeer verschillend van de “klassieke”
revoluties, maar ook van de organisatievormen van het neoliberalisme én van de
regulatietheorie. Constructief postmodernisme ziet organisatie als een los netwerk van
groepen en individuen en verwerpt de piramidale en hiérarchische organisatievorm
waarmee we het meest vertrouwd zijn in ons dagelijks leven (in gezinnen, scholen,
klinieken, kerken, partijen, vakbonden, bedrijven). In tegenstelling tot de
revolutionaire theorieén weigeren ze het idee dat politieke partijen of intellectuelen
zouden kunnen spreken “in naam van het volk, de mens, de maatschappij”. Het
principe van een netwerk van gelijken in een netwerkorganisatie is van cruciaal belang.

Het constructief postmodernisme gaat ervan uit dat mensen hun identiteit niét enkel
en zeker niet in de eerste plaats vormen vanuit hun politieke en economische situatie,
maar vooral vanuit hun geslacht, hun historische en culturele achtergrond en de sociale
posities die ze in de maatschappij innemen (migrant of Europeaan, gevangene of vrije
burger, man of vrouw, gehandicapt of niet, wonend in een sloppenwijk of in een
villawijk, al dan niet geregulariseerde immigranten enz.). Mensen komen, anders
gezegd, vanuit hun “anders-zijn” tot een zekere “collectieve identiteit”.

Politiek van blokvorming, ook wel de “politiek van de verschillen” (politics of
difference) of micropolitiek genoemd, is de strategie van het constructief
postmodernisme.



Vele soorten blokvorming zijn mogelijk[10]. Ze gaan er alle van uit dat actie en verzet
barsten zullen creéren in de huidige economische en politieke hegemonische
structuren die dan kansen bieden voor radicale politieke alternatieven. De beste
resultaten zijn te verwachten als het verzet zich richt op de “zwakke plekken” in de
bestaande structuren. Als de politieke vertegenwoordigers verdeeld zijn bijvoorbeeld
over de manier waarop de milieuproblematiek of het wapenbeleid worden aangepakt,
dan maken milieugroeperingen of vredesbewegingen meer kans (een deel van) hun
eisen door te drukken.

Meestal richt blokvorming zich op relatief kleine deelterreinen en heeft ze ook korte
termijndoelen. Soms gaat het slechts om een eenmalige en punctuele actie. Als voor
het welslagen van dergelijke strijd toch leiders naar voren komen, zal hun leiderschap
verdwijnen als de actie is afgerond.

Als een blok gevormd wordt door groepen die veel macht hebben, zal hun strijd viugger
vruchten afwerpen dan als het blok bestaat uit bewegingen met weinig of geen macht.
Zo zal blokvorming tussen vluchtelingen en mensen-zonder-papieren niet gemakkelijk
tot resultaat leiden, tenzij een relatief groot deel van de publieke opinie zich achter hun
eisen stelt. Ik meen dat het een ingeworteld misverstand is dat het publiek, het volk,
geen macht zou kunnen uitoefenen. Een eis van een erg kleine minderheid kan zich
uitzaaien en de weg vinden naar een bredere blokvorming. Als dit blok in staat is de
sociale rust[11] ernstig te verstoren, dan wordt gedeeltelijk aan hun eisen voldaan,
omdat grote verdeeldheid binnen een maatschappij die maatschappij kan doen
uiteenvallen. Soms leidt micropolitiek tot macropolitiek: de arbeidersbeweging (de
“oude” sociale beweging) leidde tot een wettelijke werkdag van acht uren; vanuit
feministische bewegingen zijn politieke eisen gegroeid zoals vrouwenstemrecht, gelijk
loon voor gelijk werk en het verbod op discriminatie op de arbeidsmarkt.

Laclau & Mouffe (1985), Jameson (1981, 1991) en Best & Kellner (1991) willen de
marxistische benadering van verzet verbinden met het constructief postmodernisme,
omdat ze vinden dat de moderne marxistische benadering te totaliserend is[12] (Walry,
1999).

Politiek van “alternatieve praktijken”

Benasayag & Sztulwark (2000) en Aubenas & Benasayag (2002) drukken de
gezichtspunten uit van groepen die aansluiten bij de politiek van blokvorming, maar
toch nieuwe accenten leggen. Ze zijn revolutionair in de betekenis dat ze de sociale,
economische, culturele en ecologische relaties zoals die nu bestaan afkeuren en willen



bestrijden. Ze wensen één of andere vorm van postkapitalisme te realiseren en doen
dat niet door zich op een directe manier op de economische of politieke onderdrukking
te richten, maar te zoeken naar meer indirecte wegen. Ze zijn ervan overtuigd dat een
rechtvaardiger maatschappij moet groeien vanuit de concrete levenswijzen en situaties
wil ze reéle verbetering kunnen voortbrengen. Veranderingen die uitgaan van de top,
zijn tot mislukken gedoemd als het volk aan de basis ze niet ondersteunt en draagt. Ze
richten hun acties direct en concreet op wat verkeerd gaat in het dagelijks leven (bossen
die verdwijnen, te hoge huishuren, vervuiling en geluidsoverlast en zo meer). Ze zoeken
niet in de eerste plaats te weten of het kapitalisme nu eeuwig is of niet, maar streven
naar nieuwe ervaringen van strijd en nieuwe hypothesen voor emancipatie. Hun acties
breken met de ideeén van diegenen die gehoorzaamheid eisen nu, in naam van een
“gouden toekomst”. Die actieve groepen noemen hun verzet “alternatieve praktijken”,
die de relatieve evenwichten en continuiteiten zoals die voorkomen in het huidig
kapitalisme willen breken en verstoren, zodat een postkapitalisme zich kan vormen. Ze
gaan ervan uit dat uiteenlopende vormen van postkapitalisme vorm zullen Kkrijgen
tijdens de strijd zelf: “le chemin se trace en marchant” (marcherend stippelt zich de
weg uit).

Alternatief verzet kent vele uitdrukkingen en uiteenlopende vormen, maar deelt toch
een gemeenschappelijk doel, namelijk de afwijzing van het Kkapitalistische
wereldsysteem en de daarmee samengaande vormen van macht. Die groepen geven
ook kritiek op de ideologie van de onveiligheid[13], en zoeken naar en testen andere
beelden van geluk uit (mateloos consumeren brengt geen geluk). Met andere woorden:
ze streven naar alternatieve niet-kapitalistische waarden die invloed krijgen op onze
mentaliteit en levensstijl en die vanuit de basis zullen moeten groeien. Dit is echter niet
in tegenstrijd met politiek werk op regeringsniveau of via de kamers van
volksvertegenwoordiging.

Op dit ogenblik zien we groepen opleven die zich aldus gedragen en zich expliciet
uitspreken tegen de wereldwijd verspreide logica van het kapitalisme. De bewegingen
van de andersglobalisten (onder andere Attac) zijn voorbeelden. De grote opkomst op
de Sociale Wereldfora (Seattle, Porto Allegre enz.) getuigen van een zelfde mentaliteit
en manier van werken. Ze zijn actief op lokaal niveau en steunen andere groepen die
ongeveer een zelfde kritiek delen op de kapitalistische productiewijze. Toch
organiseren ze zich ook op wereldniveau in een netwerkmodel, dat zich vlug versterkt,
dankzij de nieuwste communicatietechnologieén. Ze zijn niet tegen wetenschap of
technologie op zich, wel tegen de risico’s voor mens en milieu die sommige
technologieén vaak met zich meebrengen. Het is natuurlijk zo dat niet alle groepen die



iets aan hun dagelijks leven willen zien veranderen, ook de Kkapitalistische
maatschappij willen zien verdwijnen. Wel integendeel! Sommige mensen vormen
groepen om hun beperkt eigenbelang te verdedigen, zoals privemilities om hun rijke
huizen te beschermen. Maar, zoals gezegd gaat het in dit artikel enkel over “alternatieve
praktijken”, namelijk praktijken die een alternatief wensen voor het huidig
kapitalistische systeem.

Die verschillende soorten weerstanden komen tot stand via een multipliciteit, een
veelheid van feitelijke praktijken, die als belangrijker worden beschouwd dan modellen
en theorieén. Wie vindt dat de wereld zeer verscheiden en multipel is, kan noch een
eenduidig model uitdenken, noch een eenheid van verzet verkondigen. Zoals
onderdrukking veel vormen kent, zo ook zal dit soort verzet zich op veel verschillende
manieren manifesteren.

We zien dat die alternatieve niet-kapitalistische praktijken zich in stijgende lijn
ontwikkelen[14], tot spijt van de machthebbers, maar ook van de meeste
regulatietheoretici.

De nadruk die auteurs zoals Benasayag & Sztulwark (2000) en Aubenas & Benasayag
(2002) leggen op de noodzaak van niet-kapitalistische ervaringen in het dagelijks leven
nu en de scheppende kracht en intrinsieke waarde die daarvan uitgaat, vormt een
noodzakelijk tegengewicht voor de idee dat veranderingen uitsluitend zouden kunnen
gerealiseerd worden door een onveranderlijk maatschappijmodel of door enkel een
“officieel” politiek traject voorop te stellen. Verzet zal permanent zijn en kan nooit een
of ander einddoel volledig bereiken. Geen enkele situatie is gelijk aan een andere en
iedere onrechtvaardigheid is ingebed in een bepaalde situatie. Daardoor vereist iedere
opheffing van een onrechtvaardige situatie een situationele oplossing: verzet in
(westerse) democratieén zal andere strategieén vergen dan in landen die geen
democratie kennen[15].

De verdedigers van “alternatieve praktijken” betogen dat onze identiteit gevormd
wordt door onze historische, sociale en culture achtergrond. Op dit ogenblik is die
achtergrond ingebed in een kapitalistische, patriarchale maatschappij. Willen we tot
andere waarden komen dan deze die macht en consumptie vooropstellen, dan kunnen
we dit enkel bereiken langs de ervaring met democratische manieren van leven, en met
het creéren van banden van solidariteit tussen mensen en groepen die een
postkapitalisme wensen uit te bouwen, zonder dat vooraf de structuur ervan moet
vastliggen. Die concrete verzetspraktijken wijzen iedere vorm van geweld af. Andere en



niet-kapitalistische manieren van leven, en alternatieve manieren van verlangen
probeert men uit. Creatie van niet-kapitalistische waarden is een wezenlijk doel. Verzet
is dan ook in de eerste plaats actie die “nieuwe waarden”, ook nieuwe waarden in de
economische sfeer, creéert. Theoretische overwegingen en regelgevingen vanuit de top
zijn noodzakelijk[16], maar zullen altijd onvoldoende zijn om identiteiten om te
buigen.

Dit soort verzet zal nieuwe vormen van tegenmacht en tegencultuur voortbrengen. Een
tegenmacht die niet de tegenwoordige macht wil overnemen, maar ze wil afbrokkelen.
Een tegencultuur waarin artistieke creatie een menselijke noodzaak is en niet tot
koopwaar wordt herleid. Tegencultuur waarin vele scheidingen worden overstegen,
bijvoorbeeld de scheiding tussen theorie en praktijk, tussen hoofd- en handenarbeid,
normaal en abnormaal, “haves” en *“have nots”, autochtonen en allochtonen,
gendertegenstellingen. Mensen onderverdelen in aparte hokjes kan niet: “... etiketten
functioneren als miniatuurgevangenissen.” (Aubenas & Benasayag, 2002)[17].

Het manifest uiteengezet aan het einde van het boek van Aubenas & Benasayag en
opgesteld door meerdere mensen, maakt duidelijk dat arbeidersverzet noodzakelijk
blijft, maar dat het “revolutionair subject” zich zeker niet alleen in de arbeidersklasse
situeert. Vele verschillende contesterende groepen, zoals feministische, ecologische,
anarchistische en vredesbewegingen en nog vele andere (ook de marginale) kunnen
ook deel uitmaken van het “revolutionair potentieel”, zonder het politiek,
vertegenwoordigend werk te weren. Alternatieve praktijken streven naar een breed
netwerksysteem waarin vele niet-kapitalistische bewegingen een plaats hebben.
Vakbondswerk blijft noodzakelijk en hoewel vakbonden tot nu toe werken binnen de
krijtlijnen van het bestaand bestel en hiérarchisch zijn gestructureerd, kunnen ze toch
één van de knooppunten vormen binnen een netwerk van verzet. “Alternatieve
praktijken” plaatsten zich in de dynamiek tussen verschillende soorten verzet. Het
enige verzet dat ze uit deze brede beweging willen sluiten, is het “klassiek” verzet dat
het “tweestappenplan” trouw is gebleven en indien ze zouden slagen, uiteindelijk tot
een eenpartijstelsel zou leiden. Het standpunt van “alternatieve praktijken” past in wat
ik elders een “revolutionair reformisme” noemde: het revolutionaire aspect houdt in
dat de gecentraliseerde kapitalistische machten moeten worden gedelegitimeerd en
ontmanteld (niet overgenomen!); het reformistisch aspect wil zeggen dat revolutie niet
de geschikte manier is om dit te bereiken.

Deze interpretatie van verzet noemt zich “de nieuwe radicaliteit” en roept veel
weerstand op, zeker vanuit de hoek die regulatie voorstaat. Maar ook binnen de



“nieuwe radicaliteit” zijn de spanningen veelvuldig. We zijn nog niet vertrouwd met de
wijze waarop een netwerkorganisatie functioneert. Met verzet binnen hiérarchische
vormen van organisatie zijn we redelijk vertrouwd. Maar verzet codrdineren (en ook
leven) binnen een netwerk van gelijken, is nieuw voor bijna iedereen en veronderstelt
een leerproces dat zou kunnen aanvangen binnen het gezin en de school, ware het niet
dat die instituten doortrokken zijn van een kapitalistisch, instrumenteel denken. De
weg naar democratische verandering zal lang zijn, maar het doel is realiseerbaar.

De geschetste brede protestbeweging zal ook doelen vooropstellen en verzet vraagt ook
leiders. Maar doelen en leiders zijn totaal andersoortig dan wat we gewoon zijn. Geen
statische doelen die zich in een verre toekomst zullen realiseren, maar veranderbare
doelen, op korte of middellange termijn te verwezenlijken. Geen vastgeroeste leiders,
maar leiders die spontaan naar voren komen in een bepaalde actie en na de acties terug
spontaan verdwijnen in de beweging. Aan deze eisen tegemoetkomen, vragen een
enorme inventiviteit en originaliteit en zullen leiden tot een “creatief verzet”.

Het gevaar van dergelijke acties is versnippering en inefficiéntie. De lokgroep van het
centralisme wordt dan een ander gevaar. Hoe manoeuvreren (en resultaten bereiken)
tussen deze twee uitersten? Hoe de problemen die daarmee samengaan overwinnen?
Dit zijn de uitdagingen waar we op dit ogenblik voor staan.

De strategieén van de micropolitiek en de alternatieve praktijken zijn, zoals het
postmodernisme waardoor ze geinspireerd worden, eclectisch. Het is echter geen
eclecticisme dat samenwerking in de weg staat. Het “creatief verzet” mag zich zeker
niet laten beinvlioeden door een nihilistisch postmodernisme. Op de “pensée unique”
van het kapitalisme in haar neoliberale vorm, werken de “alternatieve praktijken” een
vernieuwend inzicht uit: binnen het kapitalisme bestaan veel uiteenlopende en zelfs
tegenstrijdige opinies, over economie, politiek, levensbeschouwing, cultuur en sociaal
leven. Er is dus geen “pensée unique”. Maar als uit die uiteenlopende meningen geen
alternatieve praktijken voortkomen, blijven we leven onder de heerschappij van de
logica van het kapitalisme, een “pratique unique”.

Hoe aantrekkelijk de creatieve, alternatieve praktijken ook zijn, ik meen dat ze te
weinig rekening houden met de enorme beslissingsmacht van instellingen zoals IMF
en WTO en zo meer. De afspraken die daar worden gemaakt, zullen enkel door sterk
en goed georganiseerd politiek werk kunnen veranderen. De alternatieve praktijken
waarin “emergentie” (van nieuwe waarden en vormen van verzet) de kern uitmaakt,
zullen zeker niet volstaan. Partijen en vakbonden zijn en blijven daarom noodzakelijk.



Wil de “nieuwe radicaliteit” haar doelstellingen realiseren dan moet ze voor concrete
projecten samenwerken met groepen die zich op andere manieren organiseren om
weerstand te bieden.

Het manifest van Aubenas & Benasayag doet een oproep tot alle individuen, groepen
en collectieven om samen met hen na te denken over “alternatieve praktijken” en ze
zichtbaar, duidelijk en verstaanbaar te maken. Ze wensen geen centrum of een directie
te installeren, maar willen de dialoog en het uitwerken van projecten met velen delen.
Het is een libertair project, dat vooral jongeren aanspreekt.

Jenny Walry, september 2003.

Tekst overgenomen met toestemming van het Marxistisch Internet Archief. Licentie:

creative commons — naamsvermelding.

Bibliografie

AUBENAS, Florence & BENASAYAG, Miguel (vertaling Johny Lenaert) (2002): Verzet
als scheppende kracht. Academia Press.
BECK, Ulrich (1986): Risk Society. Sage Publications.
BENASAYAG, Miguel & SZTULWARK, Diego (2002): Du contre-pouvoir. La
Découverte.

BEST, Steven & KELLNER, Douglas (1991): Postmodern Theory. Macmillan.
ELAM, Mark (1994): Puzzling out the Post-Fordist Debate. In ed. Ash Amin “Post-

Fordism” Blackwell.
HARDACH Gerd, KARRAS Dieter, FINE Ben (1978): A Short History of Socialist
Economic Thought.
JAMESON Frederic (1991): Postmodernism or the Cultural Logic of Late Capitalism.
Durham Duke University Press.

LACLAU, Ernesto & MOUFFE, Chantal (1985): Hegemony & Socialist Strategy. Verso.
LIPIETZ, Alain (1994): Post-Fordism and Democracy. In ed. Ash Amin “Post-Fordism”
Blackwell.

MAIER, Robert (niet verschenen): Discourses of Globalization and Worldviews.
MOUFFE, Chantal (1993): The Return of the Political. Verso.
PECK, Jamie & TICKELL Adam (1994): Searching for a New Institutional Fix: the
After-Fordist Crisis and the Global-Local Disorder. In ed. Ash Amin “Post-Fordism”
Blackwell.

PETRELLA, Ricardo (De Groep van Lissabon) (1994): Grenzen aan de Concurrentie.



VUB Press.
WALLERSTEIN Immanuel (1998): Utopistics. The New Press, New York.
WALLERSTEIN, Immanuel (vertaling Peter Tom Jones) (2003): “Een linkse politiek
voor de 21e eeuw?” Vlaams Marxistisch Tijdschrift, maart.
WALLERSTEIN, Immanuel: Unthinking Social Science. Polity Press, 1991.
WALRY, Jenny (1999): “Kan postmodernisme een bijdrage leveren in de linkse

politieke strijd.” Vlaams Marxistisch Tijdschrift, 33, maart.
WALRY, Jenny (2001): “Grenzen aan de verdraagzaamheid omwille van de
democratie.” Oikos 18, 3/2001.
WALRY, Jenny (2002): “Globale democratie in een globale wereld” Samenleving &
Politiek.” Oktober.

WALRY, Jenny (2003): “Kan radicale democratie samengaan met het
vrijemarktprincipe?” Oikos 25, 2/2003. Verschenen in “Samenleving en Politiek”
jaargang 10, december 2003. Bijlage 2 nr. 10.

[1] Ik bedank Gerarda Grosemans, Peter Tom Jones en Jan De Coninck voor hun
nuttige opmerkingen en suggesties, alsook Francine Mestrum die de tekst inkortte tot

een aanvaardbare lengte voor “Samenleving en Politiek”.
2] International Monetary Fund.
31 World Trade Organization.
[4] Zie onder andere Jean Ziegler (2003)

[5] Een productiewijze is de combinatie van drie elementen: een wijze van
transformatie van de natuur, een wijze van toe-eigening van het product en een wijze
van distributie van de economische eigendom. Of Een productiewijze is een geheel van
productieve vermogens en materiéle objecten, productieverhoudingen en daarmee
samenhangende sociale en politieke betrekkingen.
[6] Vooral 1. Wallerstein, C. Mouffe, F. Jameson, M. Benasayag (zie bibliografie).
[7] Efficiéntie is altijd in functie van iets. In onze maatschappij in termen van
winstvorming. In die denktrant is bijvoorbeeld efficiént dat wat de productiviteit doet
stijgen en de productiekosten doet dalen. Maar efficiéntie in termen van sociaal profijt,
van levenskwaliteit (werkvoldoening, gezondheid, onderwijs, gendergelijkheid
enzovoort) vereist een andere manier van denken, en andere middelen om ze te
realiseren.

[8] Commodificatie betekent dat de logica van het kapitalisme steeds meer sferen van
het sociale leven inpalmt, en dat uiteindelijk alles zal kunnen gekocht en verkocht
worden, tot en met lucht en water, genen en organen, zoals de huidige trend reeds
aantoont.



[9] Voor meer gedetailleerde commentaar op de verschillen tussen constructief en
nihilistisch postmodernisme, bijvoorbeeld in verband met minderheden, zie Walry,
1999.

[10] We mogen niet vergeten dat blokvorming niet het monopolie is van links. Ook
extreem rechtse verenigingen vormen blokken en oefenen druk uit op de
macropolitiek. Bijvoorbeeld de alliantie tussen TAK (Taal Actie Komité) en racistische
groepen.

[11] Vergeten we niet dat de sociale rust bewaren, één van de hoofdtaken is van de staat,
zoniet de belangrijkste.
[12] Totaliserend in de betekenis dat er een totaalbeeld van de maatschappij wordt
ontworpen, wat zeer verschillend is van een “totalitaire” maatschappij. Deze
verwarring van concepten brengt dikwijls oeverloze discussies teweeg.
[13] Kapitalisme heeft gedisciplineerde individuen nodig die geloven dat consumptie
geluk brengt. Niets is gemakkelijker te disciplineren dan mensen die zich bedreigd
voelen. Onveiligheidsgevoelens spelen in de kaart van het kapitalistisch ideeéngoed.
[14] De publicaties in die richting nemen  exponentieel  toe.
[15] In Congo zal zeker de maximumfactuur in de gezondheidszorg geen onderwerp
van strijd kunnen zijn, vermits er geen sociale zekerheid is uitgebouwd.
[16] Denken we maar aan de gerechtvaardigde uitspraak van J.J. Rousseau: waar er
sterken en zwakken zijn, is vrijheid onderdrukkend en zijn wetten bevrijdend.
[17] De invloed van Michel Foucault is hier duidelijk.



