Naast elkaar praten? Ongehoord...!

Dat waarover men niet spreekt, gebeurt nooit (Julien Green)

Twee intelligente praters komen elkaar zelden tegen (Truman Capote)
Waar je je het meest mee bezighoudt, daar praat je het minst over (Paul Valéry)
Hij zei niks, maar dat wou niks zeggen, want hij zegt nooit iets (Elsa Triolet)
Zelfs predikers moeten de machtigen naar de ogen kijken (Willem Elsschot)

Een goed gesprek is dikwijls een gesprek zonder woorden: gewoon een hand
vasthouden en in de ogen kijken (een anonieme Vlaamse heks -
nu zou men zeggen: feministe -, die in 1392 op de brandstapel omkwam
en van wie deze bekentenis nog steeds niet is uitgekomen)

Een leven lang ben ik slaaf geweest van mijn progressieve gevoelens
en dus een lafaard: ik vluchtte vooruit (Jean-Paul Sartre)



lerik

Nieuw Vlaams Tijdschrift

Literair tijdschrift met initiatief

nr 86
23ste jaargang

nr 1 lente 2005
ISSN 077-513X

Stichters van Gierik: Guy Commerman en Erik van Malder

www.gierik-nvt.be

Redactiesecretaris
Guy Commerman

Redactieadres

Kruishofstraat 144/98, 2020 Antwerpen
Tel & Fax: 03 827 91 39

e-mail: guycommerman@skynet.be

Administratie/abonnementen
Paul Goedtkindt

Koninklijke laan 80

2600 Berchem

Redactie Oost-Vlaander en
Paul van Aken
Koningin Astridpark 7c/bus 2 - 9300 Aalst

Redactie W est-Vlaanderen
Thierry Deleu
Zandzeggelaan 18/102 - 8760 Oostduinkerke

Redactieleden

Dimitri Bontenakel, Micheline De Ridder, Jan
Lampo, Sven Peeters, Paul Goedtkindt, Diederik
Vandendriessche, Wim van Rooy, Erik van Malder,
Emiel Willekens

Vormgeving

Vervliet@work

Berkenveldplein 16, 2610 Wilrijk

tel/fax: 03 830 15 50, gsm: 0476 242 991
e-mail: vervliet.grco@skynet.be

Drukkerij

Cover ‘Brabo’ ‘Verheyen'

EPO, Lange Pastoorstraat 25-27
B-2600 Berchem-Antwerpen

Inzendingen

Alleen niet eerder gepubliceerde teksten. Geen
aangetekende zendingen. Inzendingen bij voorkeur
op diskette (WP 5.1. of recenter) en met uitdraai in
vier exemplaren in ‘platte tekst of via e-mail
(guycommerman@skynet.be). Over ongevraagde
kopij wordt geen correspondentie gevoerd. Onge-
vraagde kopij wordt niet geretourneerd, tenzij er vol-

2 | Gierik&N VT

doende postzegels plus envelop worden bijgevoegd.
Auteurs ontvangen een bewijsexemplaar.

Auteurs zijn verantwoordelijk voor hun tekst.
Kopij uitsluitend in te zenden op het redactieadres.

Copyright

Het copyright berust bij vzw Gierik & NVT. Overname
van teksten is toegelaten mits bronvermelding en
voorafgaand akkoord van de uitgever.

Auteursrechten

Personen, die we niet hebben kunnen achterhalen
of bereiken i.v.m. eventuele auteursrechten, kunnen
de redactie contacteren.

Prijs per nummer

6 Euro / Buitenland: 9 euro

Verzending van afzonderlijke nummers na betaling
op rekening 068-2237695-29 + portokosten
(Belgié: 1,50 euro; Nederland: 3 euro)
Proefnummers gratis mits betaling van de
portokosten.

IBAN BE26-0682-2376-9529

BIC-code GKCC BE BB

Lidmaatschapsbijdrage

1 jaargang: 4 nrs: 20 euro / buitenl.: 30 Euro

Te betalen op rek. 068-2237695-29, met vermel-
ding lidmaatschapsbijdrage Gierik + jaargang.

De betaling geldt voor een volledige jaargang en
wordt stilzwijgend verlengd, tenzij het lidmaatschap
schriftelijk wordt opgezegd voor het volgend jaar.

Advertenties

Tarieven verkrijgbaar bij,

aanvragen en documenten te richten aan:
Vervliet@work

Berkenveldplein 16, 2610 Wilrijk

tel/fax: 03 830 15 50, gsm: 0476 242 991
e-mail: vervliet.grco@skynet.be

Verantwoor delijk uitgev er
Guy Commerman
Kruishofstraat 144/98
B-2020 Antwerpen

Zonder steun van het Vlaams Fonds voor de Letter en

Met steun van de Provincie Antw erpen



Inhoudstafel

59
61
63
70
73
82
94
98
101

103
105
107
109

lentenummer 86

Woord vooraf

Is het multiculturele ideaal in een diepe crisis terechtgekomen? —
Wim van Rooy

Filosofie der koelbloedigen — Sekou Sundiata

De wereld lacht — Eric Rosseel

Force vitale — Tone Brulin

Dagboekfragment — Rachida Ahali

Les parchemins de la tour — Nicole Verschoore

Have a nice day — Wim Meewis

Heel simpel moet het zijn — Bert Lema

Uit de verte — Karel Wasch

Woordenkramerijkdom 1: een Chinese Van Ostaijen -
vertaling: Jan Govaert

Het laatste woord: uitgeven — Freek Neirynck
Woord achteraf

Mededelingen omtrent de abonnees

Reclames

Medewerkers lentenummer 86

Foto’s: Jan Landau

Gierik & N V T

3



Woord vooraf

In hoeverre zijn mensen nog bereid om naar elkaar te luisteren? (Voor)oordelen
worden dikwijls geveld zonder dat er vooraf ook maar één zinnig woord werd
gewisseld, laat staan dat er een gesprek werd gevoerd. Met een toenemende indivi-
dualisering van omgangsvormen en —normen in een maatschappij van almaar meer
egotrippende, zichzelf opblazende ‘selfkikkers’ wordt het een terechte vraag en tege-
lijk een verontrustende vaststelling, die elk zinnig, vrij denkend en warmhartig
individu zal onderkennen. Dit was een overweging die zich half december, toen het
debutantennummer 86 van Gierik in de Antwerpse, nieuwe zelfstandige boekhan-
del en genotwinkel Blomberg werd voorgesteld, aan ons opdrong. Ach, het lag wel-
licht aan de kerststemming... Een regen van lichtende sterren daalde neer over het
Gierikdak, spetters licht en solidariteit dwarrelden op de vermoeide hoofden van
enkele redactieleden. Een beschermcomité diende zich aan, enkele trouwe en gulle
abonnees wilden meer ... dan een laatste nummer van Gierik. Een trouwe abonnee
mailde: ‘Alleen overschrijding van de regels brengt vooruitgang!’ De redactie buigt
niet voor regels die ze niet begrijpt en haar niet werden uitgelegd en vooruitgang
is een relatief begrip: het kan evengoed respect voor een bepaald verleden inhou-
den als creatieve inbreng die niet direct begrepen wordt.

En dan beland ik terug bij mijn initiéle kerstgedachte: in hoeverre zijn mensen
bereid om naar elkaar te luisteren? Ik beken dat ik het niet weet. Toevallig blijkt dat
een aantal teksten die we nog ‘en portefeuille’ hebben enerzijds een genuanceerd,
anderzijds een provocerend antwoord in petto hebben. De hamvraag wordt dus:
moet een literair tijdschrift alleen maar beantwoorden aan de occasionele wensdro-
men van een tijdelijk selectiecomité of mogen onbegane (en daarom niet altijd
gewenste) paden betreden worden? Gevaarlijk wordt het helemaal als dit (on)gewild
misverstand van niet-communiceren aanleiding geeft tot opgekropte onmacht, die
vroeg of laat, als een uitbarstende vulkaan, de weg vrijmaakt voor niet meer te stop-
pen stromen van lavarazernij, alles verslindend, vernietigend, verbrandend in een
spoor van haat en wraak.

Het naast elkaar praten, het onbegrip, de stilte, het dovemansgesprek ... zowel tus-
sen individuen, als tussen groeperingen, partijen en grensoverschrijdende culturen,
filosofieén en godsdiensten zijn onderwerp van enkele bijdragen in dit nummer. Wie
zich de vraag stelt of uitgebreide en diepgravende essays in literaire tijdschriften
nog kunnen in een tijd dat ook denkwerk in hapklare brokken moet worden geser-
veerd, komt in dit nummer aan zijn trekken. Montaigne leest monkelend mee over

4 | Gierik&N V T



onze schouders. Wim van Rooy stelt zich de vraag of de multiculturaliteit misschien
wel een voorbijgestreefde, valse opvatting is en of terechte en gefundeerde gods-
dienstkritiek nog aanvaard wordt, of we onze ‘pen’ niet te onnadenkend in de inkt-
pot van de hypocrisie soppen. Wim Meewis beschouwt en observeert in zijn dage-
lijkse notities de huidige maatschappij. Hij legt de vinger op enkele wonden,
betreurt de egoistische tendensen, de vervlakking, het groeiend gebrek aan con-
structieve reflexen. Tone Brulin vertelt hoe immens moeilijk het is/was om in de
theaterwereld een gemeenschappelijk samenvloeien/voelen/spelen/begrijpen van
blanke en zwarte cultuur te realiseren. En toch ... wie zich onvoorwaardelijk open-
stelt, voelt de ‘force vitale’ binnenstromen. Men praat niet naast elkaar, men speelt
mét elkaar. Eric Rosseel doolt in de Brusselse Matongewijk en vindt geen poétische
weerklanken, de dichter zal levenslang moeten zwijgen. Sekou Sundiata nodigt uit
om naar de lettergrepen van James Brown te luisteren, het ritme van de blues in te
ademen; zonder blues gaan we ten onder. Rachida Ahali keert terug naar vaderland
Marokko: verbergt het dreigende ruisen van de zee de stemmen van het morrende
volk? Voor Bert Lema mag het ook simpel zijn: al zijn spreken roept zwijgen op,
want al wie een ziel zoekt, komt altijd te laat. Karl Wasch staat voor het mysterie:
een klank uit de verte, maar geen herkenbare gestalte, zelfs het zwijgzame licht
krijgt geen kans.

Vanaf dit nummer ook twee nieuwe rubrieken. Voortaan in elk nummer opnieuw
(zoals in de goede oude tijd toen een commissielid opwierp: ‘Geen Vlaams geld voor
Waalse auteurs!’) een bijdrage over een Franstalige, Belgische auteur. Nicole
Verschoore bijt de spits af over haar nieuwe roman. Het relativerend rubriekje
‘Woordenkramerijkdom’ waarin we een vergeten of onbekende literaire tekst om een
aparte reden voorstellen, doet terugdenken aan de tijd dat humor en ironie in de let-
teren nog niet verbannen waren. De eerste aflevering brengt een onbekende,
Chinese versie van Van Ostaijens Kklassieker Marc groet ‘s morgens de dingen. En
Freek Neirynck vraagt het ‘laatste woord’ i.v.m. het uitgeven. Dit lentenummer ver-
schaft ons misschien iets meer inzicht in wat ons scheidt, maar hopelijk tegelijk wat
meer tolerantie, openheid en begrip voor elkaars verschillen. Men moet niet altijd
tunnels graven, bruggen bouwen kan ook. Dit nummer is geen themanummer, dit
nummer stelt een vraag. de invulling is verschillend, de zoektocht en het mogelijke
antwoord primeren.

In dit nummer ook een ‘Woord achteraf’ (pp. 105-106): of hoe solidariteit een red-
dende engel wordt. Ja, het bestaat nog!

Guy Commerman, redactiesecretaris

Gierik& N VT |5



6 | Gierik&N VvV T



Is het multiculturele ideaal in een
diepe crisis terechtgekomen?

Wim van Rooy

De Nederlandse publicist Paul Scheffer doorbrak in januari 2000 onom-
wonden (maar niet opgewonden) een bepaald intellectueel ijzeren gordijn
en had het in een essay over ‘het drama van de multiculturele samenleving’
Hij doelde in de eerste plaats op zijn eigen Nederlandse samenleving, maar
veel verbeeldingskracht was er niet voor nodig om Scheffers analyse te
extrapoleren naar andere Europese landen. Het vergde van het verlichte
deel van de Europese spraakmakende intellectuele en weldenkende elite in
al zijn (vaak hoogmoedige) verschijningsvormen wel wat moed om te
erkennen dat het zijn politiek correcte denken wat zou moeten bijstellen,
niet uit een of andere vorm van nieuwe xenofobie maar uit respect voor de
waarheid, die al te veel geweld was aangedaan - met van de weeromstuit
het voorspelbare succes van een partij die als rattenvanger van Hameln de
gemoederen kon blijven bespelen, juist omdat het denkende puikje van de
natie traditiegetrouw wat blinde politieke viekken had gevormd. Het zwij-
gen en de vermijding hadden volgens Scheffer lang genoeg geduurd. Dat is
geen nieuw fenomeen trouwens: de boeken van Raymond Aron, Albert
Camus en Arthur Koestler staan er vol van. Geen blinder mollen dan intel-
lectuelen: hun dwaasheden zijn legio, zowel aan de linker- als aan de rech-
terzijdel. Camus had het al gehad over de intellectueel als een gevaarlijk
dier dat gemakkelijk verraad pleegt en Musil over de intellectueel als een
geboren meeloper. En de (paradoxale) hybris waarvan boven sprake komt
erop neer dat de verworvenheden die bij ons tegen heel wat reactionaire
krachten in waren bevochten, met name de emancipatie van allerlei groe-
pen, blijkbaar niet konden worden overgedragen op andere culturen, uit
angst ze voor het hoofd te stoten. Dat cultuurrelativisme zou uiteindelijk
erg nefast blijken.

Lang echter voor Scheffer, in 1982, had de Nederlandse politicoloog Bart
Tromp, waarschijnlijk als eerste progressieve denker, gewezen op de mythes
van de multiculturele samenleving en op de gebrekkige manier waarop de
politieke elites op de nieuwe uitdagingen ingingenz.

Gierik&a N VT |7



Maar beleeft onze samenleving wel een multicultureel drama, of zetten we
de problemen te zwaar aan? Migraties en ‘vreemde’ groepen hebben immers
altijd rekening moeten houden met de paniekreacties van het inheemse3.
En vergeleken met andere continenten gaat het er hier bepaald zachtzinnig
aan toe omdat het Europese en internationale juridische kader ten volle
erkend en geimplementeerd wordt. Het biedt een vrij solide waarborg tegen
politieke en andere miesmachers4, al is de geschiedenis als leermeester niet
altijd vanzelfsprekend: de debatten in verband met de lineariteit of circula-
riteit van de historie worden vandaag immers nieuw leven ingeblazen door
een tegendraads denker als John Gray, hoogleraar in de Europese gedach-
tegeschiedenis aan de London School of Economics, waardoor het ‘historia
magister’ helemaal op de tocht komt te staan. Het optimisme dat van dit
adagium uitgaat wordt tegengesproken door de gedachte dat de mens dan
mag hunkeren naar vrede en vrijheid maar dat hij net zo dol is op oorlog
en tirannie, en wat dat betreft is de 20ste eeuw waarschijnlijk de bloeddor-
stigste van de beschavingsgeschiedenis. Zowel in zijn inmiddels beruchte
Thomas More-lezing van 17 november 2004 als in zijn andere werk laat
Gray zich met onversneden en overtuigende pen uit over de vooruitgang
als één grote illusie. Voor Gray immers zijn zowel het communisme als het
neoliberalisme messiaanse bewegingen die de taal van rede en wetenschap
gebruikten, maar feitelijk geleid werden en worden door het geloof5.

Het spreekt vanzelf dat ook de ideeén van de Verlichtingsdenkers door Gray
aan hevige kritiek werden onderworpen. Hij gaat zelfs zover te beweren dat
nazisme, communisme en islamitisch terrorisme ook producten zijn van de
Verlichting, al maakt hij gelukkig wel een onderscheid tussen de verschil-
lende vormen van deze revolutionerende denkwijze en diende die andere
Britse ideeénhistoricus, Jonathan Israel, hem van repliek door o.m. te stel-
len dat het nazisme in Duitsland geen enkele kans zou hebben gehad, wan-
neer de cultuur en het onderwijs niet doortrokken zouden zijn geweest van
het autoritarisme, dat zich van het begin af aan fel tegen de Verlichting
heeft verzet. Het is een debat op zich waard, maar het krijgt meer dan ooit
actualiteit omdat ook de islam vandaag geassocieerd wordt met autorita-
risme en anti-Verlichting (zie verder). Aan de andere kant wijst de her-
waardering van denkers als Pierre Bayle, Spinoza, Hume en Diderot ook op
een herziening van de gevestigde waarden aan Verlichtingskant: zij repre-
senteren immers de ‘zachte’ en redelijk-rationele kant ervan®.

8 | Gierik&N Vv T



MULTICULTURELE PROBLEMEN

Om problemen, die terecht of onterecht gelinkt worden aan de multicultu-
rele samenleving, het hoofd te bieden - bijvoorbeeld het (even actueel
geworden) dragen door al dan niet jonge muslima’s van hoofddoekjes in de
scholen - hanteren instellingen terecht een nationaal en internationaal juri-
disch framework. Vandaag, meer dan ooit, wordt op dat juridische kader
een beroep gedaan om kwesties in verband met de multi- of intercultura-
liteit van de samenleving een begin van een oplossing te verschaffen. Deze
toenemende juridisering stelt de rechtsstaat danig op de proef omdat velen
zich pas nu realiseren dat een doordacht corpus van wetten meer invioed
kan uitoefenen dan sommigen wel zouden wensen. De plaats van de mul-
ticulturaliteit wordt hier als het ware geadstrueerd door een juridisch fra-
mework, al zal discussie over deze vrij ingewikkelde en vaak tegenstrijdige
wetgeving nog wel een tijd blijven bestaan: zolang immers de problematiek
niet echt politiek gedefinieerd wordt.

Zo stelde het Europees Hof voor de Rechten van de Mens onlangs dat het ver-
bod op het dragen van hoofddoekjes (hijab) niet strijdig is met artikel 9 van
het Europees Verdrag voor de Mensenrechten; toch zijn er evenzozeer uit-
spraken die het tegengestelde standpunt claimen’. Niettegenstaande deze
contradictorische uitspraken, die vaak neerkomen op een tegenstelling tussen
het meer Latijnse en het meer Angelsaksische recht (waarbij Belgié een
middenpositie inneemt), hechten we enorm veel waarde aan een moeizaam
en ingenieus opgebouwd juridisch stelsel, dat geinspireerd werd door de idee-
én van de Verlichting en dat met Montesquieu een echte aanvang neemt8, al
ben ik er in fine van overtuigd dat men bij botsende belangen (bijvoorbeeld
godsdienstvrijheid versus het verbod op discrimatie) toch een beroep zal moe-
ten doen op een aantal andere, vrij revelerende kaders die de problematiek in
een ander daglicht kunnen stellen. Ik tracht er in dit essay enkele te benoe-
men en te verhelderen, maar de gekozen invalshoeken zijn niet exhaustief.
Soms ook lopen ze door elkaar; men beschouwe ze dus zeker niet als abso-
luut. Ze zouden m.i. echter wel meer gezag kunnen geven aan het juridische
discours wegens hun historische, sociologische of antropologische achter-
grond, zeker wanneer zich twijfel- of probleemgevallen voordoen.

Ik wil er hier ook reeds op wijzen dat een zaak als bijvoorbeeld het *hoofd-
doekendebat’ soms denigrerend als een symbolisch dossier bestempeld
wordt. Dit mag dan op het eerste gezicht al zo zijn, toch neemt een en ander
niet weg dat het haast altijd méér dan symbolisch is: al te vaak immers is

Gierik&a N vV T|9



het een uiting van dieperliggende onvrede, waarmee men terdege rekening
moet houden, wil ze niet als een boemerang naar de maatschappij terug-
komen; tevens is het zo dat de geschiedenis ons leert dat symbolen, ook al
kan men ze analyseren als epifenomenen, altijd een enorme invioed heb-
ben uitgeoefend. Het is dus beter ze niet meteen maar als ‘slechts symbo-
lisch’ te beschouwen of ze te bestempelen als relicten uit een tijd waarin ze
beter konden gedijen. Ook onze (post)moderne tijd leeft van de symboliek,
al hoort men dat niet altijd graag.

Ik zoek in dit essay dus naar mogelijke intellectuele kaders van waaruit men
kan vertrekken als men spreekt over de multiculturele samenleving. Ik geef
er enkele, refereer aan de belangrijkste auteurs ervan en tracht via hun res-
pectieve standpunten en ideeén uit te komen bij een hanteerbaar (pragma-
tisch) denken over de nieuwe samenleving waarin we terechtgekomen zijn.

Preliminair en belangrijk in verband met bepaalde thema’s - bijvoorbeeld
de hoofddoekjes, een bepaald soort ‘allochtone’ criminaliteit, de beleving
van de islam, de achterstelling van de vrouw, de erecodes of het hoog
machogedrag van de jongens - wil ik toch nog opmerken dat, gedurende
een al te lange periode, een bepaald deel van de intelligentsia verordon-
neerde dat van een ‘multicultureel probleem’ nauwelijks mocht worden
gesproken, en dat men al bijna een racist was (in een vergoelijkende bui
muntte men het mitigerende concept ‘homogeneist’) als men dat toch deed.
Paula D’Hondt, de eerste regeringsvertegenwoordiger die zich als
Koninklijk Commissaris voor het Migrantenbeleid voluit op de ‘problema-
tiek’ van de multiculturele samenleving kon toeleggen, werd door deze
intellectuelen in verband met de integratie van allochtonen bijna persoon-
lijk verantwoordelijk gesteld voor ‘de pragmatiek van de abnormalisering’,
de catchy ondertitel van Jan Blommaerts en Jef Verschuerens spraakma-
kende boek Het Belgische migrantendebat uit 1992. Het is in die hoek
ondertussen toch wat stiller geworden rond het onderzoek naar de multi-
culturele samenleving, een analyse die toentertijd via de taalpragmatiek
verricht werd, al publiceerde Jan Blommaert in 2001 bij uitgeverij EPO nog
Ik stel vast. Politiek taalgebruik, politieke vernieuwing en verrechtsingg. Het
is trouwens merkwaardig en erg opmerkelijk dat juist progressieve of link-
se intellectuelen (al hoeven de twee niet per se samen te vallen) zich door
hun vaak dubieuze liefde voor het multiculturalisme en het daarin geim-
pliceerde cultuurrelativisme eigenlijk richten tegen die niet-westerse den-
kers die kritiek uitoefenen op gesloten culturele of religieuze patronen of

10 | Gierik& N V T



tegen diegenen die zich daaruit hebben geémancipeerd. Die laatsten
voelen dat vaak (terecht) aan als verraad en onthalen deze attitude
op veel onbegrip. In die zin zou men de ‘progressieve’ multicultura-
listen van bij ons kunnen vergelijken met de negentiende-eeuwse
‘oriéntalisten’: schrijvers en antropologen die van de Oriént een
karikatuur maakten en op wie Edward Said zijn giftige pijlen richt-
te (zie ook noot 91). Het lijkt er vaak op dat zij, net als hun negen-
tiende-eeuwse voorgangers, het anti-moderne en exotische verwel-
komen en er een antidotum in zien voor hun eigen frustraties. Bij
hedendaagse antropologen zoals Hein de Haas ziet men echter al een
heuse perspectiefwisseling: waren ze aanvankelijk nog gecharmeerd
van bepaalde aspecten van de bestudeerde (Arabische) werkelijkheid,
dan schuift nu de aandacht weg van de veronderstelde exotische
romantische oorspronkelijkheid van deze landen naar de toestand
waarin ze echt verkeren: die van structurele achterlijkheid die geen
enkel uitzicht biedt10,

Wat nu juist in verschillende contexten met een multiculturele
samenleving wordt bedoeld, is ook niet altijd duidelijk. In zijn essay-
bundel Het raadsel van de multicultuur (Meulenhoff, 1998) behan-
delt J.Brugman, hoogleraar Arabische taal- en letterkunde aan de
Rijksuniversiteit Leiden, dit gegeven. Hij stelt de hele idee van mul-
ticulturaliteit, zoals die in Nederland, maar ook bij ons met veel nai-
viteit gepromoot werd, sterk in vraag (blz.7-17)11. Ook de
Nederlandse politicoloog Bart Tromp merkte jaren geleden al snedig
op dat diegenen die het begrip ‘multiculturaliteit’ gebruiken, nooit
duidelijk hebben kunnen maken wat ze ermee bedoelen, en in zijn
pas verschenen werk Het tijdperk van de maatschappij (Acco, 2004)
citeert de socioloog Walter Weyns de Amerikaanse literatuurweten-
schapper Christopher Clausen, die o.m. het volgende poneerde: het
multiculturele, dat in de VS al langer zijn beslag kreeg, is geen deel
van de oplossing, maar een deel van het probleem. In een postcul-
tuur immers ziet men dat vele subculturen niet in al te beste vorm
zijn en dat een aantal van hun zogenaamde culturele praktijken
hooguit folkloristische of commerciéle waarde hebben. Er treedt dus
een trivialisering op van culturele tradities. Dat is zeker het geval in
de VS, maar soms ook bij ons wanneer scholen met de nobelste
bedoelingen hun ‘autochtone’ leerlingen en hun ouders kennis laten
maken met hun moslimmedeleerlingen en hun cultuur, wat vaak

Gierika N v T |11



gebeurt via eten, kleding en muziek. Het is vreemd, maar soms lijkt de mul-
ticultuur te tenderen naar de trivialisering van een (sub)cultuur. Dat proces
ziet men in de VS: Gabrielle Glaser’s Strangers to the tribe uit 1997 geeft hier-
van schrijnende voorbeelden. We merken echter ook, naast deze eerder
onschuldige banalisering, dynamieken van fundamentalisering, radicalise-
ring of politisering, zoals die de jongste tijd in de wereld weerzinwekkende
vormen aannemen. Andere waarnemers, zoals de Iraanse godsdienstweten-
schapper Reza Aslan, oordelen dan weer dat het tij van de hervormingen
onstuitbaar is, dat de islamitische Reformatie al een feit is. Misschien duikt
inderdaad hier en daar al een Euro-islam op, een liberale vorm van de islam.
Die kan zeker groeien gezien het feit dat de mainstream van de islamitische
traditie er eerder een is van persoonlijk piétisme dan van politiek activisme.
In Nezar AlSayyad en Manuel Castells Muslim Europe or Euro-Islam
(Lexington Books, 2002), wordt bijvoorbeeld ook gewezen op de heel andere
houding die Amerikaanse en Europese denkers hebben ten opzichte van
immigranten, waarbij de Europese ‘mandarijnen’, althans volgens deze
auteurs, een veel negatievere houding aannemen: ‘As attacks on immigrants,
asylum-seekers, and refugees constituted the subject matter of innummera-
ble media reports, the conceptual and normative instruments of Marxist or
modern analyses by Europe’s intellectuals on the whole applied not to the
immigrant others, but to their “own” others’ (blz. 179). Dit mag dan misschien
wel zo zijn, toch kan net zo goed gewezen worden op Amerika’s verdoken
racisme: de gevangenispopulatie bestaat er uit een disproportioneel aantal
black Americans; de uitbuiting is er eerder economisch dan cultureel en een
aantal Amerikaanse denkers, zoals Samuel Huntington, schrijven vandaag
onverbloemd en met een zekere bitterheid over de erosie van wat zij de
authentieke Anglo-Amerikaanse identiteit noemen, waardoor m.i. aan de
analyse van AlSayyad en Castells van de dichotomie Europa-Amerika ten
opzichte van nieuwkomers toch wel afbreuk wordt gedaanlz. Huntington’s
boek is immers een regelrechte aanval op de ‘anti-westerse’ ideologie van het
multiculturalisme en het deconstructionisme; het bouwt een merkwaardig
pleidooi op voor de oorspronkelijke, door kolonisten bezielde samenleving
die er een was van gemeenschappelijke waarden. Het is het soort discours dat
we 00K bij ons extreem terugvinden in de frenetieke vraag naar een bijna
gefixeerde Vlaams-nationale identiteit.

Opmerkenswaardig is ook dat de verschillende joodse culturen (voorlopig?)
aan het boven genoemde trivialiserende fenomeen blijken te ontsnappen,
omdat ze zowel in de VS als in Europa geintegreerd zijn op een sui gene-

12 | Gierik&N V T



ris-manier. Maar ook hier past een kanttekening: de (terechte) goodwill van
de Europese politiek t.0.v. het jodendom is enorm (al spreken sommige
historici toch ook al wel van ‘de uitbuiting van de holocaust'13, nog ande-
ren depreciérend van de ‘sacralisering’ ervan) en leidt ertoe dat de joden (al
dan niet met hoofdletter: ook dat is een discussie apart) goed hun weg vin-
den in onze maatschappij. Maar wat als er een generatie politici opkomt die
de shoah alleen nog kent uit de lessen geschiedenisl4? Wat dus als die
goodwill verdwijnt of wanneer het maatschappelijk functioneren van de
shoah (het begrip ‘holocaust’ heeft een zuivere religieuze connotatie; wij
verkiezen de wetenschappelijke term ‘judeocide’), het zionisme, het
Israélisch-Palestijnse conflict of de joodse geschiedenis z&If aan ‘revisio-
nisme’ onderworpen worden, vaak in de eerste plaats door joodse historici
als onder anderen Norman Finkelstein, Peter Novick en Milo Anstadt, maar
ook door bona fide historici, essayisten en publicisten als Sander Corluy,
Jan Oegema, Dick Houwaart, Salomon Bouman en de erg controversiéle
Peter Edel. Dat de kritiek op het jodendom in zijn soms erg verschillende
vormen vanaf de negentiende eeuw een vast gegeven is binnen dat joden-
dom zelf, is terug te vinden bij auteurs als Isaac Deutscher, Daniel Lazare,
Ahad Ha’am, Yitzhak Epstein, Martin Buber, Simha Flapan en vele andere
joodse denkers1®. Dat daarbij ook de joodse godsdienst aan heftige kritiek
werd onderworpean, toont aan dat het jodendom zich op dat moment in
de moderniteit begon in te passen, een fenomeen dat vooralsnog zwak aan-
wezig is in de islam. Men kan dus, ter aanvulling van het juridische denk-
kader, het best beginnen met een verschijnsel dat vandaag, méér dan in de
negentiende eeuw, taboe is: religiekritiek an sich.

RELIGIEKRITIEK

Men zou, om het debat in verband met multiculturele samenleving te ver-
helderen en om meer substantiéle context aan te brengen, kunnen uitgaan
van zuivere religiekritiek, een denkrichting die tot het begin van de twin-
tigste eeuw altijd een eminent onderdeel van de oosterse en westerse cultuur
is geweest (Ibn Rushd, Luther, Calvijn, Spinoza, Voltaire, Hume, Feuerbach,
Renan, en contemporain: Bertrand Russell, Richard Dawkins, Paul Cliteur,
Rik Pinxten, Herman Philipse, Ayaan Hirsi Ali, Sadik Al-Azm), maar die
vaak als een schandaal of provocatie wordt ervaren door grote groepen van
de bevolking, zeker ook door die westerse intellectuelen die in een verkeerd
begrepen tolerantie nauwelijks nog openstaan voor een debat ten gronde

Gierik&a N v T |13



over het fenomeen godsdienst, sterker nog: elke invraagstelling ervan vaak
(mis)interpreteren als een onverdraaglijke aanval op het religieuze, wat an
sich al merkwaardig is omdat het religieuze z&If zich toch vaak ook uitdrukt
in systemen waarin geen God te pas komt. Ten slotte is het principe van een
God, zoals de godsdienstfenomenoloog en -historicus G.van der Leeuw ooit
opmerkte, een late uitvinding in de geschiedenis van de religie.

Het zou me te ver voeren om in dit essay op ieder van de boven genoem-
de en sterk van elkaar verschillende auteurs in te gaan. Om slechts enkele
voorbeelden te geven: de antropoloog Rik Pinxten beschouwt religie als het
vehikel voor het aanleren van identiteit over de generaties heen; voor hem
wijst religiositeit eerder op een vorm, een houding en niet direct op een
inhoud. Dat er heel wat verschillende standpunten ingenomen worden,
blijkt o.m. ook uit Leo Apostels vraag naar een ‘atheistische religiositeit’
Wie al deze verschillende houdingen op een erg eigenzinnige wijze in kaart
heeft trachten te brengen, is de Brusselse emeritus hoogleraar filosofie
Hubert Dethier in De beet van de adder, een erg erudiet en eigensoortig
werk dat een magische draad van Ariadne spant tussen verschillende kriti-
sche, heterodoxe en libertaire tradities en waarin Spinoza en Nietszche,
maar vooral vrij onbekende (atheistische) denkers, centraal staan. Het werk
van Dethier is een Fundgrube voor allerlei vergeten atheistische en ‘zinne-
lijke’ denkers. Een strikt rationalistische en materialistische houding ten
opzichte van het fenomeen godsdienst wordt dan weer ingenomen door
Sadik Al-Azm, hoogleraar filosofie aan de Universiteit van Damascus. Deze
Voltaire van de Arabische wereld zoekt de verborgen wortels van verlicht
en humanistisch denken in rationalistische en mystieke tradities van de
pre-moderne islamitisch-Arabische cultuurl?.

Het wantrouwen t.o.v. atheisten of godloochenaars zoals ze ooit denigre-
rend werden genoemd, is natuurlijk niet eigen aan de (postymoderne tijd
met zijn hang naar zekerheden en holisme, maar het is wel bizar dat het
vandaag nog even groot is als eeuwen geleden, waardoor een ernstig debat
nooit aan de orde komt. Ten bewijze van de recurrentie van dat wantrou-
wen, citeer ik hier de 18de-eeuwer Adelung en verwijs ik naar de wat sur-
realistische storm die opstak naar aanleiding van een verwijzing die ik als
hoofdredacteur, bij wijze van inleiding, in de PEN-Tijdingen maakte (nr.3/4
jaargang 2003) naar het boek Leven zonder God (L.J.Veen, 2003), waarin de
wetenschapsjournalist Harm Visser elf atheisten van diverse pluimage aan
het woord laat over hun ongeloof. Het citaat van Adelung gaat als volgt:
‘Dit verzet van zovele verklaarde godloochenaars tegen elke maatschappe-

14 | Gierik &N V T



lijke en burgerlijke orde en ondergeschiktheid is er de ware oorzaak van dat
men godloochening in alle religies en in alle tijden als het grootste vergrijp
beschouwde, en hen die zich ertoe bekenden als onwaardig uitschot van de
maatschappij met de strengste levensplichten straffen heeft opgelegd’18.
Anno 2004 zal men het niet meer hebben over uitschot, maar zal men eer-
der geneigd zijn atheisten een gebrek aan religiositeit of spiritualiteit te
verwijten; ook zal altijd het odium in longum jacens weer opduiken, en dat
is verbijsterend, want waarom zou een gelovige niet geredelijk willen ant-
woorden op het erg spirituele manifest en de verschillende klemmende
essays over geloof en atheisme die - bijvoorbeeld - de Utrechtse hoogleraar
moderne wijshbegeerte Herman Philipse in het licht gaf?

De politiek correcte intellectuelen, die in de feiten een soort averechts racisme
(du racisme a rebours)19 belichamen omdat ze andere normen hanteren voor
de allochtoon dan voor de autochtoon en daardoor het universalisme prijs-
geven, komen echter in iets nauwere schoenen te staan op een moment dat
de werking van bepaalde aspecten van de islam in onze samenleving ook hen
ertoe brengt het onverkort (totalitair) functioneren ervan in vraag te stellen:
deze jongste loot aan de stam van de monotheistische openbaringsgodsdien-
sten heeft namelijk geen echte modernisering doorgemaakt, noch Verlichting
gekend (tenzij eeuwen geleden, maar dat is allang een gepasseerd station)
noch Islamitische Reformatie en wordt daardoor alleen al, in tegenstelling tot
jodendom of christendom, door bepaalde auteurs en politici zelfs omschreven
als ‘achterlijk’, ziek?0 of minderwaardig, 0.m. ook omdat de gearabiseerde
islam veel monolitischer en essentialistischer is gebleven dan de andere open-
baringsgodsdiensten, al beroepen zij zich alledrie op nagenoeg hetzelfde
symbolische kapitaalzl. Maar terwijl er zich in Europa een burgerij ontwik-
kelde die de materiéle omstandigheden schiep voor het doorbreken van de
politiek-religieuze orde?2 heeft dit proces zich in de Arabische wereld nau-
welijks voorgedaan: daardoor werd de spirituele creativiteit vaak onderge-
schikt gemaakt aan het politieke zodat, aldus de filosoof Mohammed Arkoun,
de zingeving die men in de koran vond volledig werd getsurpeerd tot voor-
deel van de wereldlijke macht en ze versteende in orthodoxie. Religiekritiek
kon er nagenoeg niet tot stand komen.

Het is immers niet omdat er in de islamitische wereld enkele rari nantes rond-
lopen die, zoals bijvoorbeeld de in 1995 uit Egypte verdreven godgeleerde
Nasr Abou Zaid, voor een open, rationalistisch-humanistische islam pleiten,
dat het onderscheid die hermeneutische wetenschappers zoals hij maken tus-
sen de tekst en de betekenis van de tekst, algemene ingang zou hebben

Gierik&a N v T | 15



gevonden, integendeel. Een Nederlands-Marokkaans auteur als Hafid
Bouazza zegt in een interview in Knack (29 oktober 2003) i.v.m het gedrag
van zijn Marokkaanse ‘medelanders’ onomwonden: ‘lk zie voornamelijk
domheid en fanatisme om me heen’23, Zelfs een publicist als Mohammed
Benzakour, die onlangs toch een vrij lovend boek schreef over Abou Jahjah
(Abou Jahjah. Nieuwlichter of oplichter?, Veen, 2004), roept de Nederlandse
islamieten op zich niet te blijven afzetten tegen de moderniteit: hij smeekt ze
bijna een islamitische reformatie te beginnen (blz. 221-225).

Het bizarre is, dat de Arabische wereld, vooral dan de intelligentsia en de
middenklasse, in de 19de en in het begin van de 20ste eeuw absoluut niet
afkerig was van de moderniteit, integendeel. Voor vele moslims was de
westerse moderniteit een ‘openbaring’ van vrijheid, gekoppeld aan mate-
riéle vooruitgang. Het is pas vanaf de jaren twintig en dertig van de 20ste
eeuw dat er zich een kentering voordoet waarvan de fundamentalistische
en extremistische naweeén nog steeds heftig voelbaar zijn. Van dan af
wordt de traditie van de ‘ijtihad’ (de interpretatie van de koran) vervangen
door de ‘jihad’. In haar boek Het Islam dilemma (A.W.Bruna Uitgevers,
2004) schrijft de Canadese journaliste Irshad Manji over die omslag:
‘Honderd jaar geleden hadden in Egypte openbare discussies over het marx-
isme, atheisme en de evolutietheorie plaats. Volgens een wetenschapper
waren er zo’'n vijftig dagbladen en tweehonderd weekbladen vrij verkrijg-
baar, die felle vrijdenkers als Voltaire citeerden. De roep om religieuze her-
vorming werd ook gehoord. Deze intellectuele renaissance, in de late
negentiende eeuw versneld door een politieke verzoening met Europa, werd
uitgehold door antikolonialistische retoriek en de politieke nadruk op
Arabische solidariteit, hetgeen neerkwam op een afwijzing van alles wat
westers was. In de jaren twintig werden de meeste vragen alleen nog, maar
gefluisterd. Omstreeks deze tijd richtte een Egyptenaar de
Moslimbroederschap op, de Al-Qaeda van zijn generatie’ (blz.80). Irshad
Manji, deze moslim-refusenik die zelf ooit nog school gelopen heeft in een
‘madrassa’ (islamitisch religieuze school)24, roept westerlingen ook op te
stoppen met zichzelf te censureren en te zwijgen over de moslims.

Een van de boeken die het al dan niet essentialistisch karakter van de islam
thematiseren, is dat van de bijzonder hoogleraar voor het hedendaags isla-
mitisch handelen aan de universiteit van Utrecht, Hans Jansen. In God heeft
gezegd. Terreur, tolerantie en de onvoltooide modernisering van de islam
(Augustus, 2003) legt Hans Jansen m.i. de vinger op de wonde plek wanneer
hij schrijft: ‘Er bestaat in de anti-essentialistische visie geen abstractie ‘islam’

16 | Gierik& N V T



die invloed uitoefent op wat of wie dan ook. Dit heeft een gewichtig voor-
deel: terroristen die in naam van de islam rare dingen doen, kunnen, als het
niet-essentialistische standpunt juist is, per definitie niet door ‘de islam’ bein-
vloed zijn.(...) Wat er ook aan de hand is, aan ‘de islam’ kan het niet liggen’
(b1z.58). Veel heftiger gaat het eraan toe in Oriana Fallaci’s literaire schot-
schrift tegen de islam, De woede en de trots (Bert Bakker, 2002), waarin zij
zegt de stilte te willen verbreken omtrent een realiteit (i.c. de gewelddadige
islam, het jihadisme) ‘die al veertienhonderd jaar bestaat. Een realiteit waar-
voor het Westen onverklaarbaar genoeg de ogen sluit’ (blz.97-98).

Vanuit een brede en erudiete kritiek op de westerse rationaliteit, geinspireerd
door de theorieén van J. Habermas, tracht Mohammed Arkoun, professor in
de geschiedenis van het islamitisch denken aan de Université de Paris |,
weerwerk te bieden aan dit essentialistische beeld van de islam. In zijn her-
werkte doctoraalscriptie De tijdloze samenleving (VUBPress, 2003) besteedt
Julien Libbrecht veel aandacht aan Arkouns belangrijke werk Ouvertures sur
islam uit 1992. Over Arkoun schrijft hij: ‘Alhoewel hij stelt dat het zijn
bedoeling is de vooroordelen aan beide zijden, zowel in het Westen als in de
Arabische wereld te doorprikken, is het duidelijk dat vooral de stigmatisering
van de islam als ‘bekrompen’ en ‘achterlijk’ hem emotioneel het meest raakt’
(blz.139). De pogingen van Arkoun om zowel de moderniteit als de islam ter
discussie te stellen en ze te onderwerpen aan wetenschappelijke kritiek, lijken
me niet echt eerlijk: de moderniteit immers stelt zich, in tegenstelling tot de
islam, voortdurend ter discussie; zelfkritiek in alle mogelijke vormen is zelfs
één van de bijzonderste kenmerken van de moderniteit2>.

Een andere paradox is, dat Arkoun zijn kritiek op het wetenschappelijke
denken verwoordt via een erg rationeel, gesofisticeerd en door Foucault,
Derrida en Habermas geinspireerd discours dat ook rechstreeks aan de
methodiek van de wetenschap schatplichtig is26, Fenomenologisch zou
men in die zin, zoals Hans Jansen het doet, inderdaad kunnen spreken over
dé islam, zoals men ook zou kunnen gewagen van dé wetenschap, een
essentialistische visie waarover de discussie nog niet beéindigd is en waar-
op blijvend moet worden gefocust. Een interessante en actuele invalshoek
ter zake is de boeiende discussie hierover in de vorm van een briefwisseling
tussen wijlen de Gents-Antwerpse wijsgeer Leo Apostel en de Gents-
Berlijnse fenomenoloog Rudolf Boehm in Kritiek nr.3 (mei 1982, blz. 64-
100). Het is een schriftelijk twistgesprek waarvan de relevantie vandaag
onmiskenbaar zal blijken, willen beleidsmakers en juristen inzicht ontwik-
kelen in de complexe problematiek van de multiculturaliteit, een proces dat

Gierik&a N v T | 17



onomkeerbaar is, maar juist door een gebrek aan filosofische reflectie erg
ad hoc en paniekerig gevoerd wordt.

In dezen lijken mij de ‘essentialistische’ opvattingen van Rudolf Boehm heel
wat overtuigender en werkbaarder dan de anti-essentialistische van Leo
Apostel. Merkwaardig is echter dat heel wat progressieve en linkse maat-
schappijcritici van de wetenschap die zich noodzakelijkerwijs in het kamp
van Boehm bevinden, deze houding mutatis mutandis niet willen overbren-
gen op het fenomeen van de godsdienst, in casu de islam, uit angst allicht
niet als politiek correct beschouwd te zullen worden.

Ik wil hier betogen dat dé islam dus wél bestaat, net zoals hét katholicisme,
dé westerse cultuur en hét jodendom. Indien men niet vertrekt vanuit deze
stellingname is een helder gesprek ten enenmale onmogelijk omdat niemand
dan nog zou weten waarover hij of zij het werkelijk heeft. Het essentialisme
heeft vanuit het postmoderne denken en vanuit de linkerzijde echter zulke
klappen gekregen dat faire analyses soms onmogelijk werden. Men denke in
dit verband bijvoorbeeld aan de genderproblematiek die vanuit strikt femi-
nistische hoek elke inbreng vanuit de biologie onmogelijk wilde maken.

Het is vanzelfsprekend dat een strikt en fundamentalistisch essentialisme
ook niet vol te houden is: identiteiten en disciplines zijn via bepaalde pro-
cessen altijd aan veranderingen onderhevig. Een essentie blijft echter
behouden in zoverre de quintessentiéle kern ervan bewaard blijft; verandert
ook die in de loop van een lange duur, dan ontstaat er een kwalitatieve ver-
andering waardoor het fenomeen (de identiteit, de wetenschappelijke disci-
pline, het paradigma) van karakter verandert. Er ontstaat, zo zou de weten-
schapsfilosoof Kuhn zeggen, een ander paradigma. Dat bijvoorbeeld de
westerse cultuur op dit moment uiteenrafelt en zijn culturele samenhang
dreigt te verliezen, is duidelijk; een gevolg daarvan zijn o.m. de verwoede
en wanhopige pogingen tot zingeving en het voortdurende verlies aan bete-
kenis. Een typisch kenmerk van de westerse cultuur was en is 0.m. zijn
flexibiliteit en, in een zekere zin, zijn anti-essentialistische karakter, maar
die flexibiliteit is zo doorgeschoten dat diezelfde westerse cultuur geéro-
deerd is, waardoor hij wortelloos is geworden, wat op zijn beurt de rade-
loosheid voedt van velen en waardoor men van de weeromstuit op zoek
gaat naar een monoculturele (essentialistische) kern27.

Het verschijnsel godsdienst kan in bovenstaande zin fenomenologisch gere-
duceerd worden tot zijn essentie, en die essentie kan - zoals Rudolf Boehm
het voor de wetenschap deed - beschreven worden, ook al vertoont de reli-
gie vandaag ogenschijnlijk een heel ander gezicht dan bijvoorbeeld in de

18 | Gierik&a N V T



19de eeuw en integreerde ze zich op heel wat punten in de moderniteit.
Wie de godsdienstkritiek concreet wil doortrekken, kan ook bijvoorbeeld
wijzen op het vrouwonvriendelijke (zie verder), patriarchale en starre
monotheisme van de grote mannelijke openbaringsgodsdiensten. Hij of zij
zou ons, in navolging van de Amerikaanse historicus Jonathan Kirsch,
kunnen herinneren aan het meer libertaire en vrije karakter van het poly-
theisme in het klassieke paganisme en aan de oorlog tussen het monothe-
isme en het polytheisme, een strijd die in het Westen door het humorloze
monotheisme werd gewonnen.

Jonathan Kirsch beschrijft in zijn God against the gods. The history of the war
between monotheism and polytheism (Viking Compass, 2004) de strijd tussen
Constantijn, die de christelijke revolutie opstartte, en Julianus die het meer
libertaire en verdraagzamere paganisme verkoos. Hij kiest duidelijk partij
voor het tolerantere polytheisme. De uitkomst van die toenmalige clash of
civilizations leidde uiteindelijk tot religieuze intolerantie28.

Het humorloze vindt men inderdaad terug bij alle grote openbarings- en ver-
lossingsgodsdiensten, in die mate dat Umberto Eco’s bekende roman In naam
van de roos uit 1980 dit gegeven ingenieus thematiseert: de vergiftigde en
omineuze verhandeling waarvan sprake stak immers de loftrompet over de
(altijd subversieve) lach en dus moest ze radicaal verwijderd worden. De lach
zaait immers twijfel en doet op die manier een aanval op dé waarheid (‘En
uit dit boek zou het nieuwe verderfelijke streven kunnen voortkomen de dood
te vernietigen door middel van de bevrijding van de angst’, en even verder:
‘De behoedzaamheid van onze kerkvaders heeft haar keuze gemaakt: als de
lach het vermaak van het volk is, dient men de uitspatting van het volk aan
banden te leggen, te onderdrukken en vrees aan te jagen met strengheid’29.
Tegenover die volslagen humorloosheid van het religieuze kan men slechts
een rabelaisiaans humanisme stellen30, dat nog heel iets anders is dan een
secularisme met godsdienstige trekken, waarbij via wetenschappelijke en
politieke ingeneering de hemel op aarde beloofd wordt.

Hoe dan ook, wetenschappelijke godsdienstkritiek zoals die vanaf de
negentiende eeuw bij ons uitgeoefend werd, tekstexegese en tekstherme-
neutiek, zoals die in christendom en jodendom wél voorkomen3L, zijn ver
te zoeken bij de jongste van de openbaringsgodsdiensten, al worden er de
laatste jaren wel pogingen in die zin ondernomen: de resultaten daarvan
zijn erg indrukwekkend. Zo zijn er steeds meer bewijzen dat veel van de
woorden in de koran van Assyrische of Aramese afkomst zijn, waardoor
heel andere vertalingen en interpretatiemogelijkheden ontstaan. Het is ech-

Gierik& N v T |19



ter significatief dat de (meestal westerse) tekstinterpreten die deze vorm van
islamexegese toepassen - waardoor heel wat taboes doorbroken worden -
soms, uit schrik voor lijfsbehoud, onder een pseudoniem moeten publice-
ren en dat hun artikels, bijvoorbeeld in Newsweek, in heel wat islamlanden
niet kunnen verschijnen32!

De emeritus hoogleraar Arabische taal- en letterkunde aan de
Rijksuniversiteit Leiden, J. Brugman, schrijft: ‘Onze Bijbel begint met een vrij
gedetailleerd verhaal over de schepping van de wereld in zeven dagen. Toch
geloven maar zeer weinig christenen in de letterlijke waarheid van dat ver-
haal. Een dergelijke houding ten aanzien van de koran in de moslimse lan-
den lijkt voorlopig uitgesloten. Aan een herinterpretatie van de heilige tek-
sten, zoals in het christendom de laatste twee eeuwen heeft plaatsgehad, lijkt
de islamitische wereld kennelijk nog niet toe’33

Er is ten opzichte van de islam, maar ook in verband met de religie in het
algemeen, een immense kritiekloosheid. De idee dat de openbaringsgodsdien-
sten (want er zijn, zoals gezegd, in de wereld heel wat religieuze systemen en
uitingen zonder een godsbegrip), die tijdens de beschavingsgeschiedenis hun
nut allicht hebben gehad, meer verdelen dan verenigen, wordt ook bij ons
nog steeds als een anathema beschouwd. Een conervatie denker als John
Gray doet er alles aan om te bewijzen dat het humanisme een seculiere gods-
dienst is en daarvan dezelfde trekjes vertoont, sterker nog: dat het huma-
nisme een gedegenereerde en een ongewilde versie is van het geloof34.

Een boek over ongeloof en atheisme, dat onlangs verscheen in de vorm van
elf interviews met bekende Nederlandse wetenschappers, schrijvers en filo-
sofen3® ontketende in Nederland zowaar een kleine storm van veront-
waardiging; ook bij ons deed zich, wat bescheidener, hetzelfde voor, terwijl
in die interviews toch alleen maar aandacht werd gevraagd voor mensen
die niet in God geloven en die, ieder vanuit een eigen inspiratie en denk-
kader, fundamentele kritiek leveren op het geloof: ook bij ons is gods-
dienstkritiek dus helemaal niet vanzelfsprekend, gepokt en gemazeld als we
zijn in de monotheistische openbaringsgodsdiensten. Kritiek echter is hoe
dan ook mogelijk, dankzij de westerse (kritische) traditie van de Verlichting.
Deze denkstroming, die als een historische mutatie kan worden aangemerkt,
heeft nergens in tijd en ruimte zijn analogon omdat ze op nagenoeg alle
terreinen iets in beweging heeft gezet. Er is, zo stelt de Nederlandse hoog-
leraar in de theorie der geschiedenis F. R. Ankersmit, in de hele geschiede-
nis der mensheid niets dat deze periode, met haar technische en weten-
schappelijke spin-off, ook, maar in de verre verste evenaart3®. Het is een

20 | Gierik&N V T



opvatting die haaks staat op die van de in noot 27 vermelde mening van
Ad Verbrugge, die als een actuele en felle (protestantse?) Guardini tekeer-
gaat tegen het postmoderne?’7 en die ook lijnrecht ingaat tegen het aarts-
pessimisme van Gray38.

De ‘aanval’ van de Verlichtingsfilosofen op de godsdienst was erg divers:
hij begint in feite met Spinoza, gaat dan van vehemente kritiek op de rati-
onele intellegibiliteit van het openbaringsconcept en het feit dat de religie
niets toevoegt aan de moraliteit (Hume) over het eigenzinnige denken van
Kant over religie tot het deisme (Diderot, maar niet altijd) en het loutere
atheisme van d’Holbach en de Sade. Dat deze filosofen nog worstelden met
het concept religie, maar soms toch ook merkwaardige ‘voorlopers’ (sit
venia verbo) hadden, blijkt uit de parallel die men kan trekken i.v.m.
bepaalde aspecten die men bij zo verschillende denkers als Kant en Pascal
aantreft. Kant stelt immers, net als Pascal, het probleem van God als een
probleem van zingeving voor de menselijke werkelijkheid, ofschoon
bepaalde Kant-interpreten toch bij een bepaalde vorm van kantiaans athe-
isme uitkomen. (*...dat betekent nog niet dat God bestaat, maar er wordt zo
gehandeld alsof zulke wereldrechter werkelijk was’)39.

Een interessante vraag, die zelden wordt gesteld, kan men als volgt formu-
leren: welke God van welke openbaringsgodsdienst staat het dichtst bij de
(deistische) God van de Verlichting? In zijn verzameling essays Tijd van
onbehagen schrijft de reeds genoemde Ad Verbrugge hierover: ‘Allah en
Jahweh staan in hun transcendente afgescheidenheid dichter bij de God
van de filosofen dan Christus, die zoals hij zelf ook opmerkte een skanda-
lon blijft (een steen des aanstoots omdat God de gedaante aanneemt van
een mens). Een aanzienlijk deel van de religiekritiek, zoals die in het Westen
gestalte heeft gekregen in kritiek op het christendom, zal eenvoudigweg
afketsen op de islam’40,

Dat de God van het chistendom nog door andere denkers als erg verschillend
van de God van de islam en het jodendom wordt geinterpreteerd, is bijvoor-
beeld te vinden bij de wijsgerig antropoloog Paul Moyaert, die de christelijke
religie een eigensoortige dimensie van grenzeloosheid en generositeit toekent
die niet restloos kan worden gemeten aan de normen, de idealen en de doel-
stellingen waaraan de ethiek zich onderwerpt41. Maar net zoals Verbrugge en
Moyaert de christelijke God juist wegens diens menswording sui generis vin-
den, zo evalueert de Franse filosoof Alain Finkielkraut de joodse God als
superieur; hij ziet het hebraische geloof - een beroep doend op de joods-
Litouwse filosoof Levinas, die de joodse religie als een religie voor volwasse-

Gierik&a N v T |21



nen ziet - zelfs als een bepaalde vorm van atheisme42.

Een comparatief godsdienstfilosoof als bijvoorbeeld Ulrich Libbrecht gaat
uit van de gelijkwaardigheid van alle religies, een stelling die m.i. te veel
naar cultuurrelativisme zweemt: ‘Men mag nog zo overtuigd zijn van het
feit dat de eigen religie torenhoog uitsteekt boven al de andere, dit is een
overtuiging die men alleen zou kunnen waarmaken als men ook al de ande-
re religies ten gronde kent; en dit is zeker niet het geval. En ook als men ze
verstandelijk bestudeerd heeft ervaart men ze nog niet in het emotionele
vlak van binnen uit43. Cultuurrelativisme is echter, zodra het zich conse-
quent tracht uit te drukken, noodgedwongen inconsequent. Enerzijds stelt
het dat er geen transcultureel criterium is dat ons in staat stelt onpartijdig
te oordelen over culturen; anderzijds stelt het dat alle culturen gelijk-
waardig zijn, en dat is een transcultureel oordeel. Dit geldt mutatis mutan-
dis voor het vergelijken van religies.

Religiekritiek zou er bijvoorbeeld ook op kunnen neerkomen dat godsdienst
en moraal worden losgekoppeld. Dat betekent geenszins dat iedereen dan
atheist behoeft te worden. De godsdienst kan immers een aantal van zijn
traditionele functies blijven vervullen: het verschaffen van uitzicht op een
leven na dit leven, het ingaan op zingevingsvragen e.d. De moraal dient
zich in die visie uit de godsdienst te emanciperen. De emancipatie van de
moraal uit de godsdienst, zo stelt het de rechtsfilosoof Paul Cliteur, zou een
ideaal moeten zijn van een verlicht integratiebeleid44.

Ik citeer dit wat gechargeerde oordeel en realiseer me dat zoiets ook bij ons
voorlopig niet ter discussie kan staan, net zomin als de koran momenteel,
op een aantal westerse interpretaties na, kritische tekstexegese toelaat. We
staan wat tekstanalyse i.v.m. de joods-christelijke bijbel beslist wel verder
met onze kritiek, maar dat geldt dan toch maar idealiter sinds de
Verlichting. Wie verder wil gaan, wordt nog steeds als intolerant
beschouwd en weinig gevoelig voor het religieuze - wat vaak een bepaald
soort ongevoelige superioriteit impliceert die erop neerkomt dat bijvoor-
beeld een ongelovige Bach niet ten volle zou kunnen smaken. Het vormde
een aantal jaren geleden in Nederland een heftig discussiepunt waarin
Maarten ‘t Hart, essayist, romancier, voormalig streng gereformeerde en
kerkistisch angehauchte gelovige zich niet onbetuigd liet.

De moderniteit, zoals die gestalte kreeg vanaf de zeventiende eeuw, is 0ok bij
ons niet vanzelfsprekend of continu verlopen; het is eerder zo dat de uitwas-
sen ervan, zoals die in de containerbegrippen ‘postmodernisme’, ‘globalise-
ring’ of ‘neo-liberalisering’ tot uitdrukking komen, aanleiding geven tot ver-

22 | Gierik &N V T



warring, paranoia, een losgeslagen vorm van maatschappelijk hyperkine-
tisme en tot het zoeken naar nieuwe vormen van al dan niet holistische zin-
geving. In een klimaat waarin de zin voor symbolische praktijken uitgehold
is, de instrumentele rationaliteit de overhand neemt en waarin zowel het
gevoel van verlatenheid als de hang naar persoonlijke ervaringen de boven-
toon voeren, gedijt de religie opnieuw en wordt de al dan niet atheistische
on-gelovigheid als het ware steevast met fanatisme ge'l'dentificeerd45.

De islam, zowel in de Arabische wereld als bij ons, is vandaag aan die moder-
nisering - bijvoorbeeld in de vorm van religiekritiek - nog niet begonnen,
méér zelfs: hij heeft er een ambivalente relatie mee waardoor allochtone
meisjes en jongens in onze scholen vaak het slachtoffer dreigen te worden
van eenzaamheid, zelfmoordpogingen, zelfverminking en anorexia%6.

De bovenstaande religiekritiek is eerder filosofisch en historisch van aard.
Maar het kan prozaischer. Dat religiekritiek in het Westen immers ook van-
daag geen goede beurt maakt, is te wijten aan de globale opgang van de
godsdienst, zowel in de Verenigde Staten (waar Samuel Huntington de vol-
gens hem bedreigde identiteit van de VS initieel dus gelijkstelt met het
christelijk of anglo-protestantisme )47 als bij ons, en dit in allerlei schake-
ringen. Dat die opgang een ernstige bedreiging vormt voor onze planeet die
misschien nog veel noodlottiger is dan andere calamiteiten, bewijst de hou-
ding van de VS ten opzichte van het Bevolkingsfonds van de Verenigde
Naties: dit fonds wordt ten onrechte gedemoniseerd en wordt financieel
drooggelegd omdat het zogezegd abortus zou propageren, aids verspreiden,
enzoverder. In dit verband gaan tegengestelde krachten zelfs een monster-
verbond aan: de VS, de Arabische landen en het Vaticaan vinden elkaar terug
in de idee dat het boven genoemde Bevolkingsfonds een verspreider is van
goddeloosheid - een politiek die op het veld heel wat mensenlevens kost en
die direct te maken heeft met de synergie van de grote openbaringsgods-
diensten en de fundamentalistische interpretatie die ze geven aan hun tek-
sten, waarbij de paradox is, dat het Angelsaksische protestantse christendom,
het conservatieve Latijnse katholicisme en het islamisme, de politieke vorm
van de islam, poir les besoins de la cause op één lijn komen te staan?8,

Dat gelovigen ook niet altijd weten wat religie inhoudt of kan betekenen,
blijkt overduidelijk uit het lange essay (in vier delen) van de Canadese
(katholieke) politiek filosoof Charles Taylors Wat betekent religie vandaag?.
Taylor immers probeert de beleving van religie een zin te geven binnen het
spanningsveld van twee benaderingen, die van de psycholoog William
James’ Varieties of religious experience uit 1902 en die van de socioloog

Gierik& N v T | 23



Emile Durkheim, waarbij het volgens Taylor duidelijk is dat de westerse cul-
tuur opgeschoven is van een durkheimiaanse opvatting van religie naar een
post-durkheimiaanse, waarin de beleving van de godsdienst hoe langer hoe
meer wordt geprivatiseerd. Taylor tracht het midden te vinden tussen dit
soort geprivatiseerde beleving en de sociale inbedding van religie, maar het
is erg significatief dat hij over een al dan niet bestaan van God nergens dis-
cussieert: hij poneert een religieuze ervaring, en definieert ze als ‘de eerste
aanduidingen en intuities waartoe we ons innerlijk opgeroepen voelen49.
Dat er daarna misschien nog een stadium komt, zullen we bij deze filosoof
niet vernemen.

Ten slotte is er, in het kader van de religiekritiek, de door Paul Cliteur ver-
woorde idee dat filosofie als rationele activiteit zich alleen maar kan ont-
wikkelen wanneer er geen religieus gezag is. In culturen met schriftgezag,
zo stelt hij, komt de filosofie niet tot ontwikkeling of heeft de filosofie
alleen de functie van dienstmaagd ten opzichte van de theologie. Daarom
bewondert Cliteur het raadsel of het mirakel van de Griekse cultuur, een
volgens hem ongeévenaarde periode in de geschiedenis, met een niveau dat
niet bestond bij de Egyptenaren, de joden, de Romeinen of de christenen,
een thesis die hij ontwikkelde in zijn boek Tegen de decadentie (De
Arbeiderspers, 2004). Alleen als een cultuur en een religie geseculariseerd
zijn, krijgt de wetenschappelijke rationaliteit een kans.

LIBERALE POLITIEKE FILOSOFIE

Naast het vandaag vergeten religiekritische50, zou men, ter verfijning van
het juridische kader, nader kunnen ingaan op de theorieén van de liberale
politiek-filosofen Will Kymlicka, Charles Taylor en Benjamin Barber, drie
politologen die de godsdienst appreciéren als een belangrijk cultuurgoed
dat de democratie eerder versterkt dan verzwakt: democratische staat en
samenleving doen in hun visie juist een beroep op de godsdienst om de
basiselementen van het geloof in vrijheid en rechten te verstevigen, ook al
blijft de staat afstand houden van het instituut kerk®1.

Een merkwaardige en wat dubbelzinnige positie in verband met de rol van
religie in de maatschappij wordt vertolkt door de invloedrijke joodse den-
ker Leo Strauss, een filosoof die godsdienst eveneens een belangrijke maat-
schappelijke functie toeschreef en die, samen met Albert Wohlstetter, de
peetvader van het Amerikaanse revolutionaire neoconservatisme kan wor-
den genoemd. Ironisch is ook dat Leo Strauss, de denker die soms aarzelde

24 | Gierik &N V T



tussen Athene (de rede) en Jeruzalem (de openbaring), gedurende lange tijd
een beschermeling was van Carl Schmitt, de grootste grondwetfilosoof van
Duitsland en juridische peiler van Hitler Duitsland®2.

De voornoemde liberaal-politieke filosofen gaan eigenlijk uit van een poli-
tiek van het verschil en van de verzoenbaarheid tussen bepaalde groeps-
waarden en de liberale samenleving waarin wij leven. In de feiten dingen
zij af op het liberale ideaal dat gebaseerd is op individuele vrijheid en
gelijkheid ten gunste van een politiek die zich inzet voor de erkenning van
minderheden en voor de toekenning van speciale, collectieve rechten aan
die minderheden®3. Het is een Angelsaksisch model dat bijvoorbeeld in
Canada wordt gevolgd, ten dele ook bij ons, maar dat haaks staat op het
constitutionele principe van de Franse ‘laicité’, de volstrekte neutraliteit
van de staat. In een samenleving namelijk die wordt gekenmerkt door een
grote mate van pluriformiteit en multiculturaliteit dient de instantie die het
vreedzaam verkeer tussen mensen met verschillende opvattingen moet
reguleren, ‘neutraal’ te zijn. Dat kan alleen in een geseculariseerde samen-
leving, een organisatievorm waarin het godsdienstig systeem niet langer
een overkoepelend zingevingssysteem is, maar slechts een maatschappelijk
subsysteem naast vele andere subsystemen. Het begrip ‘secularisatie’ is in
dezen, in navolging van de Duitse systeemtheoreticus Niklas Luhmann, een
louter beschrijvende term. De ‘laicisatie’ is in diens optiek het gevolg van
een proces van functionele differentiatie®4.

Een denker als Mohammed Arkoun maakt zelfs een onderscheid tussen ‘lai-
cisme’ en ‘laiciteit. Het eerste is dan een vorm van ideologie en orthodoxie
(een wereldse variant van het islamisme so to speak) die alle vormen van reli-
giositeit uit het openbare leven bant en dit in de vorm van positivisme en sci-
éntisme; ‘laiciteit’ echter staat dan garant voor een kritische geest waarin niet
alleen de nadruk wordt gelegd op de instrumentele rede, maar ook op de soci-
ale en expressieve rationaliteit, conform de ideeén van J. Habermas. Maar het
ligt natuurlijk ingewikkelder dan dat want diezelfde Habermas stelt toch ook
dat culturen in stand houden alsof het bedreigde diersoorten zijn, ze van hun
vitaliteit berooft en individuen van hun vrijheid om hun overgeérfde cultu-
rele identiteiten te herzien of zelfs te verwerpen. Constitutionele democratie-
én eerbiedigen een wijd scala van culturele identiteiten, maar zij waarborgen
niet het voortbestaan van welke ervan 0ok®.

Habermas legt nadruk op de individuele rechten terwijl politiek-filosofen
als Taylor en Kymlicka meer aandacht vragen voor het evenwicht tussen
collectieve en individuele rechten in een liberale samenleving en de behoef-

Gierik& N v T | 25



te aan een aparte culturele identiteit. Maar in verband met deze laatste
behoefte (zoals die blijkbaar blijft optreden in liberale democratieén) is het
maar de vraag of er iets zinnigs over kan worden gezegd, gezien het vrij
geringe aantal ontwikkelde (liberale) democratieén in de wereld6.

Het is een subtiele opgave om in een liberale democratie aan de ene kant
te erkennen dat het belang van culturen voor de identiteit van mensen als
gemeenschapswezens enorm is, maar aan de andere kant er eveneens van-
uit te gaan dat mensen, hoe belangrijk hun culturen ook zijn, niet mogen
worden opgesloten in hun overgeérfde cultuur (nog een bizar fenomeen:
terwijl rechts het individu opsluit in zijn genen of huidskleur, maakt links
het tot een gevangene van de sociaal-culturele context). Ook hier doet zich
weer de paradox voor die we reeds hebben gesignaleerd: juist nu het
Westen - op een moment dat economisch en ideologisch geinspireerde, cen-
tripetale én centrifugale krachten de wereld tegelijkertijd unifiéren (globa-
liseren) én uiteen doen vallen - weer behoefte krijgt om aan een canon te
werken en de traditie van stal te halen (een verlangen dat niet alleen leeft
bij conservatieve filosofen als Roger Scruton, en bij ons Herman de Dijn),
zijn bepaalde denkers, o.m. uit angst voor een latent en nihilistisch cul-
tuurrelativisme, uiterst Kkritisch ten opzichte van multiculturaliteit in het
algemeen en ten opzichte van de islam in het bijzonder57.

De behoefte aan een al dan niet neutrale staat zoals die wordt uitgedrukt in
het hanteren van het begrip ‘laicité’, wekt zoals bekend in Europa heel wat
discussies op. Ik geef hier slechts één voorbeeld van niet-neutraliteit: het
onderwijsbeleid in de VS is absoluut niet neutraal en moedigt lokale
gemeenschappen juist aan om scholen ten dele volgens hun eigen specifie-
ke culturele beeld in te richten, zo lang ze daarbij geen grondrechten
schenden. Ik meen overigens dat Europese intellectuelen veel meer zouden
moeten hechten aan de laiciteit (en haar vele merites) zoals die bij ons
gegroeid is. Ik zou hun willen aanraden het erg boeiende interview Un his-
torien israélien élevé a I’école laique de la république francaise te lezen,
waarin de bekende Pools-Israélische historicus Zeev Sternhell (na de
Tweede Wereldoorlog zéIf voor een groot stuk opgevoed in Frankrijk) een
ontroerend pleidooi houdt voor de lekenstaat: ‘Arriver dans une école lai-
gue, une école ou I'on peut étre catholique, protestant, juif, ou le dénomi-
nateur commun est la citoyenneté, I'appartenance a une communauté de
citoyens, et non pas a une communauté religieuse... le fait que la religion
est une affaire privée, que Dieu, s’il existe, appartient au domaine privé, pas
au domaine public... cette laicité m’'a émerveillé en j’en garde encore aujour-

26 | Gierik&N V T



d’hui, plus d’'un demi-siécle aprés, non seulement un souvenir extraordi-
naire, mais la certitude qu’elle a été un élément fondamental dans la for-
mation de ma conscience individuelle et de mes idées. Je crois que la laici-
té est, fondamentalement, non seulement une belle chose, mais une chose
nécessaire. La laicité est le seul fondement possible d’une vie collective libre
ou I'individu constitue I'objectif essentiel et final de toute action collective,
de toute action politique et sociale, I'individu en tant que tel’>8, Het is een
visie die loodrecht staat op die van vele Amerikaanse politicologen die kerk
en staat misschien wel gescheiden willen houden, maar niet kerk en samen-
leving: zij gaan de de-privatisering van religie juist tegen.

In de visie van de ‘laicité’ behoedt een neutrale publieke ruimte het indivi-
du voor religieuze dwang en manipulatie, dwanguitingen waarvoor een
grote groep feministen, veelal afkomstig uit moslimkringen - ons waar-
schuwen. Want een meisje zonder sluier bijvoorbeeld wordt volgens hen
door de moslimgemeenschap al snel gezien als een hoer, een situatie die
m.i. eerder in een Franse context dan in een Belgische moet worden begre-
pen, al zijn er bij ons, in het Brusselse, toch ook al gevallen gesignaleerd
van meisjes die, via onderlinge druk, gesommeerd werden een hoofddoek,
sluier of lange handschoenen te dragen, waardoor een zekere talibanisering
en saoudisering een feit wordt. Of individuen door de overheid beschermd
moeten worden tegen dit soort religieuze indoctrinatie, is voor ons mis-
schien een wat vervelende vraag, maar haast alle vrouwelijke (Arabische,
Perzische) denkers laten daarover niet veel twijfel bestaan en zijn veront-
waardigd door het westerse politiek correcte denken terzake en vragen zich,
zoals bijvoorbeeld de Perzische Chadortt Djavann, terecht af waarom jon-
gens niet gesluierd rondlopen.

In een studie van het Nederlandse Sociaal en Cultureel Planbureau wordt
dan weer gesteld dat juist steeds meer opgeleide moslimmeisjes een hoofd-
doek gaan dragen en dat een en ander misschien wel te wijten is aan het
feit dat ze de laatste jaren niet zozeer als Marokkaanse of Turkse, maar
veeleer als moslim worden aangesproken.

De ideeén waaraan ik refereerde, die van Kymlicka, Taylor en Barber, moe-
ten echter worden gecontextualiseerd in een land als Amerika waar, behou-
dens in enkele staten, geen enkele godsdienst in de meerderheid is: ze hou-
den elkaar als het ware in evenwicht waardoor ze dan allicht eerder als een
positieve kracht kunnen worden ervaren. Maar ook een politiek filosoof als
Benjamin Barber (één van Clintons vroegere adviseurs) - vertrekkende van-
uit de positiviteit van de religie in het maatschappelijke gebeuren - kan er

Gierik& N v T | 27



niet omheen wanneer hij stelt: ‘Ook al legt de religie de democratie over het
algemeen geen blijvende obstakels in de weg, toch lijken fundamentalisti-
sche godsdiensten, vooral in hun islamitische verschijningsvormen, een
aantal speciale problemen te geven’. En even verder schrijft hij: ‘Toch
behouden de meeste godsdiensten iets van hun fanatisme, ook als ze wat
meer op de wereld gericht raken’®9. Dat het fundamentalisme alleen in de
islam zou optreden, zoals Barber hier misschien suggereert, klopt natuurlijk
niet. Ook in het jodendom en het christendom bestaan er sterk fundamen-
talistische stromingen, maar ze zijn, zeker wat het jodendom betreft, niet
overheersend en er wordt steeds, zeker in liberale democratieén, een tegen-
wicht gebodenGO.

Karen Armstrong betoogt terecht dat het fundamentalisme een mondiaal
gegeven is dat in ieder belangrijk geloof opgedoken is als reactie op de pro-
blemen van ons moderne bestaan. Het is, schrijft ze, in essentie een opstand
tegen de secularistische uitsluiting van het goddelijke in het openbare leven
en vaak een wanhopige poging om spirituele waarden te laten prevaleren
in de moderne wereld®l. In die zin hebben fundamentalisten van allerlei
signatuur (er bestaat zelfs een fundamentalistisch confucianisme!) de reli-
gie uit de marge gehaald en teruggebracht in het centrum van de belang-
stelling. Vandaar mijn nadruk op het eerste intellectuele kader, namelijk
religiekritiek, een fenomeen dat vooral met de 18de en 19de eeuw verbon-
den is en dat nu, met de hernieuwde opbloei van oude en nieuwe religies
en hun fundamentalismen, weer actueel wordt62.

Ik zou Benjamin Barber hier dus willen aanvullen en, wanneer hij het heeft
over de tendens tot fundamentalisering van de islam, deze radicalisering
verruimen tot de openbaringsgodsdiensten en, nog algemener, tot het feno-
meen godsdienst tout court83.

Dat godsdiensten, ook door agnosten, beschouwd kunnen worden als een
maatschappelijk-bindende kracht, geheel in overeenstemming met de ety-
mologische betekenis van het woord ‘religie’, bewijzen de theorieén van
Emile Durkheim en Max Weber. Religie was in hun visie een sociaal en
functioneel verschijnsel, dat de normen en waarden van de groep levend
houdt. Dat impliceert o.m. dat zij het wegvallen van de godsdienst zagen
als dominante duiding van al het gebeuren én als bron van het verlies van
algemeen gedeelde waarden en normen, en dat zij dat soms betreurden: zij
constateerden node het vaculim dat sedert de 19de eeuw ontstaan was, een
leegte die volgens Weber niet door een ander dominant zingevingssysteem
werd opgevuld, en al helemaal niet door de wetenschap. Weber sprak in dat

28 | Gierik&N V T



verband wat smalend over het polytheisme van de moderne tijd en lachte
met het naief optimisme van de wetenschap. En wat de wetenschap zelf
betreft: sommigen beweren dat er een zekere continuiteit te bespeuren valt
in de universalistische waarheidsclaims van godsdiensten als het christen-
dom en de islam, en die van het rationalistische wetenschapsgeloof of sci-
éntisme van de 19de eeuw. Dat is in elk geval de mening van antropoloog
Rik Pinxten, al valt daarover m.i. wel te discussiéren omdat de 20- en
21ste-eeuwse vormen van wetenschap zichzelf via allerlei kritische metho-
des, procedures en falsificatiemechanismen voortdurend bevragen, dit in
tegenstelling tot bijvoorbeeld de islam, die nauwelijks bevraging toestaat.
Het ontstaan van een discipline als wetenschapsfilosofie bijvoorbeeld toont
aan dat het karakter van de wetenschap van een heel andere orde is dan
dat van de ‘waarheidsgodsdiensten’, al kan men niet licht voorbijgaan aan
Grays statement van vooruitgang of humanisme als seculiere godsdienst.

Ik wil hier echter nog iets zeggen ter verdediging van de Franse ‘laicité’, en
doe in dat verband hier met graagte een beroep op de theorieén van de
Vlaamse rechtsfilosoof Fernand Tanghe en diens magistrale boek Links is
soms rechts. Over gelijkheid, democratie en multiculturalisme (Houtekiet,
2004). Multiculturalisten, zo stelt hij herhaaldelijk, beseffen niet goed dat
men, door de idee van een ongedifferentieerd burgerschap voor allen op de
helling te zetten, riskeert te breken met een traditie van ideologische neu-
traliteit van de overheid die de enige manier is gebleken om een eind te
maken aan godsdienstoorlogen. En de ‘pragmatische’ oplossing betekende
allerminst dat men het belang van religie in het leven van de mensen
onderschatte. Integendeel, juist omdat men tot eigen schade en schande had
moeten ondervinden dat ze zo'n belangrijke rol kan spelen, en meer
bepaald tot bloedige afrekeningen kan leiden, brak uiteindelijk het inzicht
door dat de religie broodnodig politiek ‘geneutraliseerd’ moest worden. Het
huidige succes van het multiculturalisme berust so to speak op een vorm
van historische amnesie. Voor Tanghe is het multiculturalisme een ideolo-
gie geworden, heeft de zogenaamde groepsidentiteit vaak weinig om het lijf
en wordt ze (zoals we vroeger reeds opmerkten) culturalistisch ingekleed (de
identiteit die om erkenning vraagt, is cultureel en collectief en is, zoals
reeds gezegd, vaak tot een vorm van folklore verworden). Rechten die aan
een groep als zodanig worden toegekend, zo schrijft Tanghe, zijn niet nood-
zakelijkerwijs gedekt door een individuele keuze van de leden van die
groep. Tanghe vraagt zich af: ‘Hoe kunnen individuen gelijk zijn voor de
wet, wanneer de wet niet voor iedereen dezelfde is? Als die wet zich niet

Gierik& N v T | 29



30 | Gierik&N V T



meer in dezelfde termen tot alle burgers richt, hoe kan ze dan de gelijkheid
voor iedereen verzekeren, inclusief die tussen de leden van een doelgroep
en de andere leden van de samenleving?’64. Tanghe wijst in dit verband op
de gelijkheidsdynamiek zoals die door de 19de eeuwse denker Alexis de
Tocqueville in de VS geconstateerd werd, een evolutie die heel wat scha-
duwzijden genereerde (de gelijkheid bedreigt immers de vrijheid; de
Tocqueville zag als het centrale probleem van de komende samenleving de
verhouding tussen gelijkheid en vrijheid), maar die toch als historische ont-
wikkeling onontkoombaar was geworden. Het is daarbij tekenend dat de
Tocqueville nergens van ‘vooruitgang’ spreekt.

Ook Tanghe wijst op een paradox: in een steeds meer egalitaire samenle-
ving is het vreemd dat de multiculturalistische ideologie met haar nadruk
op het verschildenken zo’n succes kent. De samenleving dreigt zo immers
te verbrokkelen onder invloed van ‘ideologische gettovorming’ en gediffe-
rentieerd burgerschap. In die zin schaart Tanghe zich aan de zijde van
Habermas tégen Kymlicka. En Tanghe beklemtoont nog een merkwaardige
tegenstelling: ‘Voor velen is antiracisme zowat synoniem geworden van
multiculturalisme. Nog niet zolang geleden echter ging men er van uit dat
antiracisme per definitie universalistisch is'65. De respectieve theorieén
over groepsrechten van Tanghe en Kymlicka staan dus diametraal tegeno-
ver elkaar, en het is zaak daarover blijvend te discussiéren©6.

Het multiculturalisme vraagt erkenning voor culturele eigenheid. Jaap
Gruppelaar, directeur aan het Centrum voor Ethiek aan de Katholieke
Universiteit Nijmegen, schrijft daarover: ‘Van een multi-culturalisme is
sprake aangezien in onze samenleving mensen feitelijk verschillende cultu-
rele achtergronden hebben. Die samenlevingen kennen een veelheid van
culturen (en ook sub-culturen). Het is echter de vraag of het multicultura-
lisme deze veelheid ook als veelheid bemiddelt en reflecteert danwel enkel
de verwijzing naar culturele eigenheid verabsoluteert. Is het multi-cultura-
lisme een culturalisme of een politieke theorie die zich rekenschap geeft
van nieuwe feiten (veelheid van culturen en sub-culturen) en hun verband
(die een politieke samenleving vormen)?’ Ik meen dat Charles Taylor, die ik
in deze bijdrage als protagonist van het multiculturalisme beschouw, zich
eerder in de richting van het culturalisme begeeft en wel ten nadele van
zijn politieke theorie. Ik ben van mening dat hij zijn multiculturalisme op
een dood spoor zet juist door de politiek van erkenning direct te verbinden
met het ethos van de authenticiteit en met groepen (in plaats van met indi-
viduen). Taylor herinnert ons te veel aan Herder, die met zijn distributief

Gierik&a N v T |31



pluralisme (Alain Finkielkraut) de weg plaveit voor een Europese stammen-
oorloge7. ‘De politiek van erkenning (politics of recognition, politics of dif-
ference) lijdt aan een politiek tekort. De eigen aard, de structuur en dyna-
miek van de (politieke) erkenning krijgt onvoldoende gewicht. De indruk
ontstaat dat culturele eigenheid als zodanig politieke erkenning kan krij-
gen: alsof de politieke erkenning de ervaring van culturele eigenheid in zijn
apriorische perfectie huldigt, alsof de politiek een adres is waar een eisen-
pakket kan worden neergelegd zonder dat naar verplichtingen (ten opzich-
te van anderen en ten opzichte van zichzelf) wordt verwezen. Taylors kri-
tiek op het liberale bestel, en in het bijzonder op de wijze waarop het maat-
schappelijk en levensbeschouwelijk pluralisme in dat bestel tot gelding
komt, verliest zijn kracht op het moment dat culturele eigenheid onverkort
gehonoreerd wordt. Op dat moment wordt gekozen voor segregatie en valt
de politieke samenleving uiteen’®8,

Het is tekenend dat door deze discussies heen steevast de naam van Herder
valt, een filosoof die nu eens universalistisch dan weer particularistisch
wordt ge‘fnterpreteerd69. Maar hoe dit ook zij, de liberale democratieén
staan hier aan het begin van een moeilijke discussie waarin, om slechts die
denkers te citeren, Herder, Kymlicka en Taylor aan de ene kant van het ide-
ologische spectrum staan, terwijl Habermas, Finkielkraut en Tanghe zich
aan de andere zijde positioneren.

INDIVIDUALISME EN IDENTITEIT

Een ander intellectueel kader dat erg nauw bij het vorige aansluit, is dat
van het individualisme en de vrije keuze. In heel wat culturen zijn indivi-
duen nu eenmaal niet vrij hun lidmaatschap op te zeggen. De identiteit van
mensen wordt daar uitsluitend ingevuld vanuit hun behoren bij een bij-
zondere gemeenschap, haar tradities en gewoonten. De andere componen-
ten van hun identiteit worden ondergeschikt gemaakt aan de enige compo-
nent die echt telt, en die is gegeven bij de geboorte en onveranderlijk.
Individuen zijn dan slechts vluchtige incarnaties van een collectieve lots-
bestemming, hooguit epifenomenen, dixit Fernand Tanghe. De reductie van
mensen tot eenduidige, exclusieve en onveranderlijke dragers van een col-
lectief wezen kan zeker religieus of culturalistisch ingekleed worden, maar
het denkpatroon is uiteindelijk hetzelfde als dat van racisme en extreem
nationalisme. Daarom ook zei antropoloog Rik Pinxten onlangs in een
interview dat multiculturalisme even verkeerd is als extreem-rechts. De ver-

32 | Gierik&N V T



langde homogeniteit van en gehoorzaamheid aan de groep installeren op
kleine schaal een totalitarisme van de assimilatie, iets wat door iedere libe-
rale democraat verfoeid wordt wanneer deze assimilatie het werk is van sta-
ten. De democratisch-individualistische visie is in die optiek verre te prefe-
reren boven de mens- en waardevisie die de cultuur van minderheidsgroe-
pen soms bezielt, ook al krijgt het (westerse) individualisme vanuit diezelf-
de liberaal-democratische filosofie vaak heel wat kritiek omdat het ‘door-
geschoten’ zou zijn. Maar het is een paradox dat men die kritiek blijkbaar
slechts kan leveren vanuit een liberaal-democratische setting; slechts van-
uit een bepaald intellectueel framework kan kritiek op het eigen denken
gegenereerd worden: het vormt er juist de sterkte van - een kracht die
andere culturen blijkbaar ontberen. Dit vermogen om zichzelf ter discussie
te stellen ligt aan de bronnen van Europa als geestelijke kracht. Het euro-
centrisme echter dat met deze redenering soms gepaard gaat, staat de jong-
ste twintig jaar onder hevige druk waardoor het westerse denken in extre-
mis, naar de woorden van de Poolse katholieke filosoof Leszek Kolakowski,
zelfdestructief dreigt te worden 0.

KWAME ANTHONY APPIAH

Aansluitend op het voorgaande, kan de theorie van de Ghanese filosoof
Kwame Anthony Appiah, hoogleraar Afro-Amerikaanse studies aan de
Universiteit van Harvard, ons een intellectueel kader bieden. Ik behandel
Appiah als Afro-Amerikaans filosoof graag apart om aan te tonen dat hij,
die gemeenlijk wordt verondersteld eerder vanuit een collectief intellectu-
eel patroon te denken, toch dezelfde (westerse?) vragen stelt die ons hier
bezighouden: zo vraagt hij zich o.m. terecht af waarom er tegenwoordig
zoveel gepraat wordt over de identiteit van grote categorieén (geslacht,
etnische afkomst, nationaliteit, seksualiteit, ras) als wat voor de mens
belangrijk is, zijn individuele en authentieke zelf is! Hij verwerpt het ideaal
van groepserkenning omdat het individuen te strak bindt aan draaiboeken
bij de opstelling waarvan zij te weinig zeggenschap hebben gehad. De
vraag die hij zich (net zoals Habermas trouwens) stelt is: kan er een poli-
tiek van erkenning bestaan die een veelvoud van multiculturele identitei-
ten eerbiedigt en die iemands leven niet al te zeer vooraf bepaalt? Zowel
Appiah als Habermas geven complexe antwoorden op deze vraag, waarbij
ze op de mogelijkheid wijzen dat een constitutionele democratie mogelijk
zo’n politiek kan voortbrengen die niet gebaseerd is op klasse, ras, etnische

Gierik& N v T | 33



afkomst, geslacht, religie of nationaliteit, maar veeleer op een democratisch
staatsburgerschap met gelijke vrijheden, mogelijkheden en verantwoorde-
lijkheden voor individuen. Maar juist zo’n liberale democratie vindt men
nergens terug in de landen van de islam, en men kan alleen maar hopen
dat de moslims en moslima’s van bij ons de zaligheden ervan ontdekken,
met of zonder hoofddoek, dat zij wat grasduinen in Ibn Warrag's Why | am
not a muslim (2001), een denker afkomstig uit het Indiase subcontinent
wiens echte naam me niet bekend is en die de drijvende kracht is achter het
Engelse ‘Islamitisch Instituut voor de Secularisatie van de Islam’.

Appiah laat de mogelijkheid wel open om, gegeven de realiteit van de plu-
riforme samenleving, het louter procedurele liberalisme licht aan te passen,
maar hij waarschuwt er terzelfder tijd voor - en dat is toch revolutionair -
dat de ethische pricipes van gelijkwaardigheid (van individuen neem ik aan
want over de niet-gelijkwaardigheid van culturen valt goed en transparant
te discussiéren), die ten grondslag liggen aan het liberale denken, er nooit
toe mogen leiden dat een hele generatie van een bepaalde groepering haar
manier van leven wenst op te leggen aan de volgende generatie - en dat
lijkt a fortiori te gelden als men dit op de een of andere manier tracht op
te leggen aan nog latere generaties71. Appiah gaat daarin zeer ver en
scheert dicht tegen de Franse laicité, zeker wanneer hij het heeft over
opvoeding en onderwijs. In het liberale proceduralisme dient een staat
onpartijdig te zijn ten aanzien van de verschillende opvattingen van het
goede, maar deze opvattingen, zo stelt hij, worden bepaald door wat er
gebeurt in de opvoeding: ‘Stel dat wij alle kinderen alleen zouden leren een
politiek te aanvaarden, waarin andermans opvattingen van het goede niet
worden uitgevlakt, dan riskeren we een situatie waarin er heel wat opvat-
tingen van het goede niet verenigbaar zijn met de liberale beginselen of
althans niet met elkaar (...). Daarom moet het liberalisme uiteindelijk bereid
zijn zich als een strijdbaar geloof te ontpoppen’72.

Voor Appiah is onderwijs een zaak van de politiek, precies omdat sociale
reproductie collectieve doeleinden met zich meebrengt. ‘Bovendien’, zo
schrijft hij, ‘als kinderen zich ontwikkelen en identiteiten krijgen waarvan wij
uiteindelijk de autonomie moeten respecteren, speelt de liberale staat een rol
bij de bescherming van de autonomie van de kinderen tegenover de ouders,
kerken en gemeenschappen. Ik zou zelfs bereid zijn te verdedigen dat de staat
in de moderne samenleving op grond hiervan ten dele inhoudelijk betrokken
moet zijn bij onderwijs. Maar ook al is niemand het daar mee eens, dan moet
men toch toegeven dat de overheid tegenwoordig zo’n rol speelt, en dat dit

34 | Gierik&N V T



betekent dat zij wel degelijk betrokken is bij het uitdragen van elementen van
- op zijn minst - één belangrijke opvatting van het goede’73.

Wie toch een identiteitspolitiek voert, moet er rekening mee houden dat via
deze politiek; onder meer onder druk van de modernisering, de identiteiten
zelf van diegenen voor wie deze politiek zogenaamd opkomt (bijvoorbeeld
homoseksuelen, zwarten), uiteindelijk ook wel enigszins zullen veranderen.
Via een gerichte identiteitspolitiek wordt dus feitelijk aan het essentialisme
of het gestereotypeerde geknaagd; toch verandert m.i. de grondidentiteit
niet, maar ze kan in de loop van een weloverwogen identiteitspolitiek wél
wijzigingen ondergaan. Het kan natuurlijk dat over een erg lange periode
een paradigmawissel optreedt, dat een bepaalde essentie fundamenteel van
karakter verandert of een kwalitatieve omslag maakt, maar dan hebben we
in fine, zoals we vroeger zagen, met een andere kwaliteit, een ander feno-
meen te maken.

GLOBALISERING

Men zou in het kader van de multiculturaliteit, naast de voorgaande intel-
lectuele kaders, ook kunnen uitgaan van het volgende: in een era van toe-
nemende globalisering en van een hyperkinetische voltrekking van het
WTK- wereldsysteem via een autodynamiek die iedereen op deze planeet in
het hart en vaak in zijn overleven treft (en men kan de morele ‘kreis’ uit-
breiden tot dieren, zoals de Australische filosoof Peter Singer, zoals Dale
Jamieson of Paul Cliteur - die laatste in zijn boek Darwin, dier en recht
uit 2001), is het logisch dat velen zich ontheemd en verward voelen en dat
ze zich terugtrekken binnen een starre (vaak geconstrueerde) identiteit, die
ze halen uit een traditie die ze dan nog vaak verkeerd interpreteren. Ik geef
slechts één voorbeeld i.v.m. het dragen van de hoofddoek. Soera 24 stelt:
‘En zeg tot de gelovige vrouwen dat zij ook hun ogen neergeslagen houden
en hun passies beheersen, en dat zij hun schoonheid niet tonen dan het-
geen ervan zichtbaar moet zijn, en dat zij hun hoofddoeken (khumur) over
hun boezem laten hangen, en dat zij hun schoonheid niet tonen behalve
aan hun echtgenoot... De context van dit vers is de volgende: voor de
opkomst van de islam hadden sommige Arabische vrouwen de gewoonte
met hun mannen mee ten strijde te trekken om ze aan te moedigen. Dit
deden zij o.m. door hun borsten te ontbloten. Dat vond de profeet erg onze-
dig. Dit vers verbood dus deze pre-islamitische traditie’4. De passage i.v.m.
de ‘hoofddoeken over hun boezem’ wordt ook in vraag gesteld door de

Gierik& N v T | 35



nieuwe tekstexegese zoals die uitgeoefend wordt door o.m. Christoph
Luxenberg (pseudoniem) en met hem een hele nieuwe school tekstcritici
van de islam die zich blijkbaar niet durven bekendmaken.

De traditie wordt soms uitgevonden (invented tradition), waardoor allerlei
hybride fundamentalismen de kop opsteken: economische, religieuze én de
synergie van beide; er zijn immers protestantse, katholieke, hindoeistische,
judaische en islamitische fundamentalismen die elkaars spiegelbeeld zijn en
die verharden naarmate het economische fundamentalisme van de
Angelsaksische wereld, door sommige auteurs al het vierde rijk genoemd75,
toeneemt en alles in zijn kielzog meesleurt op een manier die als erg bedrei-
gend en vernederend ervaren wordt door diegenen die het als noodlot moe-
ten ondergaan. Hun aversie van de globalisering drukt zich dan uit als ver-
weer in archaische en tribalistische patronen die wél anti-systemisch en
centrifugaal werken, maar die tegelijkertijd een beroep doen op de geso-
fistikeerde middelen die het Westen aanreikt. Anders uitgedrukt: zij richten
zich tegen het kritische rationalisme dat aan de basis ligt van heel wat
democratische en liberale verwezenlijkingen van het Westen, maar zij ge-
en misbruiken wél de hoogtechnologische spin-off en de gesofisticeerde
instrumenten die op diezelfde rationaliteit gebaseerd zijn76. Het is een schi-
zofrene en explosieve situatie, die bij ons in gemitigeerde vorm tot uiting
komt in bepaalde levenswijzen van allochtonen en in radicale vorm in het
islamisme, maar ook in ultra-orthodoxe joodse kringen waar het gepaard
gaat met bepaalde absurde gedragingen, een gegeven dat Israel Shahak, de
belangrijkste criticus van de joodse orthodoxie, de volgende regels in de
pen gaf: ‘Classical Judaism could not even exist even for a whole week wit-
hout using some non-Jews'’ . Het tekent de ambivalentie van diegenen die
met het westerse denken in aanraking (in aanvaring) komen. Deze dubbel-
zinnigheid is soms des te groter bij het dragen van de hoofddoek bij mus-
lima’s: archaisch of semi-religieus vestimentair gedrag wijst in dit geval
vaak als code naar moderne mode en design, waardoor het hele fenomeen
zelfs een postmodern, maar ook wrang karakter krijgt als men bedenkt dat
de eerste feministen in de Arabische wereld mannen waren en dat zij zich
reeds in het midden van de 19de eeuw tegen de sluier kantten! /8

ISLAM EN FEMINISME

In verband met de hoofddoekjes is er het strikt-feministische paradigma
zoals dat een stem krijgt bij vrouwelijke denkers als Ayaan Hirsi Ali, Irshad

36 | Gierik&N V T



Maniji, Naima el Bezaz, Shirin Ebadi, Nahed Selim, Samira Bellil, Souad,
Chadortt Djavann, Naema Tahir, Hafida Ashrawi, Ouarda Saillo, de Iraanse
striptekenares Marjane Satrapi en vele andere ‘islam-schrijfsters’. Zij zijn
misschien wel het scherpst en het radicaalst in hun veroordeling van de
vrouwonvriendelijke islam. Nahed Selim zegt het onomwonden: ‘Mannen
misbruiken de koran om vrouwen uit te buiten’. Deze auteurs tonen ook aan
dat de verharding van de islam een fenomeen is van de jongste dertig jaar.
De eerste feministen in de Arabische wereld waren immers tegen nigab of
hijab en waren, zoals gezegd, mannen. Aan het begin van de 20ste eeuw
werd door Arabische (Egyptische) feministes gevraagd de strijd op twee
fronten te voeren: de vrouwen moesten hun sluier afleggen, maar de man-
nen moesten ook de mentale sluier, waardoorheen ze naar de vrouwen Kkij-
ken, afleggen en haar met andere ogen gaan bekijken. In 1919 liep 84% van
de Egyptische vrouwen ongesluierd rond.

De vroegere ervaringen van in Frankrijk woonachtige Arabische en
Perzische schrijfsters, hebben ertoe geleid dat zij onomwonden en unver-
froren pleiten voor de afschaffing van de hoofddoek in het onderwijs, wat
in Frankrijk ondertussen ten dele gebeurd is via de commissie Stasi.

Karen Armstrong schrijft in haar erg erudiete Heilige oorlog. De kruistoch -
ten en de wereld van vandaag (Anthos, 1999): ‘Het moet worden gezegd dat
bij mijn weten geen enkele godsdienst ter wereld in de praktijk echt goed
nieuws betekend heeft voor de positie van vrouwen. Godsdiensten zijn tot
voor kort de zaak van mannen geweest zoals de meeste andere instellingen’
(blz. 371). Dit is natuurlijk een antropologisch gegeven, maar het opko-
mende fundamentalisme en de vigerende orthodoxie in zowat elke open-
baringsgodsdienst hebben de schuchtere stappen die eerder gezet werden in
de feminisering van de godsdienst brutaal een halt toegeroepen.

Naima el Bezaz (geboren in Marokko in 1974 en op 4-jarige leeftijd naar
Nederland gekomen) bijvoorbeeld stelt categorisch dat de hoofddoek is
opgelegd door mannen die de koran op een conservatieve manier interpre-
teren en dat een en ander na 11 september fel is toegenomen. Het is dan
ook niet vreemd dat zij zich erover verwondert dat bepaalde meisjes bij ons
de hoofddoek vrijwillig dragen terwijl de meeste vrouwen in Afghanistan,
Iran en Saoedi-Arabié alleen als gesluierde wezens over straat kunnen gaan
op bevel van mannen. Ze analyseert de hoofddoekkwestie op een wijze die
we goed kunnen volgen en die refereert aan onze democratisch-liberale
waarden. Ze interpreteert de ‘nieuwe’ houding van muslima’s als een soort
protest in de zin van: ik hoor niet bij jullie. Men zondert zich af van de

Gierik& N v T | 37



liberale rechtsstaat. Tegelijkertijd Kkritiseert ze het wij-denken van de over-
grote meerderheid van de moslims.

Het is frappant dat vele westerse intellectuele commentatoren, meestal man-
nen, op een bijna patroniserende wijze het dragen van de hoofddoek vergoe-
lijken of er alleszins geen zaak van willen maken, terwijl er geen enkele intel-
lectuele critica van de islam te vinden is (zie de auteurs boven genoemd) die
deze handelwijze billijkt. Nog merkwaardiger misschien is het feit dat alle
sociologische en politicologische gegevens (bijvoorbeeld de vele discrimina-
ties op het vlak van arbeid, onderwijs en huisvesting ) die bij ons steeds wor-
den aangevoerd om het islamisme en zijn (ultra)conservatieve uitingen te
verklaren (verdedigen?) door deze vrouwelijke auteurs nauwelijks worden
geciteerd of, sterker nog, geridiculiseerd worden. Wie bijvoorbeeld het boek
van Irshad Maniji Het islam dilemma leest, zal versteld staan van de virulen-
tie dat het in zich draagt, van de nadruk die ze legt op de kwaadaardigheid
van de profeet en het gebrek aan denkkracht in de islam.

Algemener nog kunnen we misschien, met Susan Moller Okin, stellen dat de
ideologie van het multiculturalisme slecht is voor vrouwen omdat de meeste
niet-westerse collectiviteiten niet voorzien in exit-strategieén voor de vrouw,
zeker niet wat het huwelijk betreft. Het feit dat die wél bestaan in de wester-
se samenleving herinnert ons aan de wijze woorden van de Engelse, 19de-
eeuwse filosoof John Stuart Mill die vaststelde: ‘If women are not equal within
marriage, they can't be equal within any other sphere of life. Moller Okin
besluit haar artikel ‘When cultural values clash with universal rights: is mul-
ticulturalism bad for women?’ aldus: ‘One could argue that as a prerequisite
to any defense or protection of a cultural group, that group should be requi-
red to change its marriage and divorce laws in order to make women equal
within them. Of course, this would be a major change for many religions and
cultures. But it seems to me that any group seeking official recognition and
rights within a liberal society, or seeking to be part of generally recognized
human rights community, should at least have to reform its teaching and prac-
tices to bring them in line with basic equalities for men and women’’9,

Wie zou menen dat het geven van groepsrechten, in dit geval aan vrouwen,
in tegenspraak zou zijn met de analyses van denkers als Appiah, Tanghe en
Habermas, is verkeerd omdat het hier gaat om rechten die verdelende recht-
vaardigheid beogen en in die zin geen culturele groepsrechten zijn. Het zijn
bovendien ook geen groepsrechten in de echte zin van het woord. Ze wor-
den niet aan de groep als zodanig toegekend, ze begunstigen rechtstreeks
de individuele leden van de groep en ze zijn ook individueel opeisbaar. Ze

38 | Gierik&N VvV T



scheppen bijgevolg evenmin het risico dat de groep dwang uitoefent over
de leden, want ze impliceren geen aan de groep interne gezagsrelatie of
geen overwicht van het collectief op de individuen80.

DOMHEID EN FANATISME

Er is nog het intellectuele paradigma zoals dat aansluit op het vorige en dat
wordt vertolkt door de Nederlands-Marokkaanse schrijver Hafid Bouazza.
Hij focust op de vrouw als slachtoffer van een gesloten religieus systeem
dat geen zelfkritiek erkent. Hij beschouwt het westerse denksysteem wegens
zijn permanente zelfkritieck als superieur, net zoals bijvoorbeeld
Nobelprijswinnaar V.S. Naipaul, zélf afkomstig uit de Caraiben. Hier komt
de discussie over de concepten ‘gelijkheid’ en ‘gelijkwaardigheid’ om de
hoek kijken: zijn alle individuen en culturen inderdaad gelijkwaardig? Is
het denkbaar dat Hitler en Gandhi gelijkwaardige individuen zijn? Is een
cultuur die steniging toelaat gelijkwaardig aan een andere die de doodstraf
uit het strafrecht heeft geschrapt?

Hafid Bouazza is erg streng voor zijn landgenoten-Marokkanen. Wanneer
Piet Pirijns hem in het weekblad Knack voorhoudt dat Marokkaanse meis-
jes het machismo van hun broers toch niet meer pikken, antwoordt hij: ‘O
nee? Mijn hart gaat uit naar al die meisjes van zeventien die nog altijd met
hoofddoekjes rondlopen. Denkt u echt dat dat een vrije keuze is? Ik vind
dat de slachtoffers- in dit geval: de vrouwen - nog altijd veel te weinig aan-
dacht krijgen. Men ziet liever Marokkaanse crimineeltjes als slachtoffer. In
mijn ogen is de criminaliteit onder Marokkaanse jongens niets anders dan
een uit zijn voegen gegroeid machismo. Het is één groot blok testosteron.
We hebben nu langzamerhand de vierde generatie Marokkanen, en wat ik
om me heen zie, is voornamelijk domheid en fanatisme. Waar zijn de
Marokkanen met zelfkritiek?'SL.

In vele Nederlandse scholen, vooral in de grote steden, is het vaak zelfs zo
dat leerkrachten geschiedenis, uit angst voor hun moslim-leerlingen, niet
over de judeocide spreken. Het antisemitisme is helaas ook vandaag nog in
de Arabische wereld springlevend.

De vehemente kritiek die een schrijver als Bouazza c.s. levert, verhindert
echter niet dat bepaalde westerse sociologen en antropologen juist de
modernisering beklemtonen die de islam teweegbracht te midden van een
geretardeerde samenleving. Zij trachten te bewijzen dat de islam moet
worden geidentificeerd met moderne deugden als egalitarisme, persoonlijke

Gierik& N v T |39



autonomie, anti-tribalisme en de ‘rule of law'82. Het zouden dan precies die
fenomenen zijn die de islam ‘beschermden’ tegen de secularisatie die met
de modernisering gepaard gaat. Stricto sensu is wat zij beweren misschien
wel correct, maar het komt mij voor dat die specifieke westerse en modern-
islamitische fenomenen waarnaar zij verwijzen, functioneerden binnen een
samenleving die gesloten was, dat die de religieuze islamgemeenschap (de
umma) in fine niet konden revolutioneren en dat deze verschijnselen
wegens hun manifeste dysfunctioneren de kracht ontbeerden om zich door
te zetten, juist wegens de religieus-culturele context.

KERNCULTUUR

Dat brengt me bij mijn laatste intellectuele kader: erg verschillende denkers
als de atheistische Nederlandse rechtsfilosoof Paul Cliteur en de Poolse
(katholieke) filosoof Leszek Kolakowski stellen dat mensen dan wel gelijk-
waardig zijn, maar culturen niet. Cliteur pleit voor een stevig vasthouden
aan een westerse kerncultuur van klassieke grondrechten: vrijheid van
meningsuiting, gelijkwaardigheid van alle mensen, het vrijheidsbeginsel, de
vrijheid van godsdienst, de privacy, de scheiding van kerk en staat en op poli-
tiek vlak de trias politica, de verdediging kortom van wat sinds Fukuyama en
Fareed Zakaria wordt aangezien als de liberale democratie of de liberale
rechtsstaat. Nog anders uitgedrukt: men wil zich in die visie baseren op de
principes van de Verlichting, van een oecumenisch humanisme dat ervan uit-
gaat dat er bepaalde universele waarden en normen bestaan die met het
menszijn verbonden zijn. Nog anders, en misschien prozaischer uitgedrukt:
de Amerikaanse filosoof Richard Rorty gaat er in zijn pragmatisme vanuit dat
dit humanisme beoogt het lijden te verminderen en de kwetsbare status van
de mens te beschermen. Of zoals de Israélische filosoof Avishai Margalit het
verwoordt: men moet uitgaan van een fatsoenlijke samenleving waarin
empathie gedijt en waarin het menselijke lijden, zoals Rorty het dus ook stel-
de, zoveel mogelijk wordt opgeheven.

Wie echter voortdurend om de oren wordt geslagen met archaische en irra-
tionele geboden en verboden heeft het blijkbaar moeilijk om in de gesecu-
lariseerde wereld te treden. Het is een hoopvol teken dat van langsom meer
blijkt dat, ondanks de vele achterhoedegevechten, een Euro-islam tot de
wereld van de mogelijkheden begint te behoren, ook al gebeurt de menta-
le reconversie in de richting van de moderniteit bij een aantal van de den-
kers hierover al te vaak onder druk van de omstandigheden.

40 | Gierik& N V T



PRAGMATISME?

Ik heb hier erg erg summier enkele pistes aangegeven van waaruit men zou
kunnen vertrekken om het juridische kader aan te vullen. Ik meen echter,
zoals gezegd, dat die uitgangspunten voor een stuk dooreenlopen en dat het
in fine toch hachelijk blijft er er iets definitiefs of absoluuts uit te destilleren.
Laatstgenoemde denkrichting, die van Richard Rorty en Avishai Margalit,
is me sympathiek omdat ze eerder pragmatisch en volgens elementaire
redelijkheid dan ideologisch tewerkgaat.

Maar wat nu bijvoorbeeld met de casus van de hoofddoekjes, een vesti-
mentair element dat lato sensu teruggaat naar de uitgebreide verhandeling
over de kledij van de vrouw door de conservatieve Arabische theoloog Ibn
Tamiya (omstreeks 1400). Hij had daarmee toentertijd niet erg veel succes:
hij verstoorde de orde door het verkondigen van een te rigide islam. Als die
hoofddoekjes vandaag, om allerlei redenen weer aangeprezen worden, dan
kan dat wijzen op een verharding, op een conservatisme en een religieus
narcisme dat o.a. samenhangt met de autodynamiek van een neo-liberaal
en agressief wereldsysteem waarin velen uit de boot vallen. En zoals dat
vaak gaat, zijn het Arabische én westers geschoolde intellectuelen die een
nieuw systeem uitdenken om mensen te redden: zo was het bij Pol Pot (die
nog aan de Sorbonne gestudeerd had), zo verging en vergaat het heel wat
westerse intellectuelen die het fascisme, het communisme of het (protes-
tantse) extremistische christendom een intellectueel aanzien verschaften en
verschaffen83, zo was het bij de Egyptische fundamentalist Sayyid Qutb, de
voorloper van Al-Quaeda, gepokt en gemazeld als die was in het westerse
communisme en het existentialisme, en zo gaat het ook met westers
geschoolde Arabieren die zich van de moderniteit afkeren en plots vlieg-
lessen beginnen nemen84,

Als men de Arabische feministische denkers, genre Irshad Manji en Aayan
Hirsi Ali, involgt, moet men de hoofddoeken, gevolg van een islamitisch tota-
litarisme en anti-feminisme, op bepaalde plaatsen en in bepaalde posities
radicaal verbieden, ook in het onderwij585. Hun radicaliteit is te begrijpen
omdat de meesten van hen het puriteinse, politieke en mannelijke islamisme
aan den lijve hebben ondervonden en omdat ze ook de arabisering van de
islam aanklagen. Hun bekeringsdrang is uitermate te billijken gezien hun
voorgeschiedenis, en het is ook niet te voorspellen of ze uiteindelijk mis-
schien toch geen gelijk hebben met hun virulente aanvallen op de islam.

Gierik& N v T |41



Sommigen beweren dat ze op die manier een zich mondjesmaat vormende
Europese islam in de weg staan86, Het is echter maar de vraag of hun stand-
punt, gezien vanuit de vrouw, echt zo radicaal is en of een bepaald westers
(en eveneens patriarchaal) denken, dat uitgaat van een culturalistische reli-
gievrijheid, deze vrouwen uiteindelijk niet in de kou laat staan.

Ik merk wel op dat bij ons (en ik spreek niet over de voorsteden in Frankrijk
waar meisjes in veel gevallen absoluut geen keuze hebben en door hun
broers bijvoorbeeld gedwongen worden de hoofddoek te dragen op straffe
van molest) vele moslima’s de hoofddoek dragen als een soort dresscode,
modieus, om bij een groep te horen, net zoals vele punkers zich toentertijd
met een hanenkam tooiden. Het is precies over die dubbelzinnigheid dat
Naema Tahir zich opwindt: aan de ene kant de hoofddoek als een cultureel
bepaalde manier om de verleidelijkheid te uiten, maar in fine toch de resul-
tante van de greep van de man op de vrouw. ‘Geef toe’, schrijft Naema
Tahir, ‘dat er sprake is van een machtsspel en van meten met twee maten,
zowel door moslimmannen als door moslimvrouwen’. De hoofddoek als
symbool van onderdrukking én als geuzenteken.

Inderdaad, heel wat Marokkaanse meisjes dragen de hoofddoek omdat het
‘in” is, omdat het modieus is (de vroegere ‘radical chic?’), omdat hun vrien-
dinnen het dragen, omdat er zulke mooie van bestaan; voor deze meisjes
heeft het geen direct religieuze betekenis en ze doen er wat lacherig over.
Ook moslima’s echter die beweren de hoofddoek uit vrije keuze te dragen,
ondergaan sociale druk en worden dus in feite gesluierd. Antwerpse
Marokkaanse meisjes gaan in Brussel shoppen om zich vrij te kunnen
gedragen en bewijzen Naema Tahirs of Chadortt Djavanns gelijk. Het vormt
in feite de dubbelzinnigheid en de hypocrisie die de monotheistische reli-
gies ten voeten uit kenmerkt.

Het zal, zoals reeds gezegd, natuurlijk ook bij ons voorkomen dat meisjes
ostentatief verplicht worden een hoofddoek te dragen, dat het geen uiting
is van een individuele keuze. Als we vinden dat we meisjes daarvan moe-
ten bevrijden, dat we ze moeten emanciperen, dan verwijs ik naar mijn eer-
ste intellectuele kader: laten we dan op een redelijk-rationele manier aan
godsdienstkritiek doen, laten we mensen verlossen van hun waandenkbeel-
den, van datgene wat hen verplettert en hen vervreemdt. Ik vrees echter dat
zo’'n verlangen veel tegenkanting zal krijgen, want een ernstige en weten-
schappelijk onderbouwde religiekritiek, zoals die bijvoorbeeld op een bril-
jante wijze door de Syrische filosoof Sadik Al-Hazm wordt geleverd of door
de logicus Herman Philipse, is nu eenmaal ook vandaag nog niet besteed

42 | Gierik& N V T



aan een gelaiciseerde samenleving als de onze, ook al treffen we bizar
genoeg die impliciete godsdienstkritiek dan wel aan in de vorm van aller-
lei wetenschappelijke disciplines waarvan we de uitkomsten normaliter wél
aanvaarden (evolutie- en neurobiologie, cognitieve antropologie, astrono-
mie...), al was het alleen maar omdat we de ‘rationalistische’ tools ervan
elke dag gebruiken en de wetenschappelijke logica die erin vervat is, als
vanzelfspekend zien.

De ultieme consequenties van Darwin hebben we blijkbaar nog altijd niet
verteerd, en als ik, samen met de psycholoog Jan de Laender, stel dat het
woord God, maar een armzalige dekmantel is voor onze onwetendheid, dan
weet ik wel heel zeker dat velen zich door die uitspraak nog altijd geschof-
feerd zullen voelen: ‘Ofwel willen we onszelf begrijpen en dan moeten we
leven met de pijn die dat meebrengt. Ofwel vliuchten we voor de pijn, maar
dan worden we vijanden van de waarheid en zullen we onszelf alleen maar
kunnen denken in termen van leugens, mythes en religieuze verzinsels'87.
Alle openbaringsgodsdiensten zijn in datzelfde bedje ziek, maar de ene al
meer dan de andere. Hebben ze de moderniteit doorgemaakt, dan kunnen
ze, zoals bepaalde Amerikaanse denkers menen de democratie verrijken.
Daarom ook zou ik bijvoorbeeld die hoofddoekjes niet verbieden op school:
het is voor velen blijkbaar immers een rite de passage, als modeverschijn-
sel zelfs een broos opstapje naar de moderniteit. Eigenlijk is het ook de con-
clusie van Naema Tahir: ‘En ik durf te wedden, dat naarmate jouw zusters
zich langer bewegen tussen mannen in het algemeen, het onderscheid tus-
sen moslimmannen en niet-moslimmannen zal vervagen. Het doekje ver-
liest dan langzaam aan betekenis en gaat weer af. Daardoor worden mosli-
ma’s niet minder moslim. Alleen voelen ze zich dan vrij om zelf uit te
maken hoe zij hun geloof beleven. Dat duurt nog wel even en daar zullen
we gewoon met zijn allen doorheen moeten - laicité of niet’

Een ander argument tegen het verbieden van de hoofddoekjes in het onder-
wijs is dit: altijd weer is het zo dat iemand (onderwijs, de minister, de direc-
teur, de ouderraad) zich begint te bemoeien met de betekenis van het vesti-
mentaire, en dat loopt vaak slecht af. Wat hebben autoriteiten waar dan
ook, in alle beschavingen, al niet verboden te dragen, vestimentair of capil-
lair?! Ik heb ooit eens een limitatieve lijst aangelegd van wat op dat gebied
in onderwijs zoal verboden werd, na 1950. Die lijst geeft wel te denken. En
stel dan nog dat de hoofddoek een strikt religieuze betekenis zou inhouden,
dat het bijvoorbeeld zou betekenen: alleen de islam is puur, ik ben anti-
westers en fundamentalistisch (interpreteren staat vrij). Wat dan nog? Wat

Gierik& N v T | 43



drukten hippies en punkers al niet uit via hun kapsel en hun kleding? Ze
riepen symbolisch uit: Ik ben tegen het establishment en tegen de con-
sumptiemaatschappij, tegen de eendimensionale mens en tegen het kloot-
jesvolk! De repressieve tolerantie (Herbert Marcuse) slaagde er echter in een
en ander organisch te integreren, iets wat ook met een Europese islam kan
gebeuren en wat Tahir eigenlijk ook stelt (ut supra).

Vrijheid van menigsuiting is een groot goed, en zolang het de werking van
een school niet in gevaar brengt (zoals dus in bepaalde Brusselse scholen,
waar meisjes op den duur andere meisjes onder druk zetten, chanteerden en
waar de zwarte gezichtssluier en handschoenen opgeld maakten, waar soms
geweigerd werd biologie- of geschiedenisles bij te wonen) is er niets aan de
hand. Alleen redelijk-rationele criteria zijn hier geldig. In de gymles met
een hoofddoek kan niet, een chador kan ook niet omdat het de interactie
leerling-leerkracht belemmert, zoals lang haar aan een bankwerkstel ook
niet kan wegens gevaarlijk, maar dat alles is transparant-argumentatief te
beredeneren, al veronderstelt het wel een vorm van kritische rationaliteit
die samenhangt met onze cultuur.

En stel nu dat het meisje van thuis uit verplicht wordt een hoofddoek te dra-
gen? Maar wat doen we dan met al die vestimentaire voorschriften die wij
hanteren en de verplichtingen die andere openbaringsgodsdiensten opleg-
gen? Het dragen van een kippa (doet een klein jongetje dat vrijwillig? Joden
zullen volhouden dat de islamitische hoofddoek iets heel anders voorstelt dan
de kippa, die een teken van nederigheid ten opzichte van God inhoudt; voor
de buitenstaander echter gaat het om een gelijksoortig fenomeen). Het doen
van de plechtige communie, is dat vrijwillig? Als men echter met dit soort
redenaties begint, neemt de zaak geen einde, en of dit een ratio sufficiens
vormt om dan maar staatsopvoeding te omarmen, lijkt me dubieus (cf. wat
de Ghanese filosoof K. Anthony Appiah daarover schreef).

Het minimale eisenpakket in een school wat kledingcode betreft moet, zoals
gezegd, rationeel en transparant te beredeneren zijn, het moet ‘herrschafts-
frei’ tot stand komen en mag dus niet het gevolg zijn van de idiosyncrasieén
van een directeur of van betekenisgeving die hoogst onzeker is, van wilde
hermeneutiek of van de soms al te gesloten traditie van een school of scho-
lengroep. In die zin kan het nieuwe participatiedecreet de leerlingen helpen
om samen met de directie, de ouders en de leerkrachten het schoolreglement
op een democratische manier uit te werken. Zo werkt een procedurele demo-
cratie die ingebed is in een transparant functionerende civil society88.
Distinctieven dragen in de school kan dus als het de goede werking van het

44 | Gierik& N V T



onderwijs niet in het gedrang brengt, ook al zou het distinctief dus refere-
ren aan een gedachtegoed dat ons niet welgevallig is. Het is ondertussen
gelukkig een cliché geworden, maar herinner u wat Voltaire ooit zei en her-
inner u wat de joodse linguist en filosoof Noam Chomsky presteerde toen
hij het ‘woord vooraf’ schreef bij de negationistische geschriften van de
Fransman Faurisson, de ontkenner van de judeocide par excellence!

Wil een Europese, aan de moderniteit aangepaste, minder-Arabisch en
minder-politiek angehauchte islam een faire kans krijgen, dan moet de
school zeker niet te betuttelend optreden, maar in gesprek gaan met de
fanatieksten onder de leerlingen en hun ouders, al zijn we er ons van
bewust dat een open discussie hierover haast onmogelijk wordt in een
gepolariseerd klimaat en dat heel wat leerkrachten, zoals in Nederland al
het geval is, geen mogelijkheid meer zien om met deze fanatieke jongeren
in debat te gaan. Het is immers zaak zoveel mogelijk islamitische jongeren
aan ons open onderwijssysteem te binden: een bijkomende zuil zou immers
nefast zijn op een moment dat de verkokering die daarmee gepaard gaat,
langzaam terrein verliest aan een denken dat ervan uitgaat dat niet de net-
ten, maar wél de kinderen ‘gefinancierd’ moeten worden. ‘Verzuiling’ heeft
historisch beschouwd zijn nut gehad, maar werd door de liberale maat-
schappij teruggedrongen ten voordele van een redelijk-liberaal en indivi-
dueel denken, al leiden de individualiseringsprocessen in onze maatschap-
pij al te vaak tot een individualisme zonder individuen.

Ik ben er ook van overtuigd dat de westerse verleiding het zal winnen van
de verkramptheid waarin sommigen zijn blijven steken, maar waarin de
meerderheid van moslims niet gedijt. Laat de moslima’s de hoofddoekjes
maar modieus dragen, laat ze maar een modieus bewustzijn ontwikkelen,
laat ze maar via de hoofddoek hun ‘Identitatsuche’ voltrekken. En ook al
heb ik heel wat kritiek én op de islam én op de perversiteit van de conspi-
cuous consumption, dan toch zal ik constateren dat we op de goede weg
zijn, de weg van de kritische rationaliteit - en die is immens lang, maar wie
goed leest en bijvoorbeeld kennis neemt van het werk van Nederlandse
auteurs met Marokkaanse roots als Said El Haji, Abdelkader Benali, Fouad
Laroui, Nahed Selim en Khalid Boudou, die kan gerust zijn: ieder van deze
schrijvers werpt op zijn manier een kritische of geamuseerde blik op de
koran, net zoals joden en christenen dat al eerder deden89.

Of de koran in het Westen zal laiciseren of saoudiseren (onder invloed van
het strenge wahabisme)90 zal ten dele dus ook van ons afhangen, van de
manier 0.m. waarop het onderwijs met de islam en alles wat daarmee nauw

Gierik& N v T | 45



verbonden is, omgaat. In die zin is een verkrampte houding ten opzichte
van de hoofddoekjes een slechte zaak. Laat elke directie met zijn of haar
team binnen de wet autonoom en pragmatisch (cf. Rorty) oordelen, al naar
gelang van de ernst van wat zich voordoet. Zaak is echter wel de directies,
de lerarenopleiding en het onderwijzend personeel denkkaders bij te bren-
gen zoals boven summier beschreven en de discussie daarover herrschafts-
frei aan te zwengelen. Het is meteen een uitgelezen kans om ook de leerlin-
gen via de vakoverschrijdende eindtermen daarbij te betrekken, zoniet wordt
het ongemak dat zij van de multiculturele samenleving ervaren, in een poli-
tiek-destructieve houding omgezet (en wie veel contact heeft met de leerlin-
gen, realiseert zich dat zij de betutteling van hoe zij moeten denken grondig
beu zijn, dat de politieke correctheid van menige leerkracht nu een zware tol
eist). Want ook daarvan ben ik overtuigd: een ernstige discussie over de
multiculturele samenleving moet nog starten: mét onder anderen de ver-
lichte denkers van en over de islam (maar die zijn in Frankrijk, Nederland
en het Angelsaksische taalgebied blijkbaar makkelijker te vinden dan bij ons,
al hebben de gebeurtenissen van de jongste maanden blijkbaar ook hier als
katalysator gediend om het debat te versnellen) én met de civil society - en
daar is onderwijs een eminent onderdeel van.

Discussieert en argumenteert men niet ten gronde, dan dreigt de totale
impasse. De Nederlandse journalist (van o.m. Libération en NRC
Handelsblad) Sylvain Ephimenco schrijft daarover in De multiculturele des -
integratie: ‘Is het multiculturele ideaal in een diepe crisis terechtgekomen?
Gisteren nog leunde het sterk op nobele principes als non-discriminatie en
gelijkwaardigheid tussen culturen, nu lijkt het multiculturalisme in
Nederland als in Belgié een averechts effect te sorteren. Gebiologeerd door
de universele strijd tegen het racisme aan de voordeur, hebben progressie-
ve krachten de achterdeur wijd opengezet voor nieuwe vormen van onver-
draagzaamheid jegens vrouwen en seksuele minderheden, nieuwe uitingen
van religieus extremisme en etnische apartheid. Dit leidt tot een bizarre
paradox: in naam van de moderniteit en progressieve aspiraties, dreigt het
multiculturele ideaal de samenleving in werkelijkheid steeds conservatiever
te maken’. Als we, zoals de rechtsfilosoof Paul Cliteur het stelt, niet komen
tot een moreel esperanto dat zich uit de religie heeft geémancipeerd en dat
door iedereen wordt ‘gesproken’, zullen botsingen tussen verschillende cul-
turen onvermijdelijk zijn. Zolang het ideaal van de civis mundi, met alles
wat dat inhoudt aan seculiere moraal en gelaiciseerde wetgeving, niet door
allen gedeeld wordt, zal de multiculturele (beter: de interculturele) samenle-

46 | Gierik& N V T



ving nooit gestalte krijgen. Wie daarin etnocentrisme of westers cultureel
imperialisme ziet, is een gevaarlijk relativist die niet durft te vergelijken.
Als zelfs een links ongeleid projectiel als de Sloveense filosoof Slavoj Zizek,
aanbeden door een snobistisch deel van de progressieve intelligentsia,
meent dat de westerse waarden universeel zijn (ofschoon niet neutraal,
maar dat kan a la limite nooit), mogen we er vrij gerust op zijn. En als we
dan inderdaad durven beweren dat bepaalde (westerse) waarden beter zijn
dan andere (een houding die we in ons alledaagse leven elke dag met veel
vuur belijden, dan is van relativisme nauwelijks sprake), dan zeggen we
alleen: wij vinden dat die normen universeel zijn, maar ze zijn inderdaad
niet neutraal, we weten dat.

De filosoof Avishai Margalit en de antropoloog lan Buruma schrijven in
hun boek Occidentalism (een pendant van Edward Saids beruchte
Orientalism)91 dat we het ons niet kunnen veroorloven bij wijze van ver-
dediging onze samenleving af te sluiten tegen degenen die de hunne heb-
ben afgesloten. Het zijn wijze woorden, maar dan moeten we toch snel
beginnen met daarover ernstig en met niet al te veel pudeur te discussié-
ren, overal, maar in het onderwijs zeer zeker. De beperkte (en beperkende)
denkkaders waaruit men nu al te dikwijls vertrekt, moeten dan worden aan-
gevuld en verfijnd met wat ik boven getracht heb summier uiteen te zetten.
Het debat kan beginnen. O

Noten:

1 Het is opmerkelijk dat terwijl de westerse samenleving hoe dan ook multicultureler wordt,
de micro-samenleving (de familie, de buurt, de school) monocultureler dreigt te worden.

2 Het voornaamste verwijt bestaat erin dat de gevestigde politieke partijen het vraagstuk van
de buitenlandse minderheden zelden als een politiek probleem hebben gedefinieerd, maar
steeds als een maatschappelijk vraagstuk, als een welzijnsprobleem. Zie Bart Tromp Hoe de
wereld in elkaar zit. 25 jaar maatschappij, politiek en cultuur (Prometheus, 2004) blz. 108.
Men zou, in die politieke optiek, zeer goed kunnen volhouden dat de ‘liberale’ Vlaming (in de
niet-partijpolitieke betekenis van dat woord dus) een eeuw gevochten heeft tegen bepaalde
verstikkende normen en waarden, dat hij of zij stond voor een individuele emancipatie (ook
socialisten) en dat men dezelfde poltiek-emancipatorische beweging - ‘beweging’ in de let-
terlijke én politieke betekenis, zowel liberaal als socialistisch - ten aanzien van andere cultu-
ren niet durft op te eisen.

3 Al beweert de Nederlandse historicus Piet Emmer dat slechts de laatste dertig jaar van vijf-
honderd jaar migraties echt een probleem opleverde en een mislukking inhoudt - in
Nederland (en, naar ik bij uitbreiding mag aannemen, ook bij ons). Ik meen dat voor zijn stel
ling veel te zeggen is.

4 voor de ontegensprekelijk hardere vormen van niet-Europees racisme, zie W. van Rooy in

Gierik& N v T | 47



Driemaandelijks Tijdschrift van de Auschwitz Stichting, nr.85 (oktober-december 2004) blz. 174.
5 John Gray Provocaties. Gedachten over vooruitgang en andere illusies (Ambo/Anthos, 2004)
blz. 7. Wie zijn geest wil scherpen, heeft aan Gray een hele klus want zijn argumentatie is meest-
al dermate klemmend dat welke Verlichtingsdenker ook radeloos moet worden van zijn mes-
scherpe en onbarmhartige conclusies. Dit is echter, vrees ik, stof voor een heel Gierik-nummer.

6 De meest extreme expressie van de radicale idee dat de Verlichtingsideeén in fine niet bevrij-
dend werken maar juist uitmonden in een bureaucratische Auschwitzrationaliteit, m.a.w. dat
zich op die sinistere plaats het logische en paradigmatische eindstation van de rationaliteit
bevond, leest men in het werk van de Britse socioloog Zygmunt Bauman. Zie diens Modernity
and the Holocaust uit 1989. Het spreekt vanzelf dat op Baumans theorie over een geperver-
teerde moderniteit en zijn aanname dat alle onheil van rationele oplossingen komt, heel wat
weerwerk kwam. Zie bijvoorbeeld: Ulrich Beck Die Erfindung des Politischen. Zu einer Theorie
reflexiver Modernisierung (Suhrkamp, 1993) blz.279-281.

7 Door het Europese Hof werd zeer behoedzaam een ‘margin of appreciation’ ingebouwd
waardoor elk Europees land feitelijk zijn eigen politiek kan blijven voeren, aangepast aan de
culturele en politieke zeden. Het debat blijft echter voorwerp van twijfel: het Comité voor de
Rechten van het Kind (dat toezicht houdt op het Kinderrechtenverdrag) is bijvoorbeeld heel
wat strenger voor hoofddoekverboden. De ingewikkelde problematiek van ‘de hoofddoek als
constitutionele kopzorg’ wordt in verschillende artikelen uitvoerig uit de doeken gedaan door
Eva Brems, docent Mensenrechten aan de Universiteit Gent. De Franse commissie Stasi, die
radicaal opkwam voor de ‘laicite’ is, in tegenstelling tot wat velen voorhouden, o.m. de resul -
tante van vele gesprekken met moslima’s.

8 De idealen van de Verlichting kan men, in een bepaalde visie, terugvoeren op de ideeén die
diverse religieuze sekten vanaf de Middeleeuwen verspreidden; hun hardnekkige en bloedige
strijd tegen de officiéle kerk was vaak tegelijkertijd religieus én sociaal geinspireerd en lag uit-
eindelijk mede aan de basis van onze parlementaire democratie. Zie bijvoorbeeld de aandacht
die het Tijdschrift voor de Studie van de Verlichting aan deze wat vergeten fenomenen en
grondleggers heeft besteed. Dit tijdschrift heeft altijd de studie beoogd van de varianten van
de menselijke emancipatie. Zie Tijdschrift voor de Studie van de Verlichting, 4de jaargang,
1976, nr.2, blz.157. Het chiliasme van bepaalde middeleeuwse bewegingen, het vestigen van
het rijk gods op aarde, kan in een andere visie echter ook beschouwd worden als de voorbo-
de van het politiek-religieuze terrorisme.

9 De Duits-joodse filosoof Franz Rosenzweig merkte ooit op dat ‘taal meer is dan bloed’ en de
romanist Victor Klemperer analyseerde in zijn boek LTI. De taal van het Derde Rijk (Atlas,
2000) op magistrale wijze de manier waarop taal in het Duitsland van Hitler misbruikt werd,
waarbij LTI staat voor ‘Lingua Tertii Imperii’. Maar het gaat me te ver het vaak onnauwkeu-
rige taalgebruik van democraten als in wezen racistisch te bestempelen.

10 Zie 0.m. Hein de Haas Aroemi, aroemi. Een vreemdeling in Marokko (Bulaag, 2004). Een bespre-
king van dit verhelderende boek vindt men in NRC Handelsblad van 21 januari 2004 (blz.26).

11 0ok het Nederlandse PvdA-lid Hamza Yildiz stelt onomwonden dat multiculturalisten naief
zijn. In NRC Handelsblad van 15 november 2002 (blz. 8) zegt hij o.m. dat de PvdA geinfil-
treerd is door conservatieve moslims, een opvatting die vandaag door progressievere moslims
ook geventileerd wordt over de Belgische Moslimexecutieve.

12 samuel Huntington Wie zijn wij? Over de Amerikaanse identiteit (Manteau, 2004) passim,

48 | Gierik& N V T



maar vooral hoofdstuk 4. Merkwaardig is ook dat Huntington de Amerikaanse identiteit voor-
al bedreigd ziet door de toenemende hispanisering en dat hij het conservatieve christendom,
gekoppeld aan een fikse dosis nationalisme, als enige lichtpunt ziet in de verdediging van de
westerse beschaving. De nadruk die 150 jaar eerder ook De Tocqueville reeds had gelegd op
de politieke functie van de religie als antidotum tegen de gelijkheidsgedachte en het daaruit
voortvloeiende materialisme, vindt men op ‘fundamentalistische’ wijze terug in het boven
geciteerde werk van Huntington. Zie ook Eugene J. McCarthy America revisited. 150 years
after Tocqueville (Doubleday & Company, Inc. Garden City, 1978). Over de economische uit-
buiting en de hispanisering kan men lezen in De Tortilla Grens, de boeiende en schrijnende
roman uit 1995 van de Amerikaanse schrijver T. Coraghessan Boyle.

13 pe uitbuiting van de Holocaust (Houtekiet, 1990) is de titel van het boek van ethicus en
historicus Gie van den Berghe, gespecialiseerd in Holocaust-onderzoek. Als modus operandi
neemt de auteur het negationisme eerst au sérieux, om het daarna des te heftiger te kunnen
aanvallen en bekampen. Het werk veroorzaakte heel wat commotie in joodse kringen: men
beschuldigde hem (ten onrechte) van anti-semitisme.

14 Uit onderzoek blijkt bijvoorbeeld dat de helft van de Britse jeugd niets weet over de jude-
ocide tijdens de tweede wereldoorlog; het zou interessant zijn om na te gaan of diezelfde jeugd
iets meer afweet van de genocide in Rwanda of Cambodja, maar we betwijfelen dat ten zeer-
ste. Merkwaardig is ook dat in de grootsteden in Nederland allochtone jongeren vaak ver-
hinderen dat in de lessen geschiedenis over de moord op de joden gesproken wordt!

15 Norman Finkelstein De Holocaust-industrie. Bespiegelingen over de exploitatie van het
joodse lijden (Mets en Schilt/Globe, 2000); Peter Novick The holocaust in American life
(Houghton Mifflin Company, 1999); Sander Corluy De New Historians en het Israélisch-
Palestijnse conflict (Acco, 2003); J. Oegema Een vreemd geluk. De publieke religie rond

Auschwitz (Balans, 2003); Dick Houwaart Het beloofde land? Theocratie, democratie, zionisme
en de toekomst van Israél (Kok, 2003); Een ander joods geluid. Kritische opvattingen over
Israél, samengesteld door Milo Anstadt (Contact, 2003); Salomon Bouman Israél achter de
schermen. Zionisme op een dwaalspoor (Prometheus/NRC Handelsblad, 2004); Peter Edel De
schaduw van de ster. Zionisme en antizionisme (EPO, 2002); Prophets outcast. A century of
dissident jewish writing about Zionism and Israel (edited and introduced by Adam Schatz;

Nation Books, 2004).

16 Zie in verband hiermee, maar speciaal i.v.m. Spinoza, het erg verhelderende en savante
werk van Jonathan I. Israel Radical Enlightenment. Philosophy and the making of Modernity
1650-1750 (Oxford University Press, 2001). Israel laat de Verlichting beginnen met Spinoza.

17 Rik Pinxten Goddelijke fantasie. Over religie, leren en identiteit (Houtekiet, 2000); Leo Apostel

Atheistische spiritualiteit (VUBPress, 1998); Hubert Dethier De beet van de adder (4 delen:

VUBPress, 1994-2002); Sadik Al-Azm Kritiek op godsdienst en wetenschap. Vijf essays over isla -
mitische cultuur (El Hizjra, 1996). Interessant is ook de door Friedrich Niewohner en Olaf Pluta
uitgegeven bundel Atheismus im Mittelalter und in der Renaissance (Wiesbaden, 1999).

18 geciteerd in Hubert Dethier o.c., blz.288; de polemiek die zich in de PEN-Tijdingen ontspon
naar aanleiding van de bewuste inleiding (zie ook nr. 1-2 en 3-4 van jaargang 2004) en de
commotie die het veroorzaakte binnen de redactie, leidde tot een verscheurend debat waarvan
uiteindelijk de vrije meningsuiting het kind van de rekening werd, en dit in een blad dat als
een soort ‘Schrijvers Amnesty International’ wil functioneren! Echt verwonderlijk is dat ech-

Gierik& N v T | 49



ter niet: de internationale werking van de PEN is doortrokken van grote en kleine vetes en
nationalismen; ook wanneer men de dictatoriale houding van bepaalde leden aan het werk
ziet, kan men er niet over verwonderd zijn dat intolerantie vaak de scepter zwaait. Ten tijde
van het verschrikkelijke bewind van Ceausescu mochten dissidente geluiden van Roemeense
auteurs niet in de Vlaamse P.E.N.-Tijdingen! Eén van de leden van vandaag voerde ook toen
het autoritair-hoge woord en versmachtte het meteen. Over de tribulaties, machinaties en kui-
perijen binnen de internationale PEN en binnen de nationale PEN-besturen, kan men ten over-
vloede lezen in Thomas von Vegesack De intellectuelen. Een geschiedenis van het literaire
engagement 1898-1968 (Meulenhoff, 1989).

19 pe Franse filosoof en politoloog Pierre-André Taguieff spreekt in La force du préjugé. Essai
sur le racisme et ses doubles (La Découverte, 1987) in dit verband over ‘le racialisme de I’ anti-
racisme’ (blz.152 e.v.). Zie ook Jean Sévilla Le terrorisme intellectuel de 1945 & nos jours
(Perrin, 2004, blz. 146). Dat men, vooral in linkse intellectuele kringen, bijzonder aandachtig
moet zijn als men het begrip ‘racisme’ toepast, blijkt uit de volgende passage van de Poolse
filosoof Leszek Kolakowski: ‘Si I'on définissait comme racistes les opinions qui proclament la
supériorité de certaines races sur d’autres et réclament des priviléges spéciaux pour les races
supérieures au détriment des races inférieures, la valeur d’une interdiction légale de telles idées
serait dérisoire, car il est rare que les formes de racisme réellement importantes dans les soci-
étés qui connaissent des conflits raciaux soient formulées de cette maniére; aux Etats Unis, la
premiére et la moins contestable victime serait le mouvement des Black Muslims’ In:
L. Kolakowski L’Esprit révolutionnaire (Denoél, 1985 - eerste uitgave 1972 - blz. 125).

20 pag nog door Hafida Ashrawi die, in een negatieve recensie van Tarik Fraihi’s De smaak van
ongelijkheid. Een andere kijk op de multiculturele samenleving (Meulenhoff/Manteau, 2004), de
islam vergelijkt met een ziekte waarvan de etterende wonden eerst gezuiverd dienen te worden
vooraleer ze kan genezen. Zie http://wwuw.liberales.be/cgi-bin/show..pl?essay&hafida

21 Hafida Ashrawi schrijft daarover o.m. het volgende: ‘Moslims willen niet erkennen dat de
islam heel wat anomalieén vertoont. Niet zozeer omdat hun godsdienst meer gebreken heeft
dan het christendom of het jodendom. Sla er Leviticus of de reinheidsrituelen waar joodse
vrouwen aan onderworpen worden op na en je wordt ook misselijk. Het probleem met mos-
lims is dat heel hun maatschappelijke systeem op de islamitische wetgeving is gebaseerd’. Zie
http://www.liberales.be/cgi-bin/show.pl?essay&hafidaessay

22 pjt uittreden van een wereld uit de religie die zowat alles structureerde (vooral de politie-
ke orde) wordt door Marcel Gauchet in zijn La Religion dans la démocratie. Parcours de la lai -
cité (Gallimard, 1998) gezien als een van de belangrijkste kenmerken van de moderniteit; mis-
schien kan men, met het voorgaande voor ogen, het opensplijten van de godsdienst in aller-
lei efemere en ‘vloeibare’ new age-verschijnselen, aanmerken als één van dé kenmerken van
het postmoderne. Toch moet terzelfder tijd ook worden vastgesteld dat op dit ogenblik de (offi-
ciéle) religie van langsom meer weer in de openbare sfeer komt. In die zin doet zich, in tegen-
stelling tot wat het procedurele liberalisme voorstond, een ‘deprivatisering’ van de religie voor
in de vorm van bemoeienissen van kerken en religieuze genootschappen in het politieke leven.
Zie José Casanova Public religions in the modern world (University of Chicago, 1994). Het
voorgaande wordt echter geproblematiseerd door de politiek filosoof Charles Taylor: die merkt
namelijk op dat 80% van de Amerikanen het erover eens is dat men onafhankelijk van kerken
of synagogen tot zijn of haar religieuze overtuigingen zou moeten komen. Zie Charles Taylor

50 | Gierik&N V T



Wat betekent religie vandaag? (Pelckmans/ Klement, 2003, blz.107). Ook gelovige politici doen
vandaag weer meer van zich horen, bijvoorbeeld als ze zoals in Nederland pleiten voor de her-
invoering van strafwetgeving in verband met blasfemie, een gegeven dat reminiscenties
oproept aan het klimaat van de jaren vijftig en aan de processen tegen auteurs als Hermans
en Reve (het laatste proces van godslastering in Nederland). Bij het (eventueel) weer opnemen
van godslastering in het Wetboek van Strafrecht doet zich in feite een revival voor van de hei-
lige teksten: in vele passages wordt godslastering immers met de dood gestraft. De invloed van
de religie op de organisatie van het openbare leven doet zich in Europa bijvoorbeeld nog voor
in Polen, Griekenland en Spanje, al tracht men in dit laatste land vandaag te verkrijgen dat
kinderen geen verplicht godsdienstonderwijs moeten volgen. Naast de hernieuwde invioed
van de religie merkt men ook een soort diffuse religiositeit die zich in allerlei vaak bizarre en
irrationele vormen uit en die op haar beurt aan de rationaliteit knabbelt. Zie in dit verband
The closing of the Western Mind. The Rise and Fall of Reason van Charles Freeman (William
Heineman, 2002).

23 De Marokkaanse auteur Hafid Bouazza herhaalt zijn kritiek op de islam op een meer intel -
lectuele wijze in zijn essay (in vier talen) Islam in Europa. Winking dark thoughts into a litt -
le tiddle cup. In : Dromen van Europa. Hafid Bouazza, Bas Heijne en Michaél Zeeman over
het nieuwe Europa (Bert Bakker, 2004) blz.28-35.

24 Deze madrassa’s bestaan vooral in Pakistan; ook in Israél echter is men erg beducht voor
de extreem-religieuze houding en anti-seculiere levensopvatting van de joodse tegenhanger
van de madrassa’s: het yeshiva-imperium. Zie Salomon Bouman o.c., blz. 19.

25 Zie hierover het essay Cultuurrelativisme door W. van Rooy in PEN-Tijdingen nr.1, maart
2003, blz 16-28.

26 over Mohammed Arkoun als vrijzinnig moslim: J.Brugman ‘Het raadsel van de multicul-
tuur’ (Meulenhoff, 1998) blz. 79-87.

27 Zie over die wortelloosheid 0.m. van Ad Verbrugge het erg cultuurpessimistische en speng-
leriaanse boek Tijd van onbehagen. Filosofische essays over een cultuur op drift (Boom, 2004)
dat, naast een aantal interessante bedenkingen, een regelrechte aanval inhoudt op het indivi-
dualisme en de Verlichting. Verbrugge richt zich in dit werk ook tegen de (kantiaanse) aan-
spraak op universele geldigheid van de mensenrechten en pleit, als een moderne Novalis, voor
een christelijk Europa en een religieus reveil. Het pleidooi voor een zeker essentialisme, en dit
in de vorm van de handhaving van een bepaalde (westerse) monoculturele kern van univer-
sele waarden, vindt men terug bij de rechtsfilosoof Paul Cliteur en, via de verdediging van een
(eveneens westerse) canon, bij Paul Scheffer in zijn oratie in juni 2004 bij zijn aanvaarding
van de leeropdracht ‘Grootstedelijke problematiek’ aan de Universiteit van Amsterdam. Ik
meen dat men een onderscheid moet maken tussen het bovenstaande en de ‘verdediging’ van
de traditie bij een Vlaams (katholiek) filosoof als Herman de Dijn, maar het zou me te ver voe-
ren hierop dieper in te gaan.

28 seculier vertaald: het polytheisme kan worden gelijkgesteld met de trias politica en het plu-
ralisme van de westerse democratie. Jonathan Kirsch behandelt het Romeinse imperium, maar
het zou interessant zijn om na te gaan of zijn visie ook toepasbaar is op bijvoorbeeld het poly-
theistische hindoeisme.

29 Blz. 493-499 in de Nederlandse vertaling uit 1983 ( Bert Bakker).

30 Zie over de houding van het westerse denken over de lach, en meer specifiek de attitude

Gierik& N v T |51



van de katholieke kerk terzake: Guido van Heeswijck ‘Lachen om de wereld’ (Pelckmans, 1993),
meer specifiek blz. 47 e.v. en blz. 144-147, waarin ook de roman van Eco en de relatie tussen
de lach en de waarheid ter sprake komt. De Nederlandse filosoof en epistemoloog Herman
Philipse toont in zijn ‘Atheistisch manifest. Drie wijsgerige opstellen over godsdienst en
moraal’ duidelijk aan dat omstreeks vijfhonderd voor onze jaartelling de polytheistische (en
erg syncretistische) Samaritanen meer tot naastenliefde geneigd bleken dan de monotheisti-
sche joden. Zie Herman Philipse Atheistisch manifest en De onredelijkheid van religie (Bert
Bakker, eerste druk 1995; derde druk 2004) blz. 109-110.

3L |k denk hier bijvoorbeeld aan de Franse negentiende-eeuwse historicus Ernest Renan met
zijn baanbrekende La vie de Jésus, waarin al het wonderlijke van deze messias tot menselijke
proporties wordt teruggebracht. Bij Renan vindt men echter, in goed positivistische traditie,
ook de eerste aanzetten tot het bijna vergoddelijken van de wetenschap.

32 vioer in dit verband bij Google de naam (pseudoniem) Christoph Luxenberg in, en men vindt
een vernieuwende islamexegese. Niet slechts wetenschappers echter publiceren onder schuil-
naam over de islam, ook vrouwelijke Arabische auteurs die hun (dramatische) leven vertellen,
gebruiken een andere naam. Zo is er bijvoorbeeld L’Amande, een openhartig en vrijmoedig
relaas van een moslimvrouw over haar seksuele leven, geschreven onder de naam Nedjma (pas
in Nederlandse vertaling: Wilde vijg, De Bezige Bij, 2004). Zie voor een interview met deze
schrijfster ook de boekenbijlage van De Morgen van 3 november 2004. Ook Nedjma ziet de
religie als een essentieel onderdeel van de Arabische cultuur en pleit, zoals Naema Tahir, voor
het doorbreken binnen de moslimtraditie van het taboe op seksualiteit.

33 Zie J. Brugman o.c., blz. 144.

34 Het zou ons te ver voeren om hier dieper op in te gaan. Feit is dat Gray bijvoorbeeld nau-
welijks onderscheid maakt tussen de zo verschillende auteurs van de Verlichting. Hij gaat immers
uit van dé Verlichting en identificeert ze direct met het utopisme van een bepaald sciéntisme,
met de politieke stelsels van nazisme en communisme en met het neo-liberale markdenken.
Diderot en Lichtenberg, om slechts die twee te noemen, zouden er zich als erg beweeglijke den-
kers beslist niet in herkennen. Lichtenbergs rationalisme, zo schrijft Cyrille Offermans, is er een
met handen en voeten, met ogen en oren - en met een hart. In: Het licht der rede. De Verlichting
in brieven, essays en verhalen, samengesteld door Cyrille Offermans (Contact, 2000) blz. 463.
35 Harm Visser Leven zonder God (L.J.Veen, 2003).

36 In Skript. Historisch Tijdschrift (jaargang 16, nr. 4) blz.233-234.

37 Dat men, zoals al opgemerkt, in Nederland vandaag opnieuw discussieert over het straf-
baar stellen van godslaster is er een (omineus) teken van dat de ideeén, zoals onder anderen
verwoord door Ad Verbrugge, op vruchtbare bodem vallen en dat, ondanks de voortschrij-
dende secularisering, een religieus reveil weer aan de orde van de dag kan zijn. Ook het suc-
ces van het gedachtegoed van de Burke Stichting in Nederland wijst in die richting.

38 Het zou interessant zijn Gray's theorieén te toetsen aan het denken van de Napolitaan
Giambattista Vico (1668-1744), die in zijn befaamde Scienza Nuova een tussenweg bewandel-
de tussen cyclisch en lineair denken. In zijn werk Recht en Staat in het denken van
Giambattista Vico (H.D.Tjeenk Willink, 1979) schrijft Mr A. C .’t Hart daarover: ‘Vico’s opvat-
ting van de geschiedenis kan men in zoverre cyclisch noemen, dat de historische perioden met
hun culturele karakteristieken herhaalbaar zijn en zich ook werkelijk herhaald hebben. Maar
dit impliceert mijns inziens niet de onafwendbaarheid van die herhaling. Zijn opvatting sluit

52 | Gierik&N V T



dan ook niet de idee der vooruitgang uit die, zij het in verschillende gedaanten, een centrale
plaats innam in het historisch denken van de Verlichting en later van de Romantiek’ (blz.201).
Ook in Newtons wereldbeeld vindt men cyclische én lineaire elementen.

39 Hubert Dethier Geschiedenis van het atheisme (Hadewych, 1995, blz. 105).

40 ag Verbrugge o.c., blz. 249.

4L paul Moyaert De mateloosheid van het christendom. Over naastenliefde, betekenisincarna -
tie en mystieke liefde (SUN, 1998).

42 7ie het sterk epaterende opstel Radicaal atheisme in Alain Finkielkraut De wijsheid van de
liefde (Contact, 2004) blz. 95-101.

43 Ulrich Libbrecht Inleiding comparatieve filosofie 11 (Van Gorcum, 1999) blz. 429.

44 Zie 0.m. Paul Cliteur God houdt niet van vrijzinnigheid (Bert Bakker, 2004) vanaf blz. 271.
45 pe experimenten in Albanié, China, de vroegere Sovjet-Unie en nazi-Duitsland, landen waar-
van de ideologieén god onmogelijk trachtten te maken, liepen inderdaad op bloedbaden, fana-
tisme en moordzucht uit; ze getuigen ervan hoe diep geworteld het religieuze is - cf. bijvoor-
beeld het werk van Solzjenitsyn in Rusland, in feite een navolger van de traditie van Berdjajev,
Florenski en Solovjov, eminente godzoekers of ‘bogoiskateli’. Ze getuigen er helaas ook van hoe
de poging om de hemel op aarde te vestigen millenaristische en verpletterende heilsverwachtin-
gen oproept die het principe van het secularisme perverteren. Een ontspannen humanisme ech-
ter heeft niets vandoen met fanatisme of intolerantie en refereert eerder aan Montaigne dan aan
Mao. Ook heel wat natuurwetenschappers trachten op hun manier aan te tonen dat het godsbe-
grip op reéle gronden gestoeld kan worden. Zie bijvoorbeeld Hoeveel wetenschap kan de geest
verdragen? van de biofysicus Juleon Schins (Agora/Pelckmans, 2000) blz.126-141, of het wat
hallucinante werk van de natuurkundige Frank J.Tipler, die ook interessante beschouwingen
wijdt aan de lineaire en cyclische tijd maar die wél het begrip ‘vooruitgang’ blijft verdedigen.
Frank J. Tipler De fysica van de onsterfelijkheid (Anthos, 1996) blz.100-125.

46 over de moeilijke relatie met de moderniteit zie 0.m. Bernard Lewis De crisis van de islam
(Het Spectrum, 2003) meer specifiek blz. 106-112 en van dezelfde auteur Wat is er misgegaan?
(De Arbeiderspers, 2002). In het reeds vermelde boek van Mohammed Benzakour wordt, in ver-
band met bovenstaande nefaste gevolgen van die latente ambivalentie ten opzichte van de
moderniteit en de tweewerelden-problematiek bij met name Marokkaanse meisjes, gerefereerd
aan de studie Als niemand luistert (2003) van journalist en filmmaker Hans Krikke. Ik ben het
echter helemaal niet eens met de stelling van Krikke, instemmend geciteerd door Benzakour,
‘dat het niet de islam als zodanig is die aan deze ellende debet is, maar dat behalve de slechte
opvoeding van onkundige ouders het vooral de professionele hulpverleners en leerkrachten zijn
die zich gebrekkig van hun taken kwijten’ Deze laatse uitspraak getuigt van een slachtoffer-
denken waarvan de islam blijkbaar doordrongen is. Mohammed Benzakour Abou Jahjah.
Nieuwlichter of oplichter? De demonisering van een politiek rebel (L.J.Veen, 2004) blz. 222-223.
47 samuel Huntington o.c., passim. Epaterend is het dat Huntington er expliciet vanuit gaat
dat wie in de VS atheist is automatisch zijn mening wil opdringen aan een christelijke natie
(blz.96), terwijl uit onderzoek ook blijkt dat Amerikanen resoluut het idee afkeuren dat een
atheist op hogere opleidingen zou onderwijzen! (Huntington o.c., blz. 101). ‘Religie in
Amerika moet worden beschouwd als de eerste van hun politieke instituties’, zo had de
Tocqueville het zoals steeds al treffend verwoord.

48 over de politieke islam zie o.m. Sadik Al-Azm Kritiek op godsdienst en wetenschap. Vijf

Gierik& N v T | 53



essays over islamitische cultuur (El Hizjra, 1996) blz.33 e.v. en Julien Libbrecht De tijdloze
samenleving (VUBPress, 2003) blz. 147. Over de revival van het religieuze, zie het interessan-
te essay van Ad Verbrugge De dood van God? De verlichting, religie en de toekomst van het
Westen in: Ad Verbrugge o.c., blz.194-252.

49 Charles Taylor Wat betekent religie vandaag? (Pelckmans/Klement, 2003) blz.101. Dat Taylor
wel meer (uitgebalanceerde) middenposities inneemt, blijkt 0.m. ook uit het feit hij soms wordt
aangewezen als ‘liberalistisch communitarist’, in wezen een wat paradoxale mix van
Verlichting en Romantiek. Zie het voorwoord van Stefaan E. Cuypers in Charles Taylor’s De
politieke culuur van de moderniteit (Kok Agora/Pelckmans, 1996) blz.14.

50 Een kwestie die even opdook tijdens de debatten in verband met de Europese grondwet.
51 Dat de integratie in een liberale democratische rechtsstaat via de religie echter niet altijd
zo vanzelfsprekend is, blijkt uit de open brief die Nederlands kamerlid Ayaan Hirsi Ali op 6
maart 2004 aan de burgemeester van Amsterdam, Job Cohen, richtte en waarin ze hem con-
sensuspolitiek en naiviteit verwijt: “Maar u moet niet vergeten dat deze consensuspolitiek
alleen goed werkt wanneer alle betrokken partijen het eens zijn over het pragmatische uit-
gangspunt ervan. De ware moslims, dat wil zeggen de moslims die de moeite nemen om de
burgers van Nederland eraan te herinneren dat zij moslim zijn en als moslim leven, komen
niet voort uit deze consensuscultuur. Zij hebben een heel andere agenda en die staat haaks op
uw verwachtingen van integratie”. Voorts wijst zij ook voortdurend op de reeds lange traditie
van antisemitisme bij de moslims. Zie i.v.m. dit Arabische antisemitisme: Jef Lambrecht De
zwarte wieg. Irak, nazi’s en neoconservatieven (Houtekiet, 2003) passim.

52 | zijn boven genoemd boek wijdt Jef Lambrecht interessante beschouwingen aan Leo
Strauss: hij merkt op dat hij Heidegger bewonderde en dat hij Carl Schmitts stelling beaamde
dat elk regime en elke godsdienst behoefte heeft aan een vijand; daarvan vinden we, zo merkt
Lambrecht op, echo’s terug in Samuel Huntington’s ondertussen befaamde Clash of civiliza -
tions uit 1996: ‘..wijst Huntington erop dat godsdiensten een identiteit verlenen aan de gelo-
vige door hem te onderscheiden van de ongelovige. De gelovige voelt zich superieur. Haten is
menselijk, is zijn conclusie’ (0.c., blz.154). Het is echter merkwaardig dat in het in 1979 (!) ver-
schenen werk van Peter Steinfels over de neoconservatieven (The neoconservatives. The men
who are changing America’s politics, Simon and Schuster) nergens de naam van Leo Strauss
vermeld wordt, wat kan doen veronderstellen dat de rol van deze filosoof voor het
Amerikaanse neoconservatieve denken overschat wordt, en dit in tegenstelling tot wat de
media ons vandaag voorhouden.

53 Zie in verband hiermee o.m. Jaap Gruppelaar/Jean-Pierre Wils Multiculturalisme (Damon,
1998) blz. 25 en passim. Zo wilden Canadese moslims onlangs nog de invoering van de sha-
ria in hun gemeenschap in Ontario - er zijn 600.000 moslims in Canada. De vraag die hierbij
rijst, is de volgende: in hoeverre kunnen volgens denkers als Taylor en Kymlicka, die aan de
basis liggen van interessant liberaal denkwerk in verband met een tot overeenstemming bren-
gen van liberale gelijkheid en minderheidsrechten, het liberalisme zo oprekken dat het als ide-
ologie intact blijft en toch voldoening schenkt aan de desiderata van minderheden, m.a.w.
wanneer verandert het liberalisme van karakter? En is het niet zo dat de verdraagzaamheid die
van het liberalisme geéist wordt hier niet danig op de proef wordt gesteld? De reactie van
vrouwengroepen was dan ook navenant: ‘Hier in Canada worden meisjes van jongens geschei-
den in islamitische basisscholen, dan op hun twaalfde of dertiende verplicht tot een gearran-

54 | Gierik&N V T



geerd huwelijk met mannen die dubbel zo oud zijn. Hoeveel keuze zouden die vrouwen dan
wel hebben?’ (Homa Arjomand, een Iraanse die mishandelde vrouwen bijstaat in De Morgen

van 5 augustus 2004).

54 Zie Tijdschrift voor de Studie van de Verlichting, 14-15de jaargang, nr. 3 (1986-1987) blz.

279; de moderne, functioneel gedifferentieerde samenleving biedt wel niet langer een veilig
sociaal onderkomen aan morele normen of opvattingen. Zie R. Laermans (red.) Sociale syste -
men bestaan. Een kennismaking met het werk van Niklas Luhmann (Acco, 1997), meer speci-
fiek het opstel van Karel Dobbelaere in verband met de secularisatie: Luhmann en de analyse

van de godsdienst. Enkele denkpistes (blz. 181-197).

55 7ie voor dit soort discussies de boeiende bijdragen van verschillende auteurs, o.m. van
J. Habermas in: Charles Taylor Multiculturalisme (Boom, 1995).

56 Zie Charles Taylor Multiculturalisme (o.c., blz. 24). Over het existentiéle belang van cultu-
ren, zie 0.m. Theo de Wit en Henk Manschot Solidariteit. Filosofische kritiek, ethiek en poli -
tiek ( Boom, 1999) blz. 272-291.

57 Zie o.m. de lezing die Etienne Vermeersch op 20 november 2002 in Utrecht hield in het
kader van de Studium Generale serie ‘Denkend aan Holland. Cultuurfilosofen spreken zich uit’
(een grondig uitgewerkte versie hiervan is te vinden op http:/www.liberales.be/cgi-
bin/show.pl?essay&vermeersch).

58 |n: Israél autrement. Des écrivains et des artistes témoignent (Actes Sud, 1998, blz.29).

59 Zie over dit aspect van de godsdienst Benjamin Barber Het rijk van de angst. Oorlog, ter -
rorisme en democratie (Ambo/Manteau, 2003) blz. 192 e.v.

60 Zie over joods fundamentalisme: Israel Shahak Jewish history, jewish religion. The weight
of three thousand years (Pluto Press, 1994)

61 K.Armstrong ‘Islam. Geschiedenis van een wereldgodsdienst’ (De Bezige Bij, 2001) meer
speciaal blz. 245 e.v.

62 zie bijvoorbeeld Herman Philipse Atheistisch manifest en De onredelijkheid van religie
(Bert Bakker, 2004).

63 0ok het hindoeisme als polytheistische godsdienst fundamentaliseert immers.

64 Fernand Tanghe o.c., blz. 164 e.v.

65 Fernand Tanghe o.c., blz. 169.

66 Wie de theorieén over multiculturalisme van Kymlicka wil bestuderen, begint het best met
zijn Liberalism, community and culture (Clarendon Press, 1989), waarin de worsteling tussen
universeel liberalisme en behoud van particuliere groepsrechten exemplarisch getoond wordt;

over Charles Taylor, zie Stefaan E. Cuypers & Willem Lemmens (red.) Charles Taylor. Een

mozaiek van zijn denken (Pelckmans/Kok Agora, 1997) meer specifiek hoofdstuk zeven.

67 :Dg cultuur wordt gedegradeerd tot mijn cultuur. Het ethos van een natie of volk wordt doel

in zich, tradities krijgen een legitimerende functie, de feitelijke bestaansvorm (=existentie)
krijgt een normatieve zin (=excellentie)’ (Jaap Gruppelaar/Jean-Pierre Wils Multiculturalisme,

Damon, 1998, blz.33).

68 Zie het essay van Jaap Gruppelaar in: o.c., blz. 27-28. Hierover ook: Pierre-André Taguieff
L'effacement de I’avenir (Galilée, 2000) blz.180 e.v. waarin hij spreekt over ‘le nouveau tribalisme’

69 Zie hierover Sankar Muthu Enlightenment against empire (Princeton University Press,

2003). Zo beklemtoont de filosoof Ernst Cassirer Herders universalisme terwijl de Franse den-

ker Alain Finkielkraut, zoals gezegd, meent dat Herders hang naar pluralisme (actueel te ver-

Gierik& N v T | 55



talen naar het multiculturalisme) de weg plaveit voor een Europese stammenoorlog waarin dé
cultuur wordt gedegradeerd tot mijn cultuur. ‘De nadruk op de eigenstandigheid en eigen-
waarde van een cultuur komt volgens Finkielkraut neer op een zaligverklaring van de eigen
bekrompenheid’ (in J.Gruppelaar, o.c., blz. 33). Inderdaad, het probleem van het multicultura-
lisme (erkenning van verschillen) lijkt met de generositeit van het Herderiaanse distributief
pluralisme niet opgelost.

70 Zie hierover het klemmende essay ‘Op zoek naar de barbaar. De illusies van een cultureel
universalisme’ in: Essays van Leszek Kolakowski (Het Spectrum, 1983) blz. 7-31.

'3 Anthony Appiah ldentiteit, authenticiteit, overleving, blz. 181 in: Charles Taylor
‘Multiculturalisme’ (Boom, 1995)

72 Anthony Appiah o.c., blz. 181-182..

73K Anthony Appiah o.c., blz. 182.

74 Met dank aan Lucas Catherine.

75 Naar (onbewuste?) analogie van Arthur Moeller van de Brucks toenmalige invloedrijke boek
Das dritte Reich uit 1923, waarin het begrip ‘Reich’ een mythische opmars maakte. Van den
Bruck was een zogenaamd revolutionair- of jong-conservatief die een grote invioed had op de
Duitse en Franse conservatieve intelligentsia van het interbellum maar van wiens denkbeelden
we ook sporen aantreffen bij Pim Fortuyn. Zie over hem o.a. P.E.M. Fontaine De onbekende Hitler
(Ambo, 1992, blz. 249-250); voor de invloed van deze denker bij ons: Olivier Boehme Revolutie
van rechts en intellectuelen in Vlaanderen tijdens het interbellum (Acco, 1999, passim).

76 |k realiseer me zeer goed dat het begrip ‘rationaliteit’ an sich al heel wat discussie oproept,
bijvoorbeeld omdat de zoektocht naar objectieve rationaliteit de neiging vertoont vervreemding
in de hand te werken en af te leiden van de menselijke belangen, behoeften en doelstellingen,
de centrale idee van het werk van de fenomenoloog Rudolf Boehm. Een bruikbare en mense-
lijke vorm van rationaliteit wordt geschetst in: Diderik Batens Menselijke kennis. Pleidooi voor
een bruikbare rationaliteit (Garant, 2004), een rationele invraagstelling van de traditionele ken-
nisleer. Ook de wetenschapsfilosoof Stephen Toulmin pleit voor een praktische rationaliteit in
zijn baanbrekende Cosmopolis. The hidden agenda of Modernity (The Free Press, 1990), in feite
een pleidooi voor een verbinding tussen de exacte wetenschappen en het humanisme.

77 \srael Shahak o.c., blz.46.

8 Faris Shidjaq stelde in 1855 dat er geen herleving van de Arabische cultuur mogelijk is
zonder de bevrijding van de vrouw en het afleggen van de sluier; Qassim Amin publiceerde in
1899 het eerste feministische boek in het Arabisch (De bevrijding van de vrouw) en in 1916
werd in Egypte een vrouwenblad gesticht dat Al Sufur (De ontsluiering) heette (met dank aan
Lucas Catherine). Westerse denkers die zich tegen de sluier richten, bevinden zich dus in goed
gezelschap, ook al zijn de historische condities sterk veranderd.

79 susan Moller Okin doceert aan de Stanford University. Haar exposé (waaruit bovenstaand
citaat) is een deel van de lezingenreeks van het Markulla Ethics Center; web link: http://bos-
tonreview.mit.edu/BR22.5/okin.html. Van haar hand is de bundeling artikels Is multicultura -
lism bad for women? (Princeton University Press, 1999).

80 Fernand Tanghe o.c., blz. 167-172, meer specifiek blz. 168.

81 In Knack van 31 oktober 2003

82 |k denk hier aan de Amerikaanse antropoloog Charles Lindholm en aan de Engelse socio-
loog Ernest Gellner. Een andere opvatting is, dat de islam pre-islamitische en tribale gebrui-

56 | Gierik&N vV T



ken juist wegens zijn grote expansie mee hielp verspreiden.

83 Vioorbeelden te over: Drieu la Rochelle, Céline en Brasillach voor het fascisme, de vele fel-

low travellers van het communisme (Koestler, Gide en Silone) en comtemporaine neo-conser -

vatieve denkers als Podhoretz en Kristol. Het zijn exempla van J.F.Revels La tentation totali -
taire (1976) en R. Arons L'opium des intellectuels (1955), ofschoon de waarschuwingen van
deze twee Cassandra’s alleen het communisme golden; mutatis mutandis echter slaat hun kri-
tiek natuurlijk op elke totalitaire aanspraak. Wat de afkeer van de moderniteit betreft, zie lan
Buruma en Avishai Margalit Occidentalisme. Het Westen in de ogen van zijn vijanden ( Atlas,

2004, passim), waarin zij o.m. uitvoerig de anti-modernistische houding van vele Japanse
intellectuelen tijdens het interbellum behandelen.

84 Sayyid Qutb publiceerde in 1964 zijn richtinggevende en nog steeds veel gelezen Wijzers
op de weg, waarin hij de waarlijk islamitische maatschappij in compromisloze termen defini-

eert; voor hem was de islamitische ommekeer aangebroken. Zie Albert Hourani Een geschie -
denis van de Arabische volken (Contact, 1993) blz. 463-464.

85 De Perzische Marjane Satrapi (gevlucht uit Iran en nu levend in Frankrijk) daarentegen is,
net als Hamida Ben Sadia (Algerijnse die zich inzet voor de rechten van moslimvrouwen) uit
pragmatische overwegingen tegen het verbieden van de hoofddoek omdat men op die manier
het recht op onderwijs van deze meisjes schaadt en ze dus dubbel discrimineert: hun broers
blijven immers wel op de schoolbanken!

86 Een erg subtiele en complexe psychologische uitleg verschaft Naema Tahir, juriste en werk-

zaam bij het Europees Hof voor de Rechten van de Mens: zij beschouwt de jonge, gehoofddoekte
moslima’s geenszins als slachtoffer. Ze noemt ze ironisch en afkeurend ‘slimme moslimmeiden’
die van twee walletjes eten, die van de patriarchale islam en die van het seculiere denken, die ze
allebei in feite het zwijgen oplegt. Zie NRC Handelsblad van 26 november 2004, blz. 6.

87 Jan de Laender Het verdriet van Darwin. Over de pijn en de troost van het rationalisme
(Acco, 2004) blz. 13-23.

88 Een liberale maatschappij is m.i. niet in de eerste plaats of althans niet expliciet gebaseerd

op een bepaalde gedachte over het goede leven. De centrale ethiek is, in tegenstelling tot wat
Charles Taylor daarover schrijft, een ethiek van rechten. Het procedurele liberalisme sluit een
sociaal bekrachtigde opvatting van het goede uit, al is het verdedigen van een monoculturele
kern zoals Cliteur dat vraagt natuurlijk impliciet wel een opvatting van het goede. Zie Charles
Taylor De politieke cultuur van de moderniteit (Kok Agora/Pelckmans) blz.25-26.

89 Zie Adriaan Krabbendamé&Loes Gompes (red) O mijn god. Teksten over het monotheisme
(Vasallucci, 2004).

90 Zie terzake in NRC Handelsblad van 23 juli 2004 het artikel: ‘Niet naar de moskee, wel op
het internet. Kamer zet vraagtekens bij conclusie van SCP (Sociaal Cultureel Planbureau, WvR)
dat moslims seculariseren’. Uit dit artikel blijkt glashelder dat de meningen hierover, net zoals
bij ons, door de politieke partijen heen lopen.

91 Zie over deze auteur en comparatist, W. van Rooy: ‘In memoriam Edward Said’ (P.E.N.-
Tijdingen nr.3/4, oktober-december 2003) blz.65-70.

Gierik& N v T | 57



Gierik& N VvV T

58



Filosofie van de koelbloedigen

Sekou Sundiata

(blues voor dichters)

Sinds water zwem ik al,

leerde als liederen te zingen.

Het oudste dat ik ken gaat als volgt:

Sommige mensen kwamen uit bomen,

ik herinner me dat ik uit de onderstroom kwam: de oceaan
van zeeén: de elektriciteit de explosies

miljoenen van ons werden verpletterd door de golven,

dan weggeblazen in het geheugen.

Je kunt ons nog steeds in een deel van een maatslag horen
of in die muziek van een schram gemaakt.

De eerste woorden hebben nog steeds wortels,

als een James Brown lettergreep.

Het ene moment was het een enkele cel en het volgende een harde slag.
Snelheid was wat wij nodig hadden.

Ik herinner me zout en lucht, waterig slijm en modder,
rechtop en duim omhoog, vuur en ijzer.

En het belangrijkste: de poézie die we toen hadden.
Het waren open gedichten, later Afrika genoemd.

Ik herinner me dat het leven bij een vrouw begon.
Gamete was ik toen ik het wist, zygote was ik

toen ik het me herinnerde.

De aarde was toen negatieve ruimte, een doek

van huwelijksgod naar voorhuid en drumhuid uitgerekt.
En slaap vertelde ons in die dagen

om wakker te blijven: duisternis begint

duisternis eindigt.

Wie ooit zei dat er licht aan het einde was

Gierik& N Vv T | 59



leefde nooit tot het einde, hoefde nooit vooruit te rennen

om te kijken wat het zal worden: schoot

naar graf naar schoot.

Whoso knowso, ik bedoel dat ik

Boeddha en Krishna op de trein heb gezien.

En je zou de riviergoden, profeten niet kennen

of de wende van de eeuw

als je de laatste mode niet kende

zoals spreuken op T-shirts:

De beste dingen in het leven zijn tolvrij

Ik hou niet van vragen, ook niet van antwoorden, ik wil alleen maar dansen
Ik hoef niet te rijden, ik word al gereden

Wat je krijgt is waar je van houdt

Goede dingen gaan naar diegenen die wachten, betere dingen gaan naar wie
dat niet doen

Sommige mensen kijken naar beneden en vinden geld, sommigen Kijken
naar beneden en verliezen hun ziel?

Shit gebeurt en het drijft

Ik herinner me de eerste schepen

die als schaduwen aan de horizon verschenen.

En we renden naar buiten om ze te begroeten met onze zoete palmwijn en
guaguanco

en dachten dat hun boeken en harmonieleer ons iets konden bijbrengen
over liefde en schoonheid.

Maar het was meer dan een idee

temidden van die koude Atlantische Oceaan: kots

haaien baby’s met navelstrengen om hun nek

het aardeloos ritme van water dat heen en terug spoelt.

Ik was getuige van de geboorte van rock ‘n’ roll.

Mijn moeder heette Lucy, haar echte nhaam Lucille.

Zonder blues gaan wij ten onder.

uit: ALOUD, Voices from the Nuyorican Poets Cafe

(eerste editie 1994, New York)
vertaling: Hannie Rouweler

60 | Gierik&N VvV T



De wereld lacht

Eric Rosseel

MATONGE

O die natte nachten
dat ik over de voetpaden scheerde
met gebleekte laarzen

Petronilla de Oegandese

plant haar boezem op de toog
heeft Frans geleerd in twee dagen
haar oren vol van de schaltaal
van de verzopen oud-koloniaal
die zwoegt met zijn ogen

zijn handen vrijwaart

de eendagshoeren kruisen

vanaf de zijkant de benen
scherpen hun kans in blauwe jeans
met brede witte riemen

en opzichtige horloges

gedoofde blik

in een uitgesmeerde geest

de rook van tilapia’s

en geroosterde rupsen
smoezelt over tafels

verhit het schuinste Lingala
dat de muren verbloemt

ik kijk en drink

wiegel mijn zorgen

in okselgeur

en gebakken kippenvleugeltjes

Gierik& N v T | 61



DE TOEKOMST VOORBIJ

taal is opgeklommen tot algebra

in het achterland misgrijpen boddhisatva’s
zich aan voortijdige hersenbloedingen
verwarren het ene met het vele

verbrijzelde geesten oefenen in het park
ze zijn versplinterd geboren

in veelvuldigheid

levenslust rijst tot aan hun borst

de wereld lacht opwaarts

nieuwe horizonten doemen in het oosten
water dat stroomt in rivieren

van afgestorven hoop

zij, zij kijkt door sterrenkijkers
naar verdwaald uitspansel
nachtelijk

ik zwijg levenslang

62 | Gierik&N V T



Force Vitale

Tone Brulin

Ik dwaal die zondagavond over de paadjes van de campus en zie eekhorens
voor mijn trage stappen wippen. Het is nog vakantie. Enkele achtergeble-
ven studenten bezinnen zich over het voorbije jaar. Nu valt de avond. Ik
loop mijmerend langs lege studentenflats.

Een villa. Bij de ingang staan enkele zwarte studenten. Zij keuvelen. Het
meisje aan de kassa verkoopt me aarzelend een ticket. Ik ga naar binnen.
Dit is een prive-gezelschap. Van bij mijn verschijnen heb ik een gevoel van
onbehagen verwekt. Ik wil opstappen. Een gastvrije jonge man houdt me
tegen. Ze hebben gemerkt dat ik geen Amerikaan ben. Ik krijg een glas
wijn .Vijf, zes, acht vragende gezichten kijken in mijn richting. 1k word
omzichtig benaderd. Waar ik vandaan kom? Uit Belgié? De groep rond me
groeit aan. De meeste gezichten opgewekt. Een enkele student verheft zijn
stem: ‘Ja, pas op, meneer. Jullie zijn toch die mensen die naar Kongo gaan
en daar de handen van de negers afhakken?’

De vriendelijke student, duidelijk verveeld, neemt hem met zich mee in een
andere kamer. Het gevaar is geweken. De muziek hervat. Ik wis me het
zweet van het voorhoofd en nodig een jonge dame uit om te dansen. Ze
slaat mijn aanbod af omdat ze is gekomen om haar vriendin te vergezellen.
Niet om te dansen, zegt ze. Dan maar een andere, denk ik. Maar ook die
zegt dat ze zich niet al te best voelt. Een derde schudt gewoon kortaf al met
het hoofd voor ik mijn mond open. Even later dansen ze toch alle drie met
andere partners. En ik sta voor schut.

Waarom al die herrie over afgehakte handen in Kongo? Het is lang geleden

gebeurd. Wat heb ik er mee te maken? Het is een erfenis van Leopold II.
Die verwierf Kongo na sluwe manoeuvers met behulp van de blanke

Gierik& N v T | 63



Amerikanen als zijn persoonlijk eigendom en heeft de gigantische
opbrengst van ivoor (eerst) en rubber (daarna) nooit met een ander willen
delen. A la bonheur, want zo is hij alleen aansprakelijk voor de best ver-
borgen misdaad van de geschiedenis.

Die zwarte mensen zijn niet vergeetachtig. De wrok zit diep onder hun
glimlach. Maar mij nu nog een handlanger van zijn misdaden maken, gaat
te ver. O, nee, zegt die schaduw in mij. Je blijft een handlanger, omdat je
na vele jaren nog zwijgend profiteert van al de gestolen rijkdommen die
destijds de haven van Antwerpen binnenvoeren.

Ik zoek een vluchtweg. Er is er geen. Beken dan. Ik weet natuurlijk wel veel
meer. Maar het komt ongelegen. Ik moet nu naar Denver University om er
Shakerspeare te studeren. Het is geen goed moment om mij Fanons Les
Damnés de la Terre en Whrights Black Boy te herinneren. En Jean Paul
Sartre, die racisme en kolonialisme geklonken heeft aan zijn existentia-
listisch levensbeeld. Alles op zijn tijd.

Alles verloopt anders dan gepland. Het incident dwingt me de rangorde van
mijn prioriteiten te herschikken. Het is met de vrije keuzes als met een kaart-
spel dat je telkens door elkaar schudt om het spel van het leven te hernemen.

Op mijn pas getrokken speelkaart verschijnt een klaveren kaart Emperor Jones
in de plaats van de harten koning van ouds die ik verwacht. De tijd van de
knikkebollende zwarte missiedieners is voorbij. De blindgeslagen negerbokser
die in de Antwerpse bars zijn terugreis bijeen bedelt, is vertrokken.

De Amerikaanse negerzanger en acteur Paul Robeson had al in 1930 geschie-
denis gemaakt met zijn eerste Othellovertolking in Stratford upon Avon.
Robeson perfectioneerde zich in zijn kunst en veroverde een plaats in de
geschiedenis van het westerse toneel die geen blanke hem kon betwisten.

Zijn kleindochter schrijft: ‘Paul’s interpretation and performance revolu-
tionised Shakepearean Theatre in modern times. His Othello was hailed as a
classic and stands today as the yardstick for measuring the greatness of o-
thers including such eminent actors as Laurence Olivier and Orson Welles!

64 | Gierik&N V T



In New york schreef men over de latere productie van 1942-45: ‘One of the most
memorable events in the historty of the theatre. There has never been and never will
be a finer re-edition of this particular tragedy’ Deze zelfbewuste neger stuurde
door zijn kunst de politiek van de Verenigde Staten in een andere richting. Wat
maakte de Othello van Robeson zo uniek?

De politieke activist en zanger-acteur zegt: ‘Othello has killed Desdemona. From
savage passion? No Othello came from a culture as great as Venice. He came from
an Africa of equal stature. And he felt he was betrayed. He felt his honor was
betrayed and his dignity was betrayed!

Al eerder had hij de vinger op de wonde gelegd: ‘.. that a split occurred in the psy-
che of the Western man during the Age of Reason which led him to develop Science
and Technology at the expense of Art and Spirituality. He killed the spiritual essence
of life and ever since has been groping blindly in the dark for the key of life ...

Robeson zei in het Witte Huis tot president Truman: ‘Als je niets onderneemt tegen
het Iynchen van negers in de zuidelijke staten zullen wij er zelf iets aan doen!
Truman stond verstomd. Dit was voordien nooit gehoord.

Nadat ik het Nederlands Kamertoneel op Zolder heb verlaten, maar voor mijn ver-
trek naar de U.S..A.,, schrijf ik me te Antwerpen in op de Volkshogeschool gevestigd
in het Koninklijk Atheneum voor een cursus Amerikaans-Engels. Hij wordt gegeven
door een stadsgenoot, die deel had genomen aan de bevrijding als soldaat van het
Amerikaanse leger. Ik ben zijn naam vergeten. Met de herinnering aan de constante
aanvoer van nieuwe negersoldaten voor de slag in de Ardennen krijgt zijn eerste dic-
tee een speciale betekenis. De nieuwe leraar begint als volgt: ‘We don’t like negroes.
They stink!

Omdat de leerlingen het zo gedwee opschrijven, concludeer ik dat ze er geen gra-
ten in vinden. Deze tekst is zo goed als een andere om een vreemde taal te leren. Ik
stap over naar de cursus existentialisme van Dr. Flam.

Ik breek niet met de leer van Gurdjief, maar vind niet de begeleiding die ik nodig

heb om mij verder te verdiepen. Mijn interesse in Sartre betekent geen verlooche-
ning. De stellingen van Gurdief en Ouspensky blijven overeind. Ik zie de studie van

Gierik& N v T | 65



het existentialisme als een aanvulling. Zoals mijn leeftijdsgenoten functi-
oneer ik beter in de praktijk met eenvoudige slogans. Die van Sartre zijn
geenszins in tegenspraak met wat ik mij tot dusver elders eigen heb
gemaakt .

Een menselijk wezen is niets meer dan wat het van zichzelf maakt. Het
bestaat enkel door wat het van zichzelf maakt. Het is niets meer dan de
totaliteit van zijn acties. Met elke keuze tot actie die ik maak, creéer ik
mezelf: ik moet de volledige verantwoordelijkheid opnemen van wat ik doe.
Mijn acties scheppen mijn Zelf. Ik maak dagelijks vrije keuzes. In de stra-
ten. Op de trams. Tussen het volk. Ik moet het beste maken van een absurd
bestaan. Het vermindert mijn verantwoordelijkheid niet. Het ontneemt me
alleen het recht om er over te klagen. leder draagt zijn eigen lot en blijft
verantwoordelijk. 1k doe eerst en ik denk later.

In Shakespeare notre contemporain van Jan Kott schrijft Peter Brook:
‘Voici un homme qui commente I'attitude de Shakespeare devant la vie en
se fondant sur I'experience directe. Kott est seul a ecrire sur les
Elisabethains en prenant pour postulat que ces lecteurs, un jour ou l'autre
ont été réveillés par la police au millieu de la nuit. Kott est un Elisabethain.
Il ne sépare pas le monde de la chair et le monde de I’esprit. Tous deux co-
existent. Et se heurtent dans le meme cadre. Le poéte a un pied dans la
boue, un oeil sur les étoiles et un poignard dans la main... Ce livre résout
le plus grand probléme: celui de la correspondance entre I'oeuvre et notre
vie actuelle.” Kott was getuige van de Kennedymoorden, de aanslagen op
Martin Luther King, Malcolm X en Lumumba.

Twee werken van de Antilliaanse dichter en linkse politicus Aimé Cesaire
La Tragédie du Roi Christophe en Une saison au Congo betekenen een
Afrikaanse doorbraak op de westerse planken van de toneeljaren vijftig en
zestig. Het eerste belicht de negerslaaf Christophe, die Haiti van Napoleon
bevrijdde. Het andere Patrice Lumumba, de eerste minister van het
Onafhankelijke Kongo.

4.

Rudy Van Vlaenderen neemt me mee naar de proeflezing van Une saison
au Congo in het Théatre Vivant onder de leiding van Rudy Barnet. Ik lees

66 | Gierik&N V T



de rollen van Koning Boudewijn en Hammerskjéld, het hoofd van de V.N.
Van Vlaenderen krijgt Generaal Jansens, die beroemd werd omdat hij op
een bord ten behoeve van zijn Force Publique had geschreven: ‘Avant
I'Indépendance = Apreés I'Indépendance”.

Een eerder afgesloten contract met de Belgische Televisie verhindert mij
verder deel te nemen aan de productie, waarvan de premiére in 1967 in
Brussel plaats vindt. Toch volg ik de repetities wanneer die onder leiding
van Jean-Marie Serreau naar Parijs verhuizen. Hij behoudt een aantal leden
van de Brusselse cast (Georges Hilarion als Lumumba, Darling Légitimus en
Ewadé). De voorstellingen worden nu gegeven in het Maison de la Culture
in Caen, het Maison de la Culture d’Amiens, op de Wereldtentoonstelling
van Montréal en het Festival des Arts Negres in Dakar in Senegal.

Une saison au Congo dat op La Trageédie du Roi Christophe volgt is een
bevestiging van de négritude, de Afrikaanse kijk op de dingen. Cesaire wil
in zijn toneel gemeten worden met Elisabethaanse, dus klassieke, westerse
maatstaven. Hij is een bewonderaar van de Griekse tragedie. De regisseur
Jean-Marie Serreau ziet zich als een volgeling van Brecht. Ze vinden zelf
hun samenwerking perfect. Beiden worden gewaardeerd voor de eenheid
van hun overtuiging dat de neger niet meer geremd kan worden in zijn
opgang. Maar de keuze is duidelijk een compromis. De dekolonisatie is
begonnen. Wil de neger zich laten horen, dan wordt hij gedwongen tot het
gebruik van westerse middelen. Het gebruik van de talen van de kolonisa-
tor staat als noodzaak voorop. Cesaire laat Christophe zeggen: ‘Il convient
du négre de naitre a lui-meme!

Met La Tragédie du Roi Christophe is de neger het grote francofone thea-
ter binnengetreden. De nieuwe productie van Jean-Marie, te zien in het
Théatre National de Belgique, maakt deel uit van de gewijzigde visies door
het Festival van Avignon ingezet en voltrokken in het Palais de Chaillot
door het Theatre National Populaire van Jean Villar. Dit T.N.P. lokt grote
bevolkinsgroepen naar het theater door zijn organisatie en onnavolgbare
artistieke inbreng. Het is de glorietijd van de acteur Gérard Philipe. Hoewel
de Compagnie Jean-Marie Serreau succes boekt in Europa dringt ze niet
door tot de derde wereld en mist haar oorspronkelijk doel. Het is het uur
van de negeracteur Bachir Touré. De problemen stapelen zich op en bren-
gen het experiment helaas tot stilstand.

Gierik& N v T | 67



Rudy versnelt zijn pas. Ik heb moeite hem te volgen door de Senegalese
markt in de stofferige cinemahal in een faubourg van Parijs. Binnen blijkt
de ruimte voor het publiek opgevuld met versleten sofa’s en afgedankte
meubels. De scéne is vrijgemaakt voor de repetitie. Door plaatsgebrek is de
speelruimte niet duidelijk afgebakend en lijkt het alsof spelers die nog niet
aan de beurt zijn ook deel uitmaken van het spel. Ik laat me snel ergens
neer in de hoop niet te storen. Omdat een speech van Lumumba eindeloos
herhaald wordt, hoor ik telkens weer de woorden honneur en patrie die me
storen door hun pathos. In Afrikaanse culturele kringen van de francofonie
loopt men vaak vast in de bombast van overgrote woorden.

Vlak naast me houden twee acteurs een academisch gesprek over muntu.
Ik denk dat ze nodig zijn op de achtergrond van het Lumumbabetoog, maar
het is een kameraadschappelijk terzijde.

Het Lumumbadiscours en het diplomatieke gepalaber naast me verdwijnen
opeens. Soldaten in opstand maken zich meester van de situatie. Het zijn in
westerse zin amateurs die de conventionele afbakening van cour en jardin
niet kennen. Ze maken geen scheiding tussen echt en niet echt. Ze denken dat
ik ook een acteur ben en slaan mij met een harde knuppel buiten westen .

Jean-Marie is ontzet. Ik hoor hem roepen: ‘D’accord, messieurs, mais le the-
atre c’est faire semblant!” En er wordt een imposante troon voor me aan-
gedragen, die ik herken als die van Le Roi Christophe. Hij wordt naast die
van Jean-Marie gezet met koffie en koekjes voor me.

De repetitie gaat verder. Ik blijf nog een tijd suf van de klap en hoor dat
Jean-Marie me in zijn mistig vertrouwen opmerkt: ‘Ik hou meer van repe-
tities dan van opvoeringen. Er gebeuren interessante dingen die de toe-
schouwer nooit zal zien.” Inderdaad, dat zijn ook mijn observaties.

Ik voel me nu opgenomen in het gezelschap. Jean-Marie zit achter iets aan.
Hij wil uit zijn zwarte mensen iets te voorschijn toveren dat alleen uit zwar-
ten kan komen. Het behoort niet tot de psychische make-up van de blanke.
Hij is bereid om er alles voor te doen.

Hij geeft een show. Hij praat veel. Hij kronkelt zijn lichaam in bochten. Hij

68 | Gierik&N V T



danst. Hij zet een tropenhelm op. Hij regelt het verkeer. Hij slaat een doek
om het hoofd. Verkoopt bananen. Hij lacht. Hij huilt. Hij is een baby. Een
oude man. Hij is bereid om alles te doen om het uit ze te trekken. De acteurs
lachen. Ze houden van hem. En ik doorzie zijn strategie.

Van zodra de spelers de tekst van Césaire in de handen hebben gekregen, is
er iets veranderd in deze griots, deze anders zo spontane zwervers. Er is een
eerbied gekomen voor het artificiéle van de schriftuur, dat iets onontbeerlijk
creatiefs verdringt. Met het gedrukte is er een westerse idee van netheid,
stiptheid en regels uit de wereld van de machine in de plaats gekomen van
het anarchistische. Een valse idee van vooruitgang met steriliteit als eindbe-
stemming. lets wat verdwijnt dient tijdig door Jean-Marie te worden gewekt.

De nieuwbakken acteurs beseffen niet dat de vitaliteit van het oerwoud
wordt bewaard in hun misstap, hun vergissing, hun lapsus, hun ballast, hun
gezucht, die zowel tot de gekostumeerde personages behoren als tot de pau-
zerende acteurs, ja, zelfs tot al hetgeen schijnbaar niet onmiddellijk betrek-
king heeft op het creatief proces dat dan in een apart vakje wordt gestopt.

‘Ik geloof dat we de Bantoegedachten het best weergeven in Europese taal
als we zeggen dat Bantoespraak en -doenwijze tot leven komen als wezens
krachten zijn. De opperste waarde is het bezit van vitale kracht. Waar de
blanke een WEZEN ziet, ziet de Bantoe een VITALE KRACHT. Zonder het
begrip ‘vitale kracht’ is ZIJN onmogelijk’

Placide Tempels publiceerde zijn boek Bantoe Filosofie, geprezen door
Margaret Mead in de serie Présence Africaine in 1952. Het is het bestaan
van deze vitale kracht, door Roger Blin als regisseur van Les Négres zo goed
bekend, die Jean-Marie uit zijn spelers tevoorschijn wil toveren. Het is deze
vitale kracht, die de negeracteur van een andere onderscheidt. Het is niet
minder dan een levensbeschouwing. Door deze wordt hij een existentialist
van Elisabethaans postuur.

Door dit verschil werd het publiek bij de premiére van Les Négres opge-
schrikt. Hier was een blanke dichter aan het woord die rekening hield met
iets dat voorheen onbekend was als substantie van een andere cultuur: de
force vitale ... O

Gierik& N v T | 69



Dagboekfragment
Rachida Ahali

De nacht heeft zo zijn eigen geluiden. Sommige danken hun geboorte aan
de dag en leven verder als de duisternis valt. Bij andere verloopt de existen-
tie omgekeerd.

De wilde golven klotsen te pletter tegen de rotsen.

Het geluid mengt zich met dat van mijn koelkast en met die van de badka-
mer van het appartement hiernaast. De muren zijn hier nog dunner dan die
van de zevensluierige dans.

In schril contrast met de woeste zee staan de palmbomen, kalm en onbeweeg-
lijk als mooie, grote welgevormde ananassen op een grijs, marmeren blad.

Het is koud. De slaap heeft me verlaten. Er rest me alleen een waterig hete
mok oploskoffie te maken en noodgedwongen naar de door de nacht tot
leven gewekte geluiden te luisteren.

Het stemmencrescendo van de mensenmassa — overdag alleen afgezwakt
tijdens de siésta — lijkt vervangen door dat van honden en pratende toe-
stellen zoals de koelkast en het scheerapparaat van de buren. Misschien de
trotse eigenaars van de parmantig geparkeerde Jaguar voor de deur?

Recht boven mij voert iemand een stoelendans uit; ik kan alleen maar vast-
stellen dat de keuken in gebruik is. Ergens klinkt schril een stem. In mijn
gezichtsveld verschijnen blikken en ogen vol hoop, gericht op de zee en op

de nu onzichtbare vissersboten.

Mijn gedachten worden onderbroken, door het open keukenraam hoor ik
duidelijk een gesprek over vertrekken. Dat wil ik niet horen.

Immens is de zee. Zij herbergt duizend maal meer schepsels; het moet

70 | Gierik &N V T



mogelijk zijn ook daar nederzettingen te planten. De sterren in de hemel
schitteren. Onopzettelijk, moeiteloos laten ze edelstenen, zorgvuldig door
man en macht bewerkt, verbleken.

Het vroege kraaien van de haan wordt door mij hartstochtelijk gekoesterd.
Wat een operette! Wat een geluidenscala!

De zee wordt almaar woester; jaloers lijkt ze te zijn met de gedeelde aan-
dacht. Deed de nacht de slaap ontwaken? Vanwaar al deze bedrijvigheid?

Allerlei soorten insectjes ontwaken en verkennen de plantjes aan de bui-
tenkant van het open keukenraam en het warmwatertoestel. Als ik niet
genoeg met de benen zwaai, vallen ze bijtend en moordend mijn nachte-
lijke vesting binnen.

Wat verder tegen de achtergrond van het woeste water hoor ik donkere,
kibbelende stemmen. Een vrouw eist haar geld op. Recht wordt met onrecht
beloond.

Wie eerlijk volgens de regels werkt, brengt in dit land analfabete kinderen
voort. Mijn ogen hadden er duizenden aanschouwd. Weer maak ik mezelf de
belofte ze morgen te sluiten. Ook zal ik mijn dovemansoren aanbinden als
het armoedebestrijdingsproject, door hogerhand opgestart, ter sprake komt.

Door een financiéle stand van zaken op de radio deze middag, bereikte de
bloeddruk van de postkaartenverkoper een ongekende hoogte: ‘De postze-
gelverkoop ten voordele van de armoede door de oorlog, heeft tot vandaag
zoveel voor de actie opgebracht.” De sarcastische stem van de vriendelijke
verkoper galmt nog duidelijk in mijn oren: ‘Wie denken ze voor de gek te
houden? Wij betalen belastingen en worden verplicht bijdragen te leveren
aan tehuizen. Wat doen ze met al dat geld? De overheid oefent een mono-
polie uit over verschillende grondstoffen en producten, waarom geeft men
niet één dirham per verkochte fles water, wijn of bier?’ De postkaartenver-
koper schuimbekte. In eerste instantie dwong het goed fatsoen mij om in
de winkel te blijven en naar de geluiden die deze bezorgde ziel ten gehore
bracht, te luisteren. Maar nog geen halve oogknip later: ‘Ja dochter, wij
betalen ons allemaal arm aan de gedwongen armoedebestrijdingsprojecten
van de overheid. Als jij soms de vooruitgang in dit land opmerkt, dan

Gierik&a N v T |71



smeek ik je, wijs me erop. Als jij scholen hebt zien verrijzen uit de goten
van de stad, neem me bij de hand en leid me er binnen. Over de beloofde
nieuwbouw op het platteland zal ik maar wijselijk zwijgen. In de gezond-
heidszorg zal ik niet roeren; zelfs niet een heel klein beetje. Mijn dochter,
zijn zij alleen mensen en wij dan niet? Zijn zij geboren en werden wij in
gehuchten gekakt?’

Mijn aanwezigheid in dat Kleine, propvolle winkeltje, reduceerde zich tot
oren en ogen aan een spons in een vochtige spoelbak.

Helaas hoort mijn vader niet tot de gelukkige vijf procent die dit land diri-
geren.

Niets kan ik beloven aan mensen zoals deze bezorgde postkaartenverkoper.
Dankbaar voor mijn luisterbereidheid leidde hij me — in een verbazingwek-
kend optimisme -naar de deur en gaf me een postkaartje waar op één van
de kleinere foto’s zijn winkeltje stond afgebeeld. O

UIT SYMPATHIE

DE AUTEUR

Het tijdschrift van

DE KOEPEL VAN VLAAMSE AUTEURSVERENIGINGEN
WL — WTS — VSVJ

Secretariaat:
Sint-Jacobsmarkt 22
2000 Antwerpen

Tel. 03 2946725

wkoepe| ..
VLAAMSE
AUTEURSVERENIGINGEN

72 | Gierik &N V T



Les Parchemins de la tour

Nicole Verschoore

Nicole Verschoore

Le Maitre du Bourg was de eerste roman van Nicole Verschoore (Gallimard,
1994, herdruk in 2000) die een zeer ruime belangstelling en succes kende.
Het was dus wachten op een nieuw boek. In Les Parchemins de la tour (Le
Cri, Brussel 2004) vertelt de auteur het leven van Edmond Beaucarne, die
samen met nog drie broers redelijk streng door een vader-weduwenaar
wordt opgevoed. Genegenheid en geborgenheid zijn niet direct de belang-
rijkste opvoedkundige attributen. In 1828 is Edmond een jonge kerel die de
wind van de nieuwe, revolutionaire gedachten vooraan krijgt en zich in
Gent als hoofdredacteur van de antigouvernementele krant Le Catholique
des Pays-Bas laat opmerken. De revolutie van 1830 wenkt. De jongeman
mengt zich in de debatten omtrent koningschap, revolutie, onafhankelijk-
heid, vrijheid ... Politieke en filosofische passies die hem (te) lang van het

Gierik& N v T |73



vrouwelijk schoon verwijderd houden. Een eerste liefde loopt op een sisser
af wegens zijn gebrek aan durf en doortastenheid. Terug van een lange reis
in het buitenland vestigt hij zich op het familiale landgoed in Ename waar
hij gevraagd wordt om burgemeester te worden. Hij trekt zich terug in een
aparte woning op het landgoed die hij als een soort van vrijgezellenwoonst
inricht. Daar wordt hij ingewijd in de liefde door de dienstmeid Eudoxie die
hem zonder woordenverspilling echter levenswijzer maakt (zie eerste ver-
taald uittreksel). Hij is druk in de weer met de politieke beslommeringen,
zijn geschiedkundige opzoekingen, zijn bezoeken aan de Brusselse vrien-
den, het leven snelt voort. Eudoxie geraakt zwanger (is haar eerste kind van
Edmond?), zij huwt met haar échte verloofde; het einde van de relatie, maar
niet van de vriendschap met Edmond. Hij leert Isabelle kennen, een wedu-
we met een geesteszieke zoon, die in een Zwitserse instelling verblijft.
Isabelle komt op het domein verblijven, maar Edmond zit vol twijfels en
aarzelingen om een nieuwe relatie aan te gaan (zie het tweede vertaalde uit-
treksel). Het zal hem spijten, ondertussen begint het uitdoven van de ver-
langens. Onomkeerbaar.

De roman geeft een indringend beeld van de 199€ eeuw, waarbij Belgié
geconfronteerd wordt met de dubbele erfenis van zijn christelijk verleden
en de eeuw der Verlichting. Het verhaal van Edmond leert ons terug de per-
kamenten van onze identiteit als Belg lezen, in een Europa in volle crisis
en wording.

Les Parchemins de la tour is het eerste deel van een drieluik getiteld La
Passion et les hommes, waarvan de delen 2, Le Mont Blandin en 3, La
Charrette de Lapsceure in voorbereiding zijn. We kijken er naar uit.

Nicole Verschoore (°Gent) is doctor in de Germaanse filologie
(1965), tot 1965 is ze ook beursstudente van het Nationaal Fonds voor
Wetenschappelijk Onderzoek en tot 1969 assistente Duitse literatuur bij
Prof. Dr. Herman Uyttersprot. Vanaf 1965 medewerkster bij Het Laatste
Nieuws, vanaf 1973 hoofd van de culturele redactie van die krant in Brussel
(tot 1988). Zij blijft kroniekschrijfster van het Brusselse muziekleven (van-
daar de inspiratie van het Paleis voor Schone Kunsten in haar roman Le
maitre du bourg. Schreef in de jaren ‘70 en ‘80 talrijke vulgariserende
opstellen over minder bekende vrijzinnige auteurs in Vlaanderen, zoals
Karel Broekaert, Domien Sleeckx, van Beers, Maurits Sabbe, Stijns (Het
kwartet der Jacobijnen) en over publicaties van het einde der 18de eeuw,
Den Vlaemsche Indicateur, enz. In feite weerlegt dit de (onvoorstelbaar

74 | Gierik &N V T



domme) uitspraak alsof Hendrik Conscience zijn volk zou hebben leren
lezen, terwijl een zekere vrijzinnige literatuur en pers in Vlaanderen hier
ook enkele ‘lettres de noblesse’ kunnen voorleggen. Nicole Verschoore
spreekt zes talen en is verliefd op de grote Europese hoofdsteden, zij noemt
zich ‘wereldburger’ en het merendeel van haar tijd gebruikt ze om de waar-
heid van het leven en de levenden te achterhalen en te bewaren.

Nicole Verschoore vertaalde zelf twee korte excerpten uit haar roman. Zij
hebben allebei iets te maken met communiceren met taal of het gebrek
eraan. Eerst hebben we echter nog een gesprekje met haar om haar roman
en haar bedoelingen beter te situeren.

Hoe bent u ertoe gekomen de roman Les Parchemins de la tour te schrijven?
Van mijn overgrootmoeder heb ik steeds moeten horen hoe de mensen vroe-
ger leefden. Het was een dankbare natuur, en ze sprak mooi. Ik hoor nog
altijd wat ze vertelde, en dit is nu een halve eeuw geleden en heeft betrek-
king op het eind van de negentiende eeuw. Ze had het voornamelijk over die
oom. Men vindt de overgrootmoeder als zesjarig kind, eventjes maar, op het
einde van mijn boek. Zij is het meisje dat iets aan Edmond vraagt over de
vrouw die bij hem inwoont. Ik zocht een manier om de gedachten en gevoe-
lens van toen te kunnen oproepen. De manier waarop men leefde en wat er
zoal in het bewustzijn omging, waarover men nu niet meer praat of leest.
Gevoel, niet verwezenlijkte dingen, zaken die je alleen voor jezelf uitspreekt
of waarover je nadenkt, maar die niet noordzakelijk ‘in’ zijn, niet ‘au goQt
du jour’> Nu moet men kapot maken, cynisch zijn. De rest is ouderwets. Maar
dat is niet zo. Na mijn eerste boek, Le maitre du bourg, dat zich te Brussel
afspeelt, heb ik stapels brieven gekregen. ‘Dit was hun liefdesverhaal. Hoe
wist ik het?. Dus niet ouderwets. Gewoon echt.

Wat me echter opvalt is de sterkte van de vrouwenfiguren in je romans.
Eigenlijk zijn het de vrouwen die het lot van de mannen bepalen.

Die het lot van Edmond bepalen. 1k vind het leuk dat je dit voelt. Die man
was druk bezig met zijn burgermeesterschap en zijn historisch onderzoek,
maar zijn aandacht ging naar het leven om zich heen, daar spelen de vrou-
wen de hoofdrol, het huis, de kinderen, de alledaagse administratie, het
werk. Zijn relatie met zijn schoonzus en zijn nicht, de twee moeders
Beaucarne. De huishoudster die een eerbare boerin wordt. Hortense die hij
heeft gemist maar dan toch terugziet. Isabelle, die hij ook verliest. Telkens

Gierik& N v T | 75



weten die vrouwen veel van de dingen van het leven, ze raden de emotie:
wat er in de anderen omgaat, waar iemand nood aan heeft. Ze voelen hoe
de anderen zich voelen. Ik wilde dat niet expliciet zeggen, maar gewoon
meegeven.

De pudeur (heerlijk woord) waarmee je bepaalde scénes beschrijft: je had
hier gemakshalve in tomeloze neukpartijen van liederlijke landjonkers
kunnen vervallen.

Liever niet. Zulke neukpartijen krijgen we dagelijks te zien op de beeldbuis
en liederlijke landjonkers zijn prototypes in banale verhalen, beide hebben
niet zoveel te maken met hetgeen een auteur en een lezer in de intimiteit
van een roman kunnen ervaren. Herkennen, raden, opnieuw beleven. Liefde
en erotiek zijn veel genuanceerder, en veel sterker, dan seks op televisie. 1k
heb ook drie totaal verschillende relaties laten groeien, in de hoop juist die
veelzijdigheid te benaderen.

Een gevoel van heimwee naar vervlogen tijden?

Niet naar vervlogen tijden. 't Is eerder heimwee naar kwaliteit in het dag-
dagelijkse, in het werk, in de toekomstperstectieven, en ten slotte, voorna-
melijk, in de liefde. Bij Edmond is dat ook liefde in het algemeen, voor de
kinderen, voor de dorpelingen, voor de generaties die na hem komen. Ik
had ook heimwee naar de kwaliteit van de gedachte, van de emotie.
Daarom ben ik in de tijd teruggekeerd. In de XIXe eeuw was het voor
iemand als Edmond gemakkelijk met zijn tijd mee te gaan, omdat er din-
gen konden gebeuren die een betere toekomst voor iedereen schenen voor
te bereiden. Nu is het moeilijker aan zoiets te geloven. Maar op kleinere
schaal kan nog alles wat ik in Edmond heb beschreven, en dan is er geen
heimwee naar vroeger, want wij leven nu.

De eenheid tussen mens en natuur en het respect van de mens voor de
natuur, la terre, in alle betekenissen.

Juist, dat is het. Ik hoopte dat je dat zou voelen. En als de dingen voor
Edmond verkeerd gaan, en er is leugen, dood, afscheid, niet verwezenlijkte
verwachting, dan is die eenheid een tijdlang verbroken, door het verdriet.
Maar ze komt terug.

Het geluk lijkt grotendeels afhankelijk van ‘la joie’ (de vivre?). Onderaan
pagina 202 schrijf je: ‘Ou plus simple encore, le besoin que j'avais d’ex -

76 | Gierik &N V T



primer la joie qu’apportent la beauté, la force et la sagesse? ’ Dit getuigt
van een groot schoonheidsgevoel (zowel voor cultuur als voor de creati-
viteit van elk levend wezen) en evengrote tolerantie, waarvan kracht en
wijsheid de dragers zijn: je boek heeft dus wel een boodschap, zonder het
echter expliciet te willen verkondigen?

Er is zeker een boodschap, maar ik had een heel boek nodig om die te sugge-
reren. Het moment dat je aanhaalt is natuurlijk een moment van geluk.
Waarom Isabelle juist die drie woorden heeft gebruikt? Wie het boek graag
heeft gelezen heeft de boodschap begrepen. En ik geloof dat jij zo'n lezer bent.

Vertaling 1 (pp. 140-142)
In dit korte hoofdstuk wordt aangetoond hoe de intellectuele Edmond en de
huishoudster Euxodie zonder veel woorden te gebruiken toch perfect kunnen
communiceren. In normale omstandigheden zouden mensen wellicht naast
elkaar praten, hier praten respect en gevoeligheid in een eigen moeilijk te
(de)coderen, onhoorbare taal.

Eudoxie en ik spraken nooit over onszelf. Zoiets deed men niet op
den buiten. Het individu was niet interessant. Eenvoudige lieden wisten niet
eens wat ze wel over zichzelf zouden hebben kunnen vertellen. Men kreeg
opmerkingen, ja, dat wel. Voor de rest ging men te biecht. Gevoelens?
Emoties? De cathechismus zei meer of min wat goed en slecht was. Geluk?
De woordenschat over geluk en zoeken naar geluk behoorde tot het domein
van de schriftgeleerden. Tegenspoed? Wie op het land leefde had voor- of
tegenspoed, was het slachtoffer van natuurrampen of werd integendeel
gespaard. Kwestie van andere gevoelens, ja, men wist wat honger was, ver-
driet, moed, gezondheid en hun tegendeel. En de feesten? Er was de jaarlijk-
se foor, met de kermis. Of ook nog, in de familie, de dopen, de plechtige com-
munies, de huwelijken en de begrafenissen. De paardenmarkt, typisch voor
Ename, bracht alle plezier ineens. Want voor die markt was de hele streek op
de been, en de jongens kwamen een meisje zoeken om er mee te vrijen. Je
vond er wat je zocht. Wat kon men meer zeggen? Als het koud was had men
kou. Zich verwarmen was heerlijk. Eten, een noodzaak. Men zegende het
voedsel. Af en toe vergat men God, voor de haard, met een kom warme soep
in de hand of een pint zoete melk met honig, en dan bedankte men de vrouw,
de moeder of de meid. De woorden dienden voor essentiéle zaken.

Vermits Eudoxie niet praatte, had ik de gewoonte aangenomen haar gedach-
ten te voorspellen.

Gierik& N v T | 77



Ze beheerste niet altijd de toon van haar stem, maar haar bewegen, haar
oogopslag en een zekere spanning rond haar mond verraadden mij dat ze
iets aan het denken was, dat ze iets voelde dat ze wel had willen zeggen,
had ze over de nodige middelen daartoe beschikt. Zonder woorden die wat
je denkt en voelt precies kunnen configureren, blijft de emotie vormloos en
de gedachte een verloren flits... Ik bewonderde haar werkkracht, meer nog
dan haar sereniteit. Soms zag ik in haar egaal humeur iets van dierlijke rust.
Ik had haar liever horen praten om zeker te weten wat in haar omging.

Ik moest er mij bij neerleggen dat het verbale niveau volledig afwezig kon
zijn, ook bij een vrouw met geraffineerde attenties en intuitief
begrip, die daarbij origineel en creatief kan zijn in het alledaagse. Een
vrouw die wist wat ze wilde en haar voornemens uitvoerde. Bij Eudoxie
bereikten het bewustzijn en de wil hun doel zonder tussenkomst van het
woord. Ze had alleen woorden voor duidelijke en eenvoudige zaken.
Ofschoon ik geen enkel recht had op haar - uitgenomen wat ze me toe-
stond -, probeerde ik meer dan eens bij haar een verbaal bewustzijn aan te
wakkeren. Maar zij had alleen aandacht voor hetgeen men met de dingen
zelf kon doen. lets een naam geven maakte haar bang. Wat moest ze doen?
Niets? Ik zette zomaar namen op de dingen, zonder rede? Ze kon dat niet
vlug genoeg vergeten, niets werd in haar geheugen bewaard. Ik stoorde
haar zonder reden, ik kwelde haar. Was ik niet tevreden met haar? Wat had
ze verkeerd gedaan?

Ze maakte zich los van mijn wereld en liet mij alleen in mijn eenzaamheid.
Ik leed daaronder. Aan dat leed en aan mijn illusies kon ik mijn gevoel voor
haar meten: ik hield van Eudoxie voor wat ik van haar wist, voor wat zij
mij geleerd had aan haar te waarderen.

Haar toewijding leek mij even vrijgevig en edel als de liefde van een vrouw
voor haar man.

Vertaling 2 (pp. 199-202)
Naast elkaar praten of niet durven te communiceren leiden zeer dikwijls tot
hetzelfde niet-resulaat. Wroeging en spijt komen dan meestal te laat.

In onze gesprekken bleef de literatuur een van haar vaste thema’s.
Na enkele maanden, een jaar misschien, hadden onze gewoonten de vorm
aangenomen van wederzijdse visites waarvan de regelmaat sprekend geleek
op de plichten van een oude vriendschap. Al lang hamen we onze maaltij-
den afzonderlijk. Er moest een reden bestaan om elkaar te ontmoeten. De

78 | Gierik &N V T



herinnering die me in het geheugen is gegrift stamt uit die periode. Een
eeuw voor de onze had Belle de Charriére, de vriendin van Benjamin
Constant, een tekst gepubliceerd die Isabelle me op mijn verzoek had
bezorgd. Een zekere Walther Finch had zich teruggetrokken uit het politieke
leven om leefregels op te stellen voor de opvoeding en de levenshouding
van zijn zoon.

- Zoals u, had Isabelle opgemerkt. Hij was wijs genoeg geweest om zich
terug te trekken, ver van de regering en de grote volksbewegingen.

Het was lief van haar, zei ik, om op die manier mijn afzondering te ideali-
seren. Misschien kende zij niet precies de oorzaak van mijn afscheid in
Gent? Ik had niet beslist de boot te verlaten, ik voelde mij daar goed.
Zonder de tussenkomst van een externe macht zou ik er nog steeds zijn, er
Zou geen toren geweest zijn, geen Ename, geen boeren, geen buiten.... 1k
zou in Gent gebleven zijn, daarna zou ik naar Brussel verhuisd zijn zoals
mijn collega’s. Ik werd gedwongen mij terug te trekken. Mijn medewerkers
deden afstand van wat ons dierbaar was geweest, ze legden de wapens neer.
Ze hadden redenen daartoe, maar ik kon ze niet aanvaarden. Had ik hun
koerswijziging gevolgd, dan zou ik mijn vooropgesteld doel hebben ver-
loochend, ik zou hebben moeten leven met het gevoel mijn vader en mijn
broers te verraden.

Isabelle zweeg.

- Ik heb het standpunt van de Grondwetgevende Vergadering verdedigd en
diep betreurd dat ik niet werd gehoord, voegde ik er nog bij.

Aan haar zwijgen merkte ik dat Isabelle inderdaad nooit inging op een pro-
bleem van politieke aard.

Toen ze het laatst uit Zwitserland terugkeerde, kwam ik er onoplettend toe
haar te zeggen dat ik op haar had gewacht. Ze bleef de rest van de zomer, de
herfst en het begin van de winter zonder onder de Helvetische hemel te wor-
den teruggeroepen. Van die herfst dagtekent een nogal onthullend gevoel.
Ging ik naar Brussel terwijl Isabelle thuis bleef, dan had ik in de hoofdstad
nogal wat tijd nodig om mijn oude zelf terug te vinden. Ik liet een deel van
mezelf achter in de toren. Wij hadden ons beiden een universum ingericht dat
aan zichzelf genoeg had. Ik wilde niet langer op en neer. Ik was de man zon-
der eisen geworden, die ik sedertien gebleven ben. Er was geen fysieke
vriendschap, maar het delen was goed, heel goed zelfs. Terwijl ik Isabelle in
Ename achterliet, had ik de indruk dat ik haar in de steek liet. Ze verzekerde
mij dat ze geen nood had aan reizen. Had ik begrip voor de smaak van een

Gierik& N v T |79



eenzame? Ze was opgehouden met vertalen en vertelde mij allerlei goeds over
de jonge krachten die haar opgevolgd waren. Le Figaro publiceerde nog haar
brieven, La Revue des Familles vroeg haar af en toe iets. Ik las nog steeds
niets van wat ze schreef, maar ze las mij voor. Ze vond personnages uit om
hun toe te vertrouwen wat ze elders niet kwijt kon. Isabelle had geen geld-
zorgen meer en er kon in Ename geen sprake zijn van eenzaamheid, ze
schreef nu uitsluitend omdat ze het niet kon laten, om in abstracto de dialoog
met haar lezers voort te zetten. Ik liet het haar opmerken.

- Een goed middel om zijn buren niet lastig te vallen, zo te converseren
zonder partner, zei ze plagend.

De Grieken hebben het laatste woord niet gesproken, want Eros is met
Athena op stap geweest, op zekere avonden die de stervelingen in elkaars
armen drijven. Men moet zwijgen over de geheimen van de hoge leeftijd,
ook al brengen ze verrassingen, maar dit hier is hardnekkig: op een avond
luisterde ik naar de echo’s van een oud verdriet, ik was bewust van haar
aangename aanwezigheid en dacht dat ze hetzelfde voelde door mijn aan-
wezigheid. Ik nam haar in mijn armen. Ze ontroerde mij. Ik zoende haar.
We bleven een hele tijd naar de sterrenhemel kijken. Toch zei ik niet wat ik
voor haar voelde: vriendschap en bewondering voor haar kracht. Ik had
ook haar egaal humeur kunnen vermelden, of haar opgewekte ironie. Ik zou
het ten dele gedaan hebben om haar te troosten en dit weerhield me plots.
Had ik medelijden met haar? Was het iets anders? Tederheid? Of nog echter:
de nood die ik had gevoeld om mijn vreugde uit te spreken, vreugde om
schoonheid, kracht en wijsheid? Enkele dagen na de sentimentele avond
vertrok Isabelle naar Lausanne. Ze was in niets veranderd. Ze had onze
ervaring verwerkt. Met typisch vrouwelijke intelligentie en haar geliefde
spreuk laat ons wachten op wat volgt om te weten wat komen moet.

Wat komen moest, kwam zo vroeg dat ik haar niet heb kunnen zeggen wat
ik sedertien betreurd heb, haar nooit te hebben gegeven: de betekenis van
een gevoel dat van haar de vriendin van mijn oude dag zou hebben
gemaakt, woorden die haar een vaste stek zouden hebben verschaft tot het
einde van haar dagen. O

80 | Gierik&N V T



Gierik& N v T | 81



Have a nice day!

Wim Meewis

Samen-leven

In zestig a zeventig (tachtig a negentig?) percent van de gevallen lijkt het
gezin een wettelijk beschermde terreurinstelling te zijn. Van herhaalde
zachte dreigementen tot al wat zwaardere chantage en ten slotte terreur van
de ouders onderling, van de ouders tegenover de kinderen, de kinderen
tegenover de ouders.

En toch is de basis meestal bezorgdheid, liefde (spoedig ontspoord als
jaloersheid, possessiviteit), (te) sterke verbeelding in verband met wat zou
kunnen gebeuren, drang om eenieders toekomst ‘veilig’ te stellen. Factoren
die juist door en in het gezin blijkbaar op ongunstige manier worden bevor-
derd, soms ook beknot.

Het huwelijk (of een ander model van samenleven) dat tot zo’n gezin leidt,
kan worden gezien als typisch (klein)burgerlijk systeem om het in feite
onvatbare wonder van de liefde te vatten, te fixeren, om te zetten in eeu-
wigdurend bezit - om het Ogenblik te kooien, de kooi te vergulden, het ver-
guldsel gaandeweg te vergeten.

Zo komen ouders en kinderen - of het om samenblijven of scheiding gaat
- terecht in een bijna onaantastbaar statisch, verdrukkend geheel, terwijl ze
toch alleen maar harmonische dynamiek verlangden.

De schoonheilige ziel

Wie de psychologische oorlogvoering, verkrachtingen, brainwashings, gij-
zelingen en gevallen van geestelijke terreur kent die zich afspelen in de
keukens, livings en slaapkamers van stad en land, waar ook ter wereld, kan
zich onmogelijk verbazen of de verontwaardigde spelen als hij met zijn
neus op de bloedige feiten van de soldateska, waar ook ter wereld, wordt
gedrukt. Wat zich afspeelt in de huiselijke, familiale beslotenheid en voor
negentig percent verborgen blijft, wordt graag vergeten als fundamentele

82 | Gierik&N V T



oorzaak, als universele drijfkracht van het geweld dat op aarde omgaat. Dié
wreedheden kunnen dan immers aan zogenaamd anders-geaarden worden
toegeschreven. Zo behouden we onze schijn-heilige positie van oordeelvel-
ler en moreel gekwetste, gebouwd op de eigen schoonheilige ziel.

Regenwoud

Jammeren over de dagelijkse hoeveelheid regenwoud - meestal uitgedrukt
in aantallen voetbalvelden - die verdwijnt en schouderophalend onver-
schillig staan tegenover de verwoesting in de loop der eeuwen van vele
Europese bossen en wouden (wat gebeurde er met het Kolenwoud?),
waardoor eveneens enorme klimatologische veranderingen ontstonden, is
typisch voor de eigen rozige wereld waarin wij ons voorhouden te leven.
Een objectievere, historische - dus schuldigere - kijk erop zou alvast de
geloofwaardigheid van het gejammer ten goede komen.

Karl Kraus

Niet te vergeten: zijn aanbeveling om eens grondig te onderzoeken ‘waar -
om de mensheid tijdens de opbouw van de moderne productie in een situa -
tie moest geraken waarin iedere vooruitgang, bijna iedere uitvinding op
zich, de mens altijd maar onmenselijker moest maken’.

“Les hommes de bonne volonté”

Ook de mens bezield met goede wil en nog betere bedoelingen kijkt vaak
niet verder dan zijn neus lang is, zodra hij zich volledig voor iets gaat inzet-
ten, wat meestal wil zeggen: met de inzet van zijn volle verstand, helaas niet
met zijn totale intelligentie. Zo ontstaan op andere gebieden vaak nadelige,
zelfs onmenselijke consequenties - een gevolg van het gebrek aan zin voor
redelijkheid en relativering dat het loutere verstand vaak kenmerkt.

*

Er zijn situaties die als een soort blokkering werken voor de intelligentie.
Alleen het verstand ratelt nog door en vindt zijn weg tussen louter ratio-
nele mogelijkheden. Het eindresultaat laat zich spoedig kennen als een ver-
gissing van formaat, al is er soms geen speld tussen de redeneringen te krij-
gen die erheen voeren. Je zou hier als voorbeeld de nachtelijke vergaderin-
gen van regeringen of politici over belangrijke politieke onderwerpen kun-

Gierik& N v T | 83



nen citeren. Nachtelijke uren lijken het verstand niet aan te tasten, de intel-
ligentie daarentegen wel. Eens de ‘morning after’ voorbij, volgt de ont-
nuchtering: ‘Hoe konden we zoiets samenflansen?’ is dan de vraag (die niet
altijd ‘en public’ wordt gesteld) .

Sloterdijk

‘In het socialisme (van het Oostblok) praktiseerde men officieel de stop op
de individuele reflectie, waarvan de conservatieven en neoconservatieven
van het westen al lang dromen’, noteerde Sloterdijk.

Ze keken in Oost-Duitsland beslist naar de westerse televisie, maar lazen ze
er ook Sloterdijk, als tegengif voor al het getoonde klatergoud? En wie
lazen hem in het westen?

Inertie

Was de tastbare afbraak van de Berlijnse Muur voldoende om hem ook in
de geesten te slopen? Het is een vraag die we na vijftien jaar zeker nog niet
bevestigend kunnen beantwoorden, hoewel het oprollen van het hele
1Jzeren Gordijn al lang ideologisch was voorbereid, zowel in het westen als
in het oosten. Het ‘Ossie’-levensgevoel blijkt in elk geval nog altijd te
bestaan en te verschillen van wat de ‘Wessies’ bezielt - hoewel het nu in
feite allemaal “Wessies” zijn geworden, de ene al wat welgestelder dan de
andere. Hoe beter een of andere ‘Ossie’-groepering (een sociale cohesie ver-
tonende dorps- of buurtgemeenschap; misschien een vereniging die de
oude tradities inert-nostalgisch blijft koesteren) zich kan handhaven, des te
grondiger kan de ‘Wessie’-mentaliteit (wat die ook mag zijn..) worden
beknibbeld en bekritiseerd. Als de harden (de ‘fundamentalisten’) de meer-
derheid in zo’n soort groep blijven behouden, is het niet eens zo erg dat er
nu en dan een paar enkelingen het ten slotte voor gezien houden en defi-
nitief afhaken omdat ze niet langer in een waanwereld opgesloten willen
blijven. Zonder zich er echt bewust van te zijn, hebben ze de geestelijke
muur ten slotte toch gesloopt, zich er in elk geval een opening in uitgehakt
waarlangs ze (misschien) toch ontsnappen.

*

De hardnekkigheid van de geestelijke inertie van een individu ten opzichte van
onloochenbare historische en politieke veranderingen, of nieuwe wetenschap-
pelijke inzichten, hangt vaak af van de groep, de instelling, de vereniging of

84 | Gierik&N V T



de structuur waartoe het behoort, en die van bepaalde principes, van een ide-
ologie of leer iets fundamenteels (met vastgeroeste ‘landmarks’) voor zijn
bestaan heeft gemaakt. De groep zal liever de schijn ophouden, dan toe te
geven zich over een ijslaag te bewegen waaronder de rivier al lang en waar-
schijnlijk voorgoed is gezakt. Het in die groep opgenomen individu zal ook
langer vatbaar blijven voor het ophouden van die schijn, dan wanneer het als
nadenkende enkeling zelfstandig, al of niet met behulp van de nieuwe gege-
vens, zou oordelen over de gebleken ongerijmdheden of achterhaalde contra-
dicties van de ooit aangekleefde ideologie of leer, of onderdelen ervan.

*

Een zeer recent voorbeeld is de revolutionaire kritiek op de bijbel, nadat
objectieve interpretaties van de archeologische onderzoeken aantoonden
dat vele bijbelse ‘gebeurtenissen’ op een barokke en retorische manier, en
dit met een theologisch doel, tot historische misvormingen werden opge-
blazen. Zoals professor Ze'ev Herzog, van de universiteit van Tel Aviy,
onder meer uiteenzette: de vele Oudegyptische documenten vermelden ner-
gens de aanwezigheid van Israélieten in Egypte en zwijgen ook in alle talen
over de uittocht en er is geen enkele site gevonden die het bijbelse relaas
zou kunnen bevestigen; het monotheisme ontstond niet op de berg Sinai,
maar wel tijdens de zwakke periodes van de monarchie. En dat Palestina tot
het midden van de 129€ eeuw v.C. onder Egyptische heerschappij leefde,
wordt in de bijbel niet eens vermeld! Verder: het ‘rijk’ (in feite het kleine,
stamgebonden koninkrijk) van David en Salomo strekte zich zogenaamd uit
van de Eufraat tot Gaza, terwijl de archeologische vondsten aantonen dat
de bouwprojecten uit die periode uiterst bescheiden waren. *

Toch is de geestelijke inertie (geholpen door de verspreiding en de vast-
houdendheid van de theologische betrokkenheid) in alle geledingen waar de
bijbel nog enige betekenis heeft, zo enorm, dat men er niet eens wil ken-
nisnemen van deze hedendaagse kritiek, laat staan er een open geest voor
tonen. Intussen worden, vooral in fundamentalistisch gerichte religies, tal-
loze kinderen nog altijd gebrainwasht aan de hand van steeds meer bekri-
tiseerde teksten. Bij de nieuwe bijbelvertaling had men dus beter een
bloemlezing van de meest recente tekstanalyses en -kritieken gevoegd...

De beste verdediging...

Willen afschrikken en zeggen er zeker van te zijn die afschrikking nooit te
hoeven gebruiken, was de paradox van de koude oorlog. Maar hoe kon je

Gierik& N v T | 85



nu afschrikken, als je er de andere tegelijkertijd van wilde overtuigen dat je
het kernwapen normaliter niet zou gebruiken, zodat ook hij passief zou
kunnen blijven?

*

Er werd ook anders geredeneerd, met name in de zin van: ‘De beste verde-
diging is de aanval’, zoals men dat in allerlei omstandigheden en vaak
lachend-verontschuldigend zegt.

Tijdens de koude oorlog wilde men het in sommige kringen wel eens zover
laten komen, maar dan op een wat complexere manier: de vlugste aanval
was de beste verdediging vooraleer de ‘tegenaanval’ kwam, die de eigen-
lijke aanval had moeten zijn...

Je moet het als straatvechter maar eens proberen uit te leggen aan de rech-
ter dat het zelfverdediging was toen jij heel vlug de eerste, meteen fatale
slag toebracht, omdat je ‘wist’ dat je tegenstander je anders voor zou zijn
geweest...

De Cultuur

Hoe kan je eigenlijk De Cultuur (let op de hoofdletters) verdedigen door
wapens te gebruiken waarvan de gevolgen de dragers van die cultuur licha-
melijk, geestelijk en genetisch zullen verminken, wellicht uitroeien, zodat
de aanvallers niet meer te onderscheiden vallen van de slachtoffers?

Zijn De Grote Cultuurwaarden dan misschien heilige abstracties, die los van
de Mens moeten worden verdedigd, - die Mens die ook volgens de haviken
toch z6 belangrijk is?

Laster

Laster berust niet zozeer op overdrijving en leugenachtige interpretaties
van feiten en gebeurtenissen, als wel op ingrijpende verschuivingen in de
visie op, bijvoorbeeld, de betrokken persoon. Het redelijke, met de erbij
horende relativeringen, wordt niet meer in acht genomen: dat heeft men
gekend, vroeger, voor de relatie stukging — nu komt het eropaan naar de
‘diepere’, de heel andere en tot nog toe verborgen bedoelingen van de vroe-
gere partner te zoeken. Omdat men zich van dat ‘diepere’ niet echt een
voorstelling kan vormen, verdwijnt alle zin voor evenwicht en proportie als

sneeuw voor de zon van de paranoia.
*

86 | Gierik&N V T



Adorno hierover (Minima Moralia, nr. 11): ‘Dingen die ooit tekens van lief -
derijke zorg, beelden van verzoening waren, worden als waarden plotseling
zelfstandig en onthullen hun boze, koude, verderfelijke kant.

*

Ongecontroleerde tolerantie leidt al eens, langs goedmoedige laster om, tot
medeplichtigheid in het onrecht. Sociaal gezellige roddel kan zelfs moord
goedpraten.

Slachters

Klassieke pianisten lijken tegenwoordig te worden opgeleid in het piano
slachten. Wat een geweld in de manier waarop zij op het instrument inbeu-
ken - of het nu om een concertzaal, een intiemere ruimte, of om de bege-
leidende rol bij een zangrecital gaat. Alle zachtere gedeelten vormen een
vlug af te haspelen aanloop naar de (minstens) vierdubbele fortes.

Surprises

In het urinoir van het cafétoilet ligt een plastic matje met daarop de woor-
den ‘LIFe’s LITTLE SURPRISES. Waarom is dat erin gelegd? Och ja, natuurlijk:
het gaat ons alleen maar om de big surprises in het leven! Op de little sur-
prises zeiken we toch liever!

Elders ligt er een matje met een zwart rechthoekje erop. Als je goed mikt,
verdwijnt dat zwart bliksemsnel en lichten de woorden ‘HAVE A NICE DAY!
op. Zodra je doorspoelt, wordt het viakje weer zwart.

Wat ze al niet doen opdat je niet meer naast de pot zou plassen!

Hedendaags...

Een radiostem, iets na half acht in de ochtend, die de nieuwe inrichting van
een museum enthousiast beschrijft: vroeger een uiterst strakke ophanging van
de werken, streng op witte wanden; nu een hedendaags(!?) olijfgroen, met een
geanimeerde(!?) ophanging (nu en dan bewegen de schilderijen zeker?).

Jij en ik

Ik zie mezelf zwoegen tussen je fijnzijden dijen, in je begroeide krater die
flexibel meedeint, uitdijt, weer nauwer wordt. Ik zie mijn handen glijden

Gierik& N v T | 87



van je heupen over je gladde buik naar je heel blanke borsten, hoe ik ze
omvat en om ze heen cirkel, ze kneed en vorm, hoe ik je tepels beroer, ze
wakker roep, ze laat groeien — ik zie hoe je steeds opgewondener raakt, hoe
je gloeit, straalt, hoe ik nu in de krater tussen je zachte dijen vocht blaas,

hoe ik... ik... jij... jij...
Ideologie

De griezelige wanverhouding tussen informatie en een dieper liggende ‘ideo-
logie’, wanneer je op tv en radio wordt geconfronteerd met de schande van
het sluwe onwetenschappelijke, louter religieus geinspireerde machtsdenken:
het HIV-virus zou door het condoom heen dringen en de partner dus toch
besmetten!

Voor elk politiek, financieel of cultureel niemendalletje vindt men wel een
expert om het tegendeel te komen beweren én staven. En nu? Verstomming?
Gebrek aan moed? ‘Tolerantie’? lemand van de Wereldgezondheidsorgani-
satie zou het als tegenstem toch prima hebben gedaan!

Ver van ons bed?

Wat de Indische rationalisten aan felle kritiek weten te spuien over de hei-
lig-(resp. zalig)verklaring van moeder Teresa en tutti quanti, lijkt bij ons
niet eens meer mogelijk.

Nu is het wel zo dat dit hele heiligengedoe zover van het bed van de wester-
se vrijdenker staat, dat het nauwelijks de moeite schijnt te lonen er nog
woorden aan te besteden. Maar ergens zou toch moeten worden duidelijk
gemaakt dat er ook in het westen nog altijd - steeds meer - ongelovigen
zijn en dat ze recht van bestaan en mening hebben! Hoe langer ernstige
repliek uitblijft, des te meer wordt ook de betekenis en de verspreiding van
de opvoeding tot wetenschappelijk denken ondergraven. De aanraking en
aanbidding van allerlei patertjes lijken weer in en beletten onder meer dat
een aantal naieve en daarom ook onschuldige zielen zich, bijvoorbeeld, tij-
dig aan een allernoodzakelijkst geneeskundig onderzoek zou onderwerpen.
Niet alleen de islam lijkt te zijn ontsnapt aan de invloed van de Verlichting,
ook andere godsdiensten (o.m. allerlei afsplitsingen binnen het christen-
dom) doen in dat opzicht steeds meer alsof hun neus bloedt. Scheiding van
kerk en staat - wedden dat ze steeds meer en steeds tersluikser zal worden
aangevochten, vanuit diverse hoeken?

88 | Gierik&aN VvV T



*

Vreemd is het dat, hoe kritisch sommigen ook staan tegenover aller-
lei uitspraken van kerkelijke hoogwaardigheidsbekleders (tot nieuw-
bakken kardinalen toe!), het alleen de vrijzinnige is die mee in de fun-
damentalistische hoek wordt gedreven en koosnaampjes als ‘fanatie-
ke godsdiensthater’, ‘eeuwige papenvreter’, ‘kleinzielige kankeraar’
e.d. krijgt.

Bekennen toch nog iets te voelen voor een of andere vorm van geloof,
zelfs bijgeloof, betekent immers blijk geven van ruimdenkendheid, ver-
draagzaamheid, positieve instelling. Atheisten zijn namelijk per defini-
tie ouderwets enggeestig en intolerant en denken louter vanuit de nega-
tiviteit! Het is beslist beter voor je imago hier en daar, nu en dan, par-
tij te kiezen voor goede heksen en witte tovenaars, natuuraanbidders,
homeopaten, heilige patertjes, hand- en voetlezers, zieners, boomlik-
kers, al of niet wazige mystici, adepten van de reincarnatie, handopleg-
gers, stonehengers, waarzeggers, astrologen, scientologisten, bijbel-
zwaaiers, messiaanse predikers en vele anderen, dan enig wetenschap-
pelijk geinspireerd scepticisme of agnosticisme aan de dag te leggen...

Spiritualisme

Zeggen dat het spiritualisme nog altijd iets waardevols is, al heb je net
daarvoor duidelijk gemaakt dat je atheist en materialist bent, is eigen-
lijk een inconsequentie in het denken. Er is geen materialist die de diepe
geestelijke waarde van vele producten resulterend uit de louter elektro-
chemische processen van het menselijke brein zal ontkennen. Wie daar-
voor de term spirituele waarde wil gebruiken - hierbij wellicht denkend
aan bepaalde ‘memen’, zoals Dawkins ze definieerde, die zelfs tot een
religieuze instelling hebben geleid -, mag dat natuurlijk. Maar belang-
rijk is toch het onderscheid dat de échte spiritualist zal maken: voor
hem bestaat er namelijk iets méér dan materie. Een of ander geestelijk,
in feite buiten- of bovennatuurlijk principe zou naast en ook binnen de
materie en de materiéle processen actief zijn en het zou de mens moge-
lijk zijn er op een of andere manier mee in contact te treden, het even-
tueel te beinvioeden (gebed, bezwering e.d.).

Kan men als atheist (materialist) de term spiritualisme dan nog als een
volwaardig begrip hanteren? Of maakt men ook daar een onderscheid en
is de z.g. religieuze atheist iemand die de kerk graag nog wat in het

Gierik& N v T | 89



midden houdt: geen God, maar er moet toch wel ‘iets’ zijn - een principe, een
oorsprong, een ‘werkzaamheid’ - dat zich onttrekt aan, niet kan behoren tot
de materie en haar processen? En denkt hij daarbij (helaas) dan niet: en dat is
maar goed 0ok?

Op naar Mars!

Met dezelfde onuitroeibaar optimistische glimlach waarmee zij aan haar
intimi zou verklappen een massa goudstukken op haar achterplatje te heb-
ben gevonden, deelt de presentatrice van het tv-journaal ons mee dat er
water is ontdekt op Mars! En dat terwijl talloze aardbewoners omkomen
door het gebrek aan of de vervuiling van water op een planeet waar die
vloeistof helemaal niet schaars is!

Maar ja, water moet eerst een nog veel hogere prijs krijgen voor het verder
als drinkwater met behoorlijke winst kan worden ‘gedistribueerd’ in de
gebieden waar er gebrek aan is!

Stel even dat de prijs van water-zonder-meer, dat ca. viervijfde van de
oppervlakte van onze planeet beslaat, als uitgangspunt wordt genomen,
wat zal dan de ultieme waarde worden van dat één vijfde vaste gedeelte
van onze aarde, eens dat ook die substantie in een nog hogere mate in han-
den van multinationals, grootgrondbezitters, verkavelaars en andere handi-
ge jongens valt?

Interviews

Vraag van een interviewer op de radio: ‘En wat denkt u: is er bij de New
Yorkers iets fundamenteel veranderd?’ (zinspelend op de periode na 11 sep-
tember 2001). In plaats van zijn ongenoegen te uiten over zulke nonsensi-
caal veralgemenende en voor hem onmogelijk te beantwoorden vragen —
vandaag erg in trek op radio en tv -, gaat de geinterviewde er wat graag op
in. Resultaat: individuele momentindrukken, die in alle ernst - om toch
maar iéts te kunnen antwoorden - worden uitgebreid tot nepsociologische
beschouwingen.

*

Hoe komt men ertoe precies die dingen te vragen waarop zelfs een uitge-
breide enquéte (ten minste 1.000 & 3.000 ondervraagden) geen betrouwbaar
antwoord zou kunnen opleveren (zonder dat ze dit natuurlijk ooit zou
bekennen!). Juist in de almaar verbrokkelende, geatomiseerde, misschien al

90 | Gierik&N V T



verguarkiseerde wereld wil men grote overzichten, ‘inzicht’ in de opinie van
velen, van ‘de’ massa. Want wat zou het bestaansrecht van massamedia zijn
als ze niet zouden willen weten wat de massa bezielt? Dus: vragen maar en
graag de ondervraagde voor schut zetten, mocht blijken dat hij dit niet en
dat ook al niet heeft opgemerkt!

*

Misschien geeft de naiveteit van dit soort vragen zich toch al voldoende
bloot voor wie nadenkt. Want een interview waaruit daarna alle kritische,
sceptische antwoorden, die immers niet lijken overeen te komen met wat
men graag heeft dat de massa denkt, worden weggeknipt, is nog veel
gevaarlijker!

Zoals gezegd

Zeg het maar, zei ze, zeg het maar tenzij je nooit meende wat je zei want
je zei toch dat zeggen gelijkstond met bekennen en als ik zeg zeg het maar,
dan bedoel ik natuurlijk beken het maar, maar ik wil je niet kwetsen en
daarom zeg ik alleen maar zeg het maar.

Ik zeg je toch dat zeggen geen zin heeft, zei hij, net zomin als bekennen en
een bekentenis kan je wel eisen maar dan blijf je met de vraag zitten of de
bekentenis beantwoordt aan wat je onder bekennen verstond.

Als zeggen geen zin heeft, zei ze, waarom zeg je het dan en waarom zeg je
al wat je nog zei? Zwijg dus maar, zei ze, zwijg en zweet maar uit wat je
verzwijgt, vroeg of laat breekt het je op en dan hoor ik wel of het je de bek
heeft opengebroken en dan braak je het uit voor de voeten van wie er niet
eens mee te maken hebben en niet weten wat ermee aan te vangen en het
mobieltje gebruiken en inlichtingen verzamelen op internet en je verdacht
maken voor een bekentenis die toch kant noch wal raakt.

Het is vreemd, zei hij, we komen geen stap verder en vinden er geen oplos-
sing voor en het enige wat we doen is praten over zeggen en zwijgen, zeg
maar over opstaan en liggen, nillens en willens, beslissen en alles laten
zoals het is. Wat we zouden moeten doen is kijken, elkaar bekijken en
alleen maar door te kijken proberen te vinden wat we eigenlijk bedoelen,
door elkaar in de ogen te kijken en asjeblieft niet door elkaar naar de ogen
te kijken want daardoor is het in feite jaren geleden allemaal begonnen, we

Gierik&a N v T |91



hebben elkaar altijd al naar de ogen gekeken, we waren daarom ook te
afhankelijk van elkaar, zijn dat nog, willen te vlug elkaars wensen raden.

Dat is al verbeterd, zei ze, elkaars wensen raden we alleen nog om ze niét
te vervullen - naar elkaars ogen kijken we vooral om te weten hoe we de
andere kunnen mishagen en ik zet het nu allemaal in de wijvorm terwijl ik
niet eens weet of dat bij mij ook zo is en opdat je niet zou zeggen dat wat
ik uitspreek alleen maar beschuldigingen zijn aan jouw adres, want zo zal
het je voorkomen nu ik het woordje ‘bekentenis’ heb uitgesproken en weet
je wat ik het ergst vind? dat er iets verloren is gegaan, iets heel bijzonders
en fragiels en dat als er nog iets van over was het nog verder kapot zou
gaan, vermalen tussen wat je willen-en-het-toch-maar-zo-laten noemde en
tussen wat-in-de-steek-laten-en-niet-meer-terugkeren heet.

Ja, zei hij, ja ik weet wat je bedoelt en samen met jou betreur ik het en vraag
me af of het te herstellen valt of dat het fragiele misschien sterk genoeg is
om zichzelf te herstellen zoals iets dat gebogen heeft voor de orkaan en zich-
zelf opnieuw opricht en dan vraag je jezelf natuurlijk af of het dan wel fra-
giel was, want het fragiele ligt waarschijnlijk in het nauwelijks aanwijsbare
ervan - een wenk, een geste, een geur, een belichting, een stilstand van
momenten maar die aanhoudt omdat het aanhoudt in je geest - of is het je
gemoed? of is het heel algemeen je innerlijk? en dan vraag je jezelf natuur-
lijk af of iets fragiels van die aard dat verdween wel kan terugkomen.

Nooit meer, zei ze, dat kan nooit meer terugkomen maar er kan iets anders,
iets gelijkwaardigs zijn, iets dat zich ook even in stand houdt zoals het
bewegen van een blad van een struik zoals de glans van de huid of het
oplichten van een golf als ze ’s nachts breekt op het strand.

Waar hebben we het over? vroeg hij, waar dwaalden we af en waar zijn we
terechtgekomen? had wat verloren ging zoveel waarde dat we het niet
beseften? beseften we wel dat ogenblikken voorbijgaan en dat onze spijt
daarover ze gaandeweg zelfs uit het geheugen wist? wist je wel/wist je niet
dat we met iets bezig waren, een soort therapie voor mensen die het niet
meer zien zitten, niet meer weten hoe het aan boord te leggen om ogen-
blikken vast te houden terwijl ze toch voorbijgaan en ze onderweg weer op
te pikken en er andere ogenblikken aan toe te voegen en ermee om te sprin-
gen als met iets breekbaars dat ijzersterk is en behouden blijft, zelfs in de
storm die jij en ik die wij veroorzaakten?

92 | Gierik&N V T



Waar heb je het over? zei ze, hou nu maar op want op die manier kan het
niet langer, ga maar liggen, rust maar wat, maak je geest leeg, kleed je maar
uit en voel hoe de lucht je huid, je geest aait, adem diep, laat je porién ade-
men tot in je hersenhelften en zwijg, zwijg lang, zwijg vruchtbaar en wacht
op wat zal komen.

Wat komt, komt toch, zei hij, komt altijd wel, komt zelfs graag, komt onge-
legen, komt onaangemeld, hoewel verwacht, komt onverzettelijk, komt
binnen, richt aan wat aan te richten viel, valt voorover en als je durft te
lachen valt het je aan of je nu beeft of alleen maar lichtjes huivert.

Wat zich verzet, zei ze, verzet zich fel, verzet zich graag, verzet zich te pas
en te onpas, verzet zich zonder waarschuwing, hoewel vermoed, verzet zich
onontkoombaar, verzet zich buiten en binnen, schept ruimte waar geen
ruimte was, zwelt aan of valt stil en als je durft te spotten besluipt het je
of je nu op je hoede bent of niet.

Wat vernedert is onuitputtelijk, zei hij, vernedert bij hoog en laag, verne-
dert zich al vernederend, vernedert ook nog de vernederden, vernedert als
men het niet verwacht, vernedert grondig, maakt met de grond gelijk waar
het kan, vernedert wat vernedert en houdt niet op voor er de zelfvernede-
ring is die ook nog zichzelf moet vernederen zodat het nederige stof zich
niet meer kan verheffen.

Niet meer kan verheffen, zei ze. O

* (Gegevens ontleend aan Hermes, ts. voor VIaamse historici, waarin de ver-
taling van het artikel van prof. Ze’ev Herzog voorkomt).

Deze bijdrage is een keuze van de auteur uit zijn In- en uitvallen, 2003-2004.

Gierik& N v T | 93



Heel simpel moet het zijn

Bert Lema

DE ERFZONDE

het moet heel simpel zijn

een boom is goed

een appel ook

maar een verhaal is te moeilijk

zonder verband

wordt één en ander geschapen
alleen later wanneer je wakker bent
denk je dat iets

iets anders zegt

laat ons de boom hernemen
zijn staan is goed je kan
de appel eten

natuurlijk weet je feiten

je kan alleen maar hopen
heel simpel moet het zijn

94 | Gierik&N V T



MET VOETEN DIE STROMEN

een huis ontviel

het werd een leven te kwaad;
een onthutsende dierenriem
elke morgen bij het ontbijt

ik kon niet meer de dagen
aparte kamers geven
elk moment vloeide muurloos

ik dacht ik moet

zoals een boer zijn koeien

binnen een omheinde weide drijft

maar dreef af met voeten die stroomden

al wat mij ontviel was ik
aan de oever die mij achterliet
bleef ik wonen

Gierik& N v T | 95



AAN HET MEER

wind maakt wat uit
het water en de boten ook
en een man die meer zoekt

er is een vrouw die meer is

dan de pracht van haar opgetrokken been
toch wil ze houden van de man

die god zegt en niets

een smekend hoopje aan haar voeten

een wolk maakt wat uit

en een werveling van vliegers
maar wie een ziel zoekt

komt altijd te laat

96 | Gierik&N V T



LIEFDE

mijn verdwijnen kluistert mij;
ik kan niet laten varen

het woord dat in mij is gevaren
ik ben de ziekte die ik koester
al mijn spreken roept zwijgen
en leven verdwijnen

tussen naderende wanden heb ik je lief

alleen voor jou blijf ik nog even
geloven in keuze

Gierik& N v T | 97



Uit de verte
Karel Wasch

MYSTERIE

Er is iets wel en niet gebeurd
de plaats, absurd genoeg, is mij
ontschoten, ik sla

de zwarte engel van zijn sokkel
verbrijzel zijn gegoten lach.

Het huis, de tuin, ze leven

bij de dag, maar zonder woord;
de bloesem zal haar zaad
verstrooien.

Er is iets nooit gezien

het valt nu zwaar dat te erkennen
nog staar ik blind de beelden na
maar mistig is mijn uitzicht

voor een beslagen raam.

Een naam, de klank, zij klinken
uit de verte, maar zonder een
gestalte die hen kent. Een schim
lost op voordat het licht

haar raakt.

98 | Gierik&N V T



ZWERVER

Hij zit soms, want dat zie ik

uit mijn raam, op oude rails

tot roest vergaan, te wachten

op een trein, het fluitsignaal, dat
wie weet, al hoe lang

vervluchtigd is in damp en stoom.

Dan, tergend traag raapt hij

een plastic zak op; zijn bestaan
gevangen in een droom

waaruit een denderende dood
hem uitweg biedt.

Gierik& N v T | 99



100 | Gierik& N V T



Woordenkramerijkdom 1

Marc groet 's morgens de dingen

Paul van Ostaijen / vertaling Jan Govaert

Het is de bedoeling om in deze korte, nieuwe rubriek telkens een tekst
te brengen die om een of andere reden grappig, provocerend, onthullend
is. In ons archief vonden we nog een heuse vertaling in het Chinees
terug van Van Ostaijens wereldhit Marc groet s morgens de dingen. Wij
drukken ze hier af in ‘Romanizatie’. Om het leesbaar te houden. Probeer
maar eens ...

MAKE ZAOSHANG YINGJIE SUOYOU DONGXI

Huaping shang de gi zixingche xiao huozi, zaoshang hao (*)

zhuozi pangbian de yizi
zhuosi shang de mianbao
dai yantou de xiao buyuren
Xiao buyuren de

maozi he yantou

zaoshang hao

Xiao yu
gin’ai de xiao yu

wo qun’ai de xiao yu
zaoshang hao

(*) (ploem ploem: valt niet te vertalen, tenzij door bulong bulong)

Gierik&a N v T | 101



Normaal moet elk woord in de juiste toon worden uitgesproken. Opdat u er
niet met pet en pijp naar gooie, hierbij enkele hints...

A als e van en

I als ie, m.u.v. ZI (zie onder)

J als dsj

Q als tsj

R als je van Jean

X als hs

Y als j

Yu als ju

Z als dz

Zh als dzj

Zi als dz.

Eerste versie in handschrift van Paul van Ostaijen van Marc groet ‘s mor -
gens de dingen, opgenomen in een onuitgegeven brief aan zijn vriendin
Emmeke Clement (eind februari 1925).

Doy V‘mﬁ mﬁ o for pds ees ek i ot plenvey placmt
M.} 610.:41,
1épe,1wt OL&
(L? 'V‘mm/:—‘ P mel de pi)
dog Vi prhsva neb dupeb
o pip
Vi Lot Vo rabte~va
a»ou.»\iu’

v"’"“‘ﬁ;m

d“'““’l k.(‘,u,a‘. % a’u'rv,L hoagnih

102 | Gierik& N V T



UIT-GEVEN
Freek Neirynck

Je moet eerst veel geld uitgeven vooraleer je ooit uitgegeven wordt.

Niet dat schrijven zo’'n dure kunstzinnige vrijetijdsbesteding is. Zeker niet
in vergelijking met die van de kunstbroeders, die in Carrarisch marmer
houwen, deze die dure verftubes eerst op hun palet en daarna op een prij-
zig canvas smeren of de juwelenmakers die uit de edelste metalen iets
esthetisch proberen te creéren.

Toch heb je ook je onkostenlijstje. De materiaalinvestering begint in deze
tijden bij een computer. Welke uitgever gunt zich nog een blik op een met
de hand geschreven manuscript op recyclagepapier van de Oxfam
Wereldwinkel? Zelfs kalligrafie houdt geen méérwaarde in. Een te herken-
baar ouderwets old times-lettertype verraadt je al even ouderwetse schrijf-
machine en je schriele succesgehalte (‘Verdomd, waarom heb ik mijn
geboortedatum vermeld?’). De wenkbrauwen van de uitgever (m/v, geépi-
leerd of niet) fronsen zich zorgelijk.

Maar... die computer blijkt helemaal niet aan je besteed. Je moet dus één
van je kleinkinderen omkopen met een nieuw Playstation om je tekst op
een lay-out-vriendelijke manier in te tikken en vervolgens aan de onver-
biddelijk mechanische spellingscontrole over te leveren. Tenslotte moet je
de jeugdige toetsentovenaar ook vragen om op het internet te surfen naar
de Nederlandstalige uitgevers. Als ook dat lukt (gegarandeerd!), mag je je
handtekening op het bestelformulier van de nieuw te verschijnen versie van
het ‘speelstation’ plaatsen.

Pas dan kan je naar de fotokopieerzaak hollen om op enkele tientallen
afdruksels je meesterwerk te laten vermenigvuldigen. In het beste geval
braakt de machine de afdruk van achteren naar voren af zodat je niet
onhandig beschaamd moet staan ordenen, voortdurend afgeleid door gie-
chelende, maar kortgerokte thesisstudentinnen. Kers op de taart is het bun-
delen in een plastieken kaftje.

De papierboer ziet je wel zitten, want je moet ook nog een karrenvracht knal-
rodepostwagentjesbestendige omslagen inslaan, die ervoor zullen zorgen dat

Gierik& N v T | 103



je uitgezwete teksten niet als een postmodern vodje worden afgeleverd. Dan
kan je naar het kantoor met de witte posthoorn op geel veld, om je creati-
viteit te laten wegen en frankeren. Niet zonder emotie Kijk je toe hoe een wit-
kiel je onvoorwaardelijke succesboek in de verraste urne laat verdwijnen.
Eventjes zie je het nog, al gedrukt, met een omslagtekening van Evermeulen,
een opvallend groot gestroomletterde titel en je naam zo mogelijk in een ndg
groter lettertype. Op het achterplat prijkt natuurlijk je foto en een flitsende
CV. Je hebt toch nooit, in je overhaasting, die belangrijke prijs van de
Provincie West-Vlaanderen vergeten te vermelden ?!

Thuisgekomen breekt de duivenmelkersperiode aan. Wachten, wachten,
wachten. Een enkele uitgever lost een paar maanden later een grijze,
geschelpte enveloppe. Hij heeft je inzending ‘in goede orde’ ontvangen.
Enkele maanden later begin je naar alle andere uitgevers te bellen. Het
gekende scenario van het bellen herhaalt zich ‘bedrijvig’: een vooropgeno-
men, bijna virtuele stem, die je een druk op toets 1 aanbeveelt voor een lijst
met de reeds uitgegeven boeken van het bedrijf, toets 2 voor de nieuwste
titel, toets drie voor de winkels waar de boeken van de uitgeverij te koop
zijn, tot en met toets 9 voor alle andere aangeboden diensten. Een gesprek
met de uitgever is echter niet voorzien. Zou 1 + 0 misschien 10 kunnen
worden en wellicht ook werken, zoals op je televisiezapper ?

Je probeert schroomvallig ... He, ha, ho, huhu! Je krijgt de levendige stem
van de uitgeefster (of haar secretaresse?) te horen, die je meedeelt dat je
tekst momenteel circuleert bij de lectoren. Wie dat dan wel zijn, mag ze je
niet bekend maken.

Een jaar later zijn alle lectoren blijkbaar aan kanker gestorven, al dan niet
eervol ontslagen, naar luiletterland verbannen of naar een belastingspara-
dijs gevlucht. Ze hebben immers nog niets van zich laten horen.

Jij hebt ondertussen een nieuw boek klaar en je schrijft alle uitgevers aan
die je de vorige keer niet goed genoeg vond en die misschien op je aanbod
willen ingaan als je de drukkosten voor je rekening neemt. Indien je nog
naief genoeg bent, verwacht je ook nog dat ze de eventuele promotie van
je boek op zich zullen nemen. Ach ja, publiceren bestaat uit ... geven en uit
... nemen. Er zijn weinig uitnemende uitgevers! [

104 | Gierik& N V T



Woord achteraf voor beschermheiligen en mecenassen

We zeiden het al in het ‘Woord vooraf’: eigenlijk dachten we met het debu-
tantennummer 85 de geschiedenis van Gierik & NVT af te ronden. Net zoals
de collega’s van het 38-jarige literaire tijdschrift Kreatief, ik dacht er zelfs
over om met hoofdredacteur Lionel Deflo eens mateloos te gaan souperen en
borrelen in het Michelin-driesterrenrestaurant in Oostende dat zijn sterren al
verwierf vooraleer het geopend was. Dat is nog eens wat anders dan het jaar-
lijkse gesmeek om subsidies. We moeten die Wijnants van Comme chez soi
beslist in het VFL introduceren. We kregen echter zo immens veel sympa-
thiebetuigingen en morele steun én financiéle beloftes in de schoot gewor-
pen, dat we niet anders konden dan de ultieme uitdaging aangaan: nog een
jaargang Gierik en NVT. Het onmogelijke realiseren. Het is eens iets anders.
Of is het een verfijnde vorm van masochisme met sadopennentrekjes?

Enkele mensen spraken ons aan om een Gierik-beschermcomité op te rich-
ten. Niet de minsten die hun morele steun toezegden en hun intellectueel,
creatief gewicht in de waardeschaal leggen. Ziehier al een lijst van de uit-
verkorenen die er het vlugst bij waren (in willekeurige volgorde):

Frans Redant, dramaturg — Frans Boenders, auteur, essayist, cultuurmin-
naar — Ludo Abicht, vrije denker, filosoof, Arkprijs van het Vrije Woord —
Gilbert Verstraelen, gemeenteraadslid Stad Antwerpen — Jos Vander
Velpen, advocaat, voorzitter Liga Rechten van de Mens — Peter Benoy, the-
aterdirecteur Zuidpool — Lucienne Stassaert, vertaalster, auteur, Arkprijs
van het Vrije Woord — Rik Hancké, toneelregisseur — Bert André, toneel-
speler — Monika De Coninck, voorzitster OCMW Antwerpen — Freek
Neirynck, zette het poppenspel op de wereldkaart — Willy Claes, Minister
van Staat — Philippe Lemahieu, bedrijfsleider en cultuurminnaar — Stefan
Boel, bedrijfsleider en cultuurminnaar — Eic Brogniet, dichter, directeur
Maison de la Poésie van Namur — Victor Vroomkoning (NL), dichter —
Chrétien Breukers (NL), dichter, stichter nieuwe poéziereeks De Windroos —
Bart F.M. Droog (NL), dichter-performer, redacteur bekendste literair inter-
nettijdschrift Rottend Staal — Rik Torfs, prof. kerkelijk recht KUL.

Gierik& N v T | 105



Enkele milde literatuurmecenassen schonken ons al even milde giften om
de eerste nummers in de steigers te zetten. Zij wensen echter anoniem te
blijven. Pronkzucht is hen vreemd.

Nieuwe én jonge redactieleden bieden zich aan: Wim van Rooy, Sven
Peeters, Dimitri Bontenakel, Paul Goedkindt. Wat ons de gelegenheid geeft
om alle uittredende redactieleden te danken voor hun mateloze inzet gedu-
rende zeer lange en kortere periodes.

Indien je dit alles optelt dan zou je bijna kunnen spreken van een tweede
stichting van Gierik & NVT. Misschien is dat wel zo? Perceptie is echter een
moeilijk te hanteren begrip. Ook erg subjectief. Subjectiviteit is op zich niet
zo dramatisch, beoordelingsnormen kunnen variéren, wat echter verwerpe-
lijk is en blijft zijn vooringenomenheid en onwil. Daar sta je machteloos
tegenover. De 23ste jaargang van Gierik & NVT is gestart. En we hebben
het gevoel niet langer alleen te rijden. Onze oprechte dank.

Uit sympathie - Dhr. G. P.

Uit sympathie - Dhr. G. B.

Uit sympathie - Dhr. Ph. L.
Uit sympathie - Dhr. D. Vd. B.
Uit sympathie - Dhr. St. B.

BINNENKORT

"Schuin Rechtuit”, de nieuwste cursiefjesbundel van Freek Neirynck
verschenen bij H(onest) A(rts) M(ovement) vzw

Lezers van Gierik & NVT kunnen het boek bestellen .... aan de voorintekenprijs :
10 _ (IPV 12,5 _) door storting op: 671-1177449-37 met vermelding "Schuin
Rechtuit”

Voorintekenaars, die voor 5 MEI stortten kunnen het ter plekke gesigneerde boek
komen afhalen op zaterdag 21 mei tussen 13.30 en 17.30 u in het Lakemetershuis,
Vrijdagsmarkt 24, Gent en er mee komen genieten van een feestelijke degustatie
van Gentse jenevers (Stokerij Dhondt), VIaamse streekbieren (Drankenhandel De
Wilde), gastronomische vishapjes (Vishandel Guido Meerschaut)... Voorintekenaars
die het boek toegestuurd willen krijgen betalen 12.00 _. Niet-voorintekenaars
12,50 _ + 2 _ portkosten.

Spreekstalmeester is Prof. Arnoldus Goedbier
De auteur zal om het uur een cursiefje voorlezen.

106 | Gierik&N Vv T



Mededelingen van onze abonnees

- Van Marcel Van Passel verscheen een nieuwe cursiefjes- en kortverhalenbundel
Zomerzond ag (104 pp.). E-mail: Nijns.Van.Passel@telenet.be

- Van Renaat Ramon verscheen in de 2-maandelijkse VWS-reeks een monografie over
Bert Popelier. Lidm. + jaarabo. 6 VWS-cahiers: 20 euro — Banknr.: 979-6280295-35,
VWS, Betferkerlaan 187, 8200 Brugge. E-mail: ram.lam@compagnet.be

- Gerd de Ley en Wim Hazeu: Heb je coke in huis? Citaten en one-liners als ‘Jaar in
Woord’, uitg. Terra, prijs: 7,95 euro.

- Gerd de Ley werkt ook mee in de nieuwe VRT-dramaserie Kinderen van Dewindt .
- Stroom : enigste digitale poézietijdschrift in VIlaanderen. Midden december 2004 ver-
scheen nr. 15 met een interview met Lucienne Stassaert (Rose Vandewalle), Marcel van
Maele als gastdichter, indiaanse poézie in vertaling van Annmarie Sauer, poética van
Bert Bevers ... Gratis inschrijven via e-mail naar francois.vermeulen@pandora.be

- De Antwerpse uitgeverij bf Ampersand & Tilde begint een nieuwe poéziereeks (De
Oostakkerse Cahiers). In april verschijnt De schuldloze man van Aleidis Dierick. Een
jaarabo (2 bundels) kost 15 euro, info: info@bertbevers.com. Bestellen bij Fr.
Vermeulen, rek. nr. 776-5900956-58.

- Op 19 februari verscheen een nieuwe dichtbundel Vogel op steen (uitg. Passage,
Groningen) van Hannie Rouweler.

- Hilde Pinnoo debuteerde in Gierik & NVT (zie nr. 85). Haar eerste dichtbundel
Dichter dan mist verscheen op 12 februari bij Uitgeverij P. Prijs: 12,50 euro, 64 blz.,
rek. nr. 431-0529081-13. E-mail: info@uitgeverij-p.be

- Bij Stichting Pipelines vzw verscheen de dichtbundel de vlag blijft wapperen van
Philippe van Beek.

- Tijdens de vernissage van een tentoonstelling van nieuw werk van Etienne Bruneel
in het Cultruurcentrum De Spil in Roeselare (thema Dromen, illusies en hun geheimen)
werd zijn gelijknamige gedichtenbundel voorgesteld.

- Van Erik Vlaminck verscheen het zesde en laatste deel van de historiek van een
familie in Vlaanderen, De schismatiek van het schrijven, uitg. Wereldbibliotheek,
Amsterdam.

- Bij uitgeverij Meulenhoff verscheen de heruitgave van de roman Het uitzicht op de
wereld en het nieuwe autobiografische boek De vermiste wereld, notities 1997-2003
van Alstein.

- Guido Eekhaut keert zich in Waarheid en werkelijkheid tegen de versluiering van de
rede, in de handen van het postmoderne denken; uitg. 1Jzer, www.uitgeverij-ijzer.nl.
- Op 12 maart werd de tweede poéziebundel Erlangen 7 (uitgeverij P, Leuven) van Sven
Cooremans in Podiumcafé De Pomp in Hove voorgesteld.

(abonnees kunnen hun activiteiten/publicaties melden op het redactieadres)

Gierik& N v T | 107



Lionel Deflo, hoofdredacteur van collega-literair tijdschrift Kreatief moest
na 38 jaar inzet en creativiteit voor de Nederlandstalige literatuur en haar
auteurs noodgedwongen de boeken sluiten wegens stopzetting subsidiéring.
Heeft er iemand aan gedacht voor die jarenlange inzet te bedanken? Henk
Deleu maakte deze historische foto van Deflo en de laatste Kreatief-jaar-
gang ten huize van Lionel.

BINNENKORT

22 jaar Glerikpoézie
een bloemlezing van 80 dichters
Samenstelling: Frangois Vermeulen en Rose Vandewalle

gebracht als digitale dichtbundel en gratis verspreid
onder de abonnees van het e-zine Stroom
inschrijven kan op het e-mailadres francois. vermeulen@pandora.be

Zaterdag 24 april om 16 uur
foto- en gedichtententoonstelling

Jan Landau & Guy Commerman

Boekhandel Blomberg, Verlatstraat 1, Antwerpen
blomberg@onderneeming.com

Kom kijken naar het ongehoorde, kom luisteren naar het ongeziene
Nadien: glazen der vriendschap

108 | Gierik&a N V T



Nieuw Vlaams Tijdschrift

is te verkrijgen in volgende betere boekhandels

Antwerpen: Dierckxsens-Avermaete, Melkmarkt 17
Standaard Boekhandel, Huidevetterstraat 1-3

Blomberg, Verlatstraat 1

Gent: Boekhandel Limerick, Kon. Elisabethlaan 142, 9000 Gent
Poéziecentrum, Vrijdagsemarkt 36, 9000 Gent

Nieuwscentrum Walry, Zwijnaardsesteenweg 6, 9000 Gent

en in de Co-Libro boekhandels:

Antwerpen: De Groene Waterman, Wolstraat 7 (2 Gieriksterren)

Brugge: Boekhandel De Reyghere, Markt 12 (2 Gieriksterren)

Brugge Sint-Kruis: Boekhandel De Reyghere, Moerkerksesteenweg 186

Gent: Walry, Zwijnaardsesteenweg 6 (1 Gierikster)

Hasselt: Markies van Carrabas, Minderbroederstraat 9-11

Kortrijk: Boekhandel Theoria, O.L.-Vrouwestraat 22 (2 Gieriksterren)

Mechelen: Boekhandel Forum, D. Boucherystraat 10 (1 Gierikster)

Mol: Boekhandel Bredero, Rozenberg 15 (1 Gierikster)

Roeselaere: Boekhandel Hernieuwen, Noordstraat 100

Sint-Niklaas: Boekhandel 't Oneindige Verhaal, Nieuwstraat 17 (2 Gieriksterren)

Tienen: Boekhandel Plato, Peperstraat 22 (1 Gierikster)

Gierik& N v T | 109



UIT SYMPATHIE

. A

LA LA

Handels-, reclame- & privédrukwerk facturen
bestelbons
huisstijlen

Lange Elzenstraat 75 folders

2018 antwerpen omslagen

tel 03/238 88 96 geboorte- & huwelijkskaarten

fax 03/216 99 78 uitnodigingen

E-mail alineadrukk@belgacom.net visitekaartjes
e.a.

UIT SYMPATHIE

/“,

NEURON

SCHOONMAAK
NETTOY AGE

Meir 80 2000 Antwerpen
Tel: 03 231 34 00 Fax: 03 290 56 31

E-mail: neuron@pandora.be

110 | Gierik& N V T



Medewerkers lentenummer 86

Rachida AHALI — volgde de Antwerpse schrijversAcademie, debuteerde met proza
in Gierik & NVT.

Tone BRULIN — acteur, regisseur, toneelauteur, duivel-doet-al, Arkprijs van Het
Vrije Woord.

Guy COMMERMAN - medestichter Gierik & NVT, publiceerde een 10-tal poézie-
bundels, is ook plastisch kunstenaar.

Jan GOVAERT - professor sinologie RUG.

Bert LEMA — publiceerde gedichten in Nieuw Wereld Tijdschrift, Yang, De Brakke
Hond, Dietsche Warande & Belfort, Gierik & NVT, Appel, Letters en Epiloog.

Freek NEYRINCK — zette het figurentheater in Vlaanderen weer op de wereldkaart,
auteur, regisseur, columnist.

Eric ROSSEEL — debuteerde met proza en poézie in Gierik & NVT.

Hannie ROUWELER - (Goor, NL, ° 1951), woont sinds 2004 in Belgié, Limburg. Ze
publiceerde 14 dichtbundels waarvan recentelijk Vogel op steen (Uitgeverij passa-
ge/Groningen). Haar gedichten zijn in meerdere talen vertaald.Thema’s zijn: liefde,
natuur, eenzaamheid en vergankelijkheid.

Sekou SUNDIATA - (°Harlem, USA), poétisch word-singer, musicus, historicus,
schreef monologen met veel ritme en cadans, doceert aan de City’s New School
University in New York.

Wim VAN ROOY - essayist, publicist, vrije denker.
Nicole VERSCHOORE - zie pag. 73 e.v.

Karel WASCH — (°1951, A’dam), publiceerde 4 gedichtenbundels bij uitg. De Beuk,
A'dam. Essays en poézie in Jonas, Trouw, Bres, Gierik & NVT, Appel, Poéziekrant.
Ex-redacteur van Ruim, momenteel redacteur van literair tijdschrift Opspraak. In
1988 publiceeerde hij een biografie over Dylan Thomas.

Foto’s: Jan LANDAU - (°1957) fotograaf: reclameopdrachten, industriéle reportages
(lighthouse: www.landau.be); dichtbundel Het lied van de lens is.m. Guy
Commerman (2000); speelt in trio het repertoire van de Joodse volksdichter
Mordechai Gebirtig; produceerde de C.D.’s Gedachten (humanistische liederen) en
The Road 2 Bobova , Chassidische liederen in hallucinant arrangement
(www.chant.be).

Gierik&a N v T | 111



Jeugdig van hart en geest en literair bedrijvig?
Contacteer Guy Commerman, redactie Gierik & NVT

Misschien kun je wel meewerken
aan de verdere bloei en groei van een literair tijdschrift?

Op het oog

21 dichters voor de 21ste eeuw

(red.: Maarten De Pourq & Xavier Roelens), uitg. P, 2005, Leuven

In deze recente poéziebundel werden o0.a. opgenomen
Sven Cooremans, Jan Geerts, Ruth Lasters, Erik Metsiue en
Reinout Verbeke die allen in Gierik & NVT debuteerden of publiceerden

UIT SYMPATHIE

verviiet@work |

agenda’s
ONTWERPEN, UITVOEREN EN BEGELEIDING VAN belettering
beursstanden
BERKENVELDPLEIN 16 boeken
2610 WILRIIK campagnes
direct mail
TEL/FAX 03 830 15 50 folders
GSM 0476 242 991 handelsdocumenten
E-MAIL vervliet.grco@ skynet.be jaarverslagen
kalenders
kranten
kunstmappen
logo’s
tentoonstellingen
tijdschriften
Bent U geinteresseerd in de optimalisering van uw grafische uitnodigingen
communicatie en uitbouw van een sterk imago, contacteer verpakkingen
ons dan voor een vrijblijvende bespreking. websites

112 | Gierik& N V T



