van de menselijke soort, maar aan overontwikkeling Ontwikkeling wordt als een
structureel probleem gezien, omdat zij gemeenschappen machteloos maakt, het
welzijn verkieint en het leefmilieu vernietigt. D.O. wordt daarom verdacht van
zelfcontradictie. Daarom worden er zowel praktische als theoretische
inspanningen geleverd om alternatieven voor economische ontwikkeling uit te
werken. De aangewezen richtingsverandering daarbij gaat van concurrentie en
‘globale afhankelijkheid’ naar coéperatie en ‘lokale onderlinge afhankelijkheid’."”

Duurzaamheid als verzet tegen ontwikkeling

Alleen in het thuisperspectief krijgt de rechtvaardigheidscrisis een prominen-
te plaats in het debat. Sachs’ conceptuele kritiek op de meest gezaghebbende
definitie van D.O., nl. die van het Brundtland-rapport, laat ons begrijpen waarom.
D.O. wordt er omschreven als “een ontwikkeling die tegemoetkomt aan de
behoeften van het heden zonder de mogelijkheid van toekomstige generaties
om hun behoeften te bevredigen in het gedrang te brengen”. (WCED 1989, 60)
Deze formulering is gebaseerd op de notie tijd, en nodigt aldus uit om naar de
toekomst te kijken. Deze tijdsdimensie krijgt geen tegengewicht in een even
sterke aandacht voor de dimensie ruimte, wat de noden van lokale volkeren
vandaag uit het blikveld doet verdwijnen. “Het is daarom niet overdreven te
stellen dat de gezaghebbende definitie het dilemma van natuur versus recht-
vaardigheid heeft opgelost ten voordele van de natuur. Want twee cruciale
vragen blijven open. Welke behoeften? En: wiens behoeften?” (Sachs 1996, 24)
De wending naar het lokale schept ruimte voor deze vragen.

De problemen van de lokale volkeren in het Zuiden werden scherp aan de -
orde gesteld toen op 1 januari 1994 enkele honderden gewapende indianen de
Zuid-Mexicaanse stad San Christobal de Las Casas bezetten. De opstand in
Chiapas “trok de sluier van vergetelheid weg van die inheemse en rurale
volkeren in het achterland van de globale middenklassen die grotendeels
uitgesloten zijn van de vruchten van de eenwording van de wereld. Zij kunnen
overal gevonden worden, in ontelbare dorpen op alle continenten. Het zijn
boeren en landloze arbeiders, migranten en inboorlingen, de periferie van de
wereldmarkt. Ondanks al hun verschillen delen-ze hetzelfde lot bedreigd te
worden door de-aanspraken van stedelijk-industriéle ontwikkelaars op hun
hulpbronnen.” (Sachs 1997, 22) Wanneer waterbronnen opdrogen, velden
verloren gaan, dieren verdwijnen, wouden inkrimpen, oogsten verminderen...
dan wordt hun levenswijze in haar fundamenten ondermijnd. Die steunt op de
toegankelijkheid tot gemeenschappelijk gedeelde natuurlijke hulpbronnen. Bij
de expansionistische ‘ontwikkeling’ van het industrialisme worden deze ’
zogenaamde ‘commons’ omheind of vernietigd. Voor grote delen van de
‘wereldbevolking betekent dat een door ontwikkeling gecreéerde armoede.
Natuurcrisis en rechtvaardigheidscrisis vallen daarin samen.

17 Het vierde deel van Mander en Goldsmith (1996) ‘Steps Toward Relocalization’ is volledig daaraan
gewijd. Norberg-Hodge geeft daar een overzicht van initiatieven in die richting. Voor een stevige
uiteenZetting zie ook: Daly en Cobb (1994).



Contradicties & alternatieven

.......................................................

In die context krijgt het compromis van D.O. een grimmige bijsmaak, en
‘duurzaamheid’ kan dan niets anders meer betekenen dan weerstand en verzet
tegen ontwikkeling. ‘Extractieve’ ontwikkeling moet stopgezet worden om zowel
de rechten van de natuur als van de volkeren te beschermen. En het scheppen
van duurzame levenswijzen houdt in dat men afstapt van een op accumulatie
georiénteerde samenleving. Daartegenover wordt gepleit voor verregaande
decentralisatie, met democratie op dorpsniveau en federaal georganiseerde
staten, en de erkenning van de ‘morele economieén’ van de volkeren.'® En
daarmee wordt de aandacht gericht op hun wezenlijke mbeddmg in lokale
culturele en ecologische contexten.

Een belangrijk argument daarvoor is dat het eenzijdig doorzetten van het
globale ontwikkelings- en managementsmodel omwille van zijn monopolistisch
karakter, andere mogelijke maatschappelijke antwoorden op de crisis vernietigt.
En dat schept een uitermate gevaarlijke situatie. Zoals biologische diversiteit een
regeneratief potentieel in zich houdt voor het te boven komen van ecologische
problemen, zo is de culturele diversiteit een schatkamer van mogelijk menselijke
antwoorden voor maatschappelijke crisissen. Daarom zou weleens juist vanuit
het Zuiden een. ecologisch duurzame toekomst voor de gehele mensheid
gecreéerd kunnen worden. Martin Kohr, voorzitter van het Third World Network,
wijst erop hoe er op vele plaatsen in het Zuiden nog “grote gebieden (zijn) waar
gemeenschappen in hun levensonderhoud voorzien op manieren die in
overeenstemming zijn met het bewaren van hun cultuur en hun natuurlijke
leefomgeving. Zulke gemeenschappen zijn nagenoeg verdwenen in de
ontwikkelde wereld. Wij moeten de technologische en culturele wijsheid
erkennen en herontdekken van onze inheemse systemen van landbouw,
industrie, wonen, watergebruik en hygiénische verzorging, en geneeskunde. (...)
Die inheemse wetenschappelijke systemen moeten erkend worden in functie
van hun eigen waarden, aangemoedigd, en zo nodig getransformeerd, maar
men moet verhinderen dat zij zouden geabsorbeerd worden door de
modernisering.” (Kohr 1996, 58 en 1995, 68).

‘Overigens mag niet vergeten worden dat tot voor kort het grootste deel van
de mensheid in haar levensonderhoud voorzag via lokale economieén. Zouden
zZij dat echt op een minder afdoende wijze gedaan hebben dan het expansieve
industrialisme? Kritische filosofen laten zien hoe ‘schaarste’ een typisch modern
thema is.?° Juist het projecteren van schaarste op die kleinschalige economieén
lijkt een belangrijk motief in de legitimatie van de expansieve globale economie.
Voorts slaagt de overvioed aan geproduceerde consumptiegoederen erin de

..................................................

18 Dat impliceert tevens de erkenning van het belang van de lokale ‘commons’ (Cf. Whose Common
Future? Special issue of the Ecologist, 23/6, 1993), en is tegengesteld aan het zoeken van
oplossingen in het verder ‘omheinen’ ervan in functie van een beter management (Cf. Lipietz '96: 137)

19 Het Third World Network, gevestigd te Penang in Maleisié, is één van de belangrijkste oppositionele
stemmen op wereldvlak tegen de globalisatiebeweging. Het heeft kantoren in Azié, Afrika en Zuid-
Amerika.

20 Een belangrijke bijdrage werd o.a. geleverd door Ivan Illtch Bij ons werd dat vooral gepresenteerd
door Hans Achterhuis (1988). ‘Schaarste’ is overigens een begrip waarmee het uitgangsdilemma van
dit artikel goed gethematiseerd kan worden. Cf. Peeters 1995 en 1996.

67



-------

fascinatie te binden, maar zij maakt tevens blind voor de keerzijde:
natuurvernietiging en bestaansonzekerheid voor het grootste deel van de
mensheid vandaag. Lokale productie voor lokale consumptie — met gebruik van
lokale hulpbronnen, onder het bestuur en de controle van lokale gemeen- '
schappen, tevens uitdrukking van lokale en regionale culturen en tradities
binnen hun natuurlijke context — lijkt dan toch een realistischer optie te zijn.

Een groeiende groep kleine NGO’s, sociale bewegingen en dissidente
intellectuelen®' vormen vandaag de basis van dit thuisperspectief. Groepen uit
het Zuiden en het Noorden vinden elkaar in de eis dat het Noorden zich moet
terugtrekken uit de exploitatie van de natuur van andere volkeren, zijn beslag op
de totale milieugebruiksruimte moet verminderen en zijn ecologische schuld,
opgestapeld door het overmatige milieugebruik zowel nu als in het verleden,
moet terugbetalen. Voor het Zuiden betekent dat tevens het moeilijke gevecht
tegen de culturele penetratie van zijn samenlevingen, tegen de obsessie voor
moderne technologieén en de fascinatie voor moderne gadgets.

Het voornaamste terrein voor ecologische rechtzetting is dus noch het zuide-
lijk halfrond, noch de gehele aardbol, maar het Noorden zelf. Onder vuur staat
een levenswijze die niet kan veralgemeend worden over de hele aarde, en die
dus fundamenteel oligarchisch is. De armoedekloof is haar inherente schaduw. In
deze benadering wordt de vraag: “hoeveel is genoeg?” dan ook een belangrijk
uitgangspunt. Het komt erop aan de sociale verbeelding te richten op het herzien
van onze doelstellingen, en niet enkel te concentreren op het verbeteren van de
efficiéntie van onze middelen. “Het echte probleem is de totale schaal van de
economie, niet slechts de efficiénte allocatie van hulpbronnen. Efficiéntie zonder
sufficiéntie is contraproductief. De laatste moet de grenzen van de eerste
bepalen.” (Sachs 1997, 22)

Kosmopolitisch lokalisme

_ Het thuisperspectief probeert een nieuw soort rationaliteit voor te stellen om
het dilemma rechtvaardigheid of natuur tegemoet te treden. De verwachting is
dat conserverende samenlevingen in het Noorden ruimte laten voor de bloei van
samenlevingen in het Zuiden, terwijl duurzame levensstijlen van de stedelijke
middenklassen ruimte zouden laten voor inheemse en boerengemeenschappen
om.meer controle uit te oefenen op hun hulpbronnen. Het gaat om een “goed
mondiaal nabuurschap” dat “de eigen thuis opnieuw ontdekt vanuit een
kosmopolitische geest”. (ibid.) In die zin kan er geen sprake zijn van'een terug-
keer naar het verleden, geen idealisering van traditionele samenlevmgen geen
pleidooi voor het herstel van oude provincialismen of goedpraten van lokale

21 De bijdragen in Sachs (Ed.) 1992 en 1993, en in Mander en Goldsmith (Eds.) 1996, vormen een
staalkaart van deze groep. Het laatste werk bevat ook een adressenlijst van organisaties. Zie ook
Ekins 1992, die het nieuwe perspectief bespreekt aan de hand van benaderingen en initiatieven uit
de nominatielijsten van de Right Livelihood Award, een alternatieve Nobelprijs.



Contradicties & alternatieven

........................................................

onderdrukkingsvormen — verwijten die-de wending naar het lokale dikwijls
toegestuurd krijgt. De terugkeer naar de eigen thuisbasis voor zijn levenson-
derhoud dient samen te gaan met het actualiseren van de particuliere beelden
van een goede samenleving die in elke cultuur aanwezig zijn. De zoektocht naar
vreedzame en duurzame coéxistentie vraagt dan zowel om zelfonderzoek door
elke cultuur op zich, als om interculturele dialoog. In een gelijktijdig proces van
confrontatie en synthese kan er gesjreefd worden naar een coherentie die toch
de homogenisatie vermijdt.

Zoals hoger reeds aangegeven kan de idee van de ‘ene wereld’ daarbij niet
zomaar losgelaten worden. In de overgang van een universeel naar een lokaal
perspectief krijgt het globale echter een totaal nieuwe betekenis. Om dat |
duidelijk te_ maken trachten we eerst het basispatroon van beide gezichtspunten
samen te vatten. Het fundamentele onderscheid tussen het universele en het
lokale perspectief kan daarbij gethematiseerd worden aan de hand van de
begnppen extern versus intern. Zij kunnen ook duidelijk maken waarom.
economisme wezenlijk met het eerste verbonden is. -

De betekenisloze blik van buiten

Vanuit het universele standpunt — denk even terug aan het astronauten-
perspectief — wordt er van buitenuit naar de wereld, de natuur, de mensen en de
dingen gekeken. ‘Buiten’ betekent dat het standpunt geen intrinsieke relaties
heeft met de dingen waar het naar kijkt. We kunnen deze verhouding ook
‘neutraal’ noemen, en de bijhorende blik ‘analytisch’. Dingen en mensen worden
uit hun samenhang losgemaakt, en hun plaats in het geheel krijgt iets
willekeurigs. Nog anders gezegd, vanuit een universeel standpunt kan de
bijzondere betekenis van het particuliere niet begrepen worden. De dingen
hebben geen intrinsieke betekenis meer. De consequentie daarvan is dat
universele doelstellingen nog slechts in kwantitatieve termen kunnen
geformuleerd worden - verder, sneller, groter, meer. De wereld verschijnt daarbij
als een willekeurig veld van mogelijkheden. Alles lijkt ‘beschikbaar’ en vrij voor
manipulatie. Alles wordt potentieel tot middel. Daarom wordt efficiéntie het
centrale handelingscriterium. Omwille van deze instrumentele kijk op zowel
mensen als natuur staat een universele visie uitermate open voor dominantie. En
men slaagt er ook nog in om die te rechtvaardigen vanuit goed ogende doel-
stellingen.

Het is belangrijk in te zien dat ook universele standpunten die vanuit een
gevoel voor rechtvaardigheid verdedigd worden, problematisch kunnen zijn. Dat
is bijvoorbeeld het geval voor het standpunt dat de globale economie sowieso
moet groeien om aan ieders noden te voldoen, en dat vooral de kwestie van een
rechtvaardige verdeling van wat geproduceerd wordt het hoofdprobleem is.
Daarbij worden ‘overleven’ en bevrediging van elementaire basisbehoeften —
als voeding, beschutting en gezondheid — gezien als een eerste vereiste
waaraan voldaan moet worden vooraleer er aan verdere vormen van levens-

69



-----

vervulling gedacht kan worden. Deze visie impliceert dat wat iemands basisbe-
hoeften zijn een neutraal gegeven is dat onafhankelijk kan bepaaid worden van
enige culturele context. Daarom kan een rechtvaardige distributie van basisgoe-
deren voorafgaan aan een omvattende oriéntatie op levensvervulling. Dat is een
maatschappij-opvatting die we als ‘economistisch’ kunnen bestempelen.

We stoten hier op een versie van de moderpe mensvisie die het individu met zijn
belangen en interessen vooraf ziet gaan aan elk maatschappelijk verband. Deze
mensvisie vormt de basis van de modeme liberale rechtsstaat, een maatschappe-
lijke ordening die een neutrale houding vooropstelt t.o.v. de opvattingen over ‘goed

leven’ en de voorkeuren van de individuen. Ook indien een aantal aspecten van
'verdelende rechtvaardigheid in mindere of meerdere mate tot de taak van de staat

worden gerekend, zoals in sociaal-democratische of socialistische maatschappij-
opvattingen, blijft de grondstructuur fundamenteel dezelfde. Ook de economische
ordening deelt in deze neutraliteit, of men nu de overtuiging is toegedaan dat het
eerder-planning dan wel de vrije markt is die de beste resultaten oplevert. Kwantiteit
is daarbij de eerste maatstaf, nl. de hoeveelheid geproduceerde goederen en
diensten. De markt wordt dan de plaats bij uitstek waar het goede leven vorm kan
gegeven worden via een ‘vrije’ keuze uit het aanbod. De verhouding van het individu
ten overstaan van de dingen waarmee hij in zijn levensonderhoud moet voorzien, is
echter even extern als de verhouding van de productie tot zijn levensverwachtingen
neutraal is. Het onbevredigende van deze externe verhouding komt tot uiting in de
nooit eindigende consumptiespiraal. Vergeten wordt dat binnen een industriéle
levenswijze ‘goed leven’ reeds ingevuld is, namelijk als consumptie van industriéle
goederen. Met andere woorden, de vraag naar ‘goed leven’ kan nooit oningevuld

blijven. Zij wordt ingevuld vanaf de basis van het levensonderhoud, vanaf de vraag
naar het ‘overieven’.

De funderende betrokkenheid van binnen

Het blijft ontegensprekelijk juist dat overleven een basisvoorwaarde is om
leven in zijn omvattende betekenis mogelijk te maken. Deze logische prioriteit
mag echter niet zo begrepen worden dat eraan voldaan kan worden los van een
visie op goed leven. Wat als een te distribueren ‘goed’ beschouwd wordt, kan
pas duidelijk worden vanuit een context van betekenis die eraan voorafgaat. Ook
grenzen en ‘wat genoeg is’ kan pas. vanuit zulke context bepaald worden. Het
komt er dan ook op aan behoeftenbevrediging te gaan begrijpen vanuit culturele
contexten met hun omvattende visies op goed leven.

Met die wending zijn we eigenlijk al overgestapt naar het lokale perspectief.
We kunnen dat als ‘intern’ kenmerken omdat alles bekeken wordt vanuit een
concrete plaats met zijn concrete natuurlijke en historisch-culturele gegeven-

‘heden die constitutief zijn voor een context van betekenis. Vanuit zulk intern

standpunt wordt er gedacht in reflexieve categorieén. Alles — aarde, natuur,
mensen en dingen — wordt begrepen als op elkaar betrokken. Vandana Shiva
beschrijft dat als een kenmerk van traditionele culturen. “De eenvoudige Indische



Contradicties & alternatieven

........................................................

vrouw die de tulsi-plant vereert, vereert het kosmische gesymboliseerd in de
plant. De boeren die hun zaad behandelen als heilig, zien er de verbinding met
het universum in. Reflexieve categorieén harmoniseren het evenwicht tussen
planeten en planten en mensen. In de meeste duurzame traditionele culturen
werden het grote en het kleine zo verbonden dat grenzen, beperkingen,
verantwoordelijkheden altijd transparant zijn en niet kunnen geéxternaliseerd
worden. Het grote bestaat in het kleine en daarom heeft elke handeling niet
alleen globale maar kosmische implicaties. De aarde vriendelijk betreden wordt
een natuurlijke manier van doen.” (Shiva 1993, 154)

De ervaring dat wat werkelijk van waarde is slechts vanuit een standpunt van
betrokkenheid kan begrepen worden, is voor iedereen herkenbaar. Binnen een
universalistisch denkkader dat zich slechts laat leiden door een objectiverende
manier van kijken, is deze ervaring echter niet meer thematiseerbaar. En de
verwoording ervan vanuit een traditioneel kader lijkt dan betekenisloos, of toch
minstens vreemd. Het is daarom belangrijk dat de ervaring van betrokkenheid
opnieuw een taal, en zo de haar toekomende plaats krijgt.

De ervaring dat alles op elkaar betrokken is leert impliciet iets over de grote
verbanden waarin we staan. Ze leert dat men niet aan een deel kan raken
zonder aan het geheel te raken, dat men geen deel kan veranderen zonder ook
het geheel te veranderen. En dat betekent omgekeerd dat echte antwoorden op
problemen slechts vanuit de samenhang van het geheel kunnen geformuleerd
worden. Universele kennis en wetenschappelijke gegevens kunnen daar zeker
bij van pas komen, en zullen dikwijls onontbeerlijk zijn. Het centrale argument
voor het interne standpunt, en dus voor het lokalisme, is echter dat objectieve
gegevens principieel ontoereikend zijn om er ons handelen door te laten leiden
omdat zij vanuit zichzelf geen betekenis hebben.

- Daartegenover kan volgens Sachs elke lokale visie op ‘goed leven’ een
“venster op de gehele wereld” hebben. “Het tegenovergestelde van de _
heerschappij van universele regels is niet egoisme, maar een grotere capaciteit
tot zelfobservatie. Mensen zijn zelden bewoners van enkel één mentale plaats.
Zij hebben de mogelijkheid om van gezichtspunt te veranderen en met
andermans ogen naar zichzelf te kijken. In feite hebben mensen dikwijls een
veelvoud aan loyauteiten op één en hetzelfde ogenblik. In vele gevallen
combineren zij plaatselijke verworteling met het behoren tot een grotere
gemeenschap " Op die manier kan vanuit een intern perspectief ook het globale
een plaats krijgen. “Eén wereld... (is) de horizon waarin plaatsen hun
ongrijpbaarheid en diepte uitleven. In dat perspectief is ‘één wereld’ geen
blauwdruk voor meer globale planning, maar een steeds aanwezig regulatlef
idee voor lokale actie.” (Sachs 1992, 113)

Vanuit haar visie op traditionele culturen drukt Vandana Shiva de betekenis
van het globale als volgt uit: “De ecologische categorie van het globale geeft
kracht (empowering) op het lokale niveau omdat het elke handeling, elke entiteit
laadt met de grootsheid van het kosmische en het planetaire; en er betekenis

71



72

aan toevoegt. Ze geeft kracht ook omdat precies door het planetaire in het lokale
te belichamen de voorwaarden gecreéerd worden voor lokale autonomie en
lokale controle” (Shiva 1993, 155)

Universalisme als intern perspectief

Het bovenstaande mag niet geinterpreteerd worden alsof het zou gaan om
een keuze tussen moderniteit en traditie in hun zuivere vorm. De echte discussie
heeft plaats tussen een kritisch modernisme en kritische traditionalismen.2 Het
zou dus fout zijn de eigen culturele wortels van het Westen zonder meer
overboord te gooien. Een zelfonderzoek kan uitwijzen dat niet alleen de
pretenties van een extern universalisme eruit voortkomen, maar ook een
humanisme dat getuigt van een reéle betrokkenheid op alle mensen. Dat is het
eigen lokale perspectief van waaruit het gangbare ontwikkelingsdenken onder
kritiek gesteld kan worden. Onder die voorwaarde mag het tevens in de
interculturele dialoog ingebracht worden als kritische oppositie tegenover Iokaal
particularistisch gemotiveerde vormen van onderdrukking.

‘Kosmopolitisch lokalisme’ houdt dan in dat het begrip ‘universeel’ een
betekenis kan krijgen als het vanuit een intern perspectief begrepen wordt. Het
gaat dan om de verwoording van die ervaringen die mensen over geschiedenis
en cultuur heen met elkaar delen. Ervaringen die zeggen wat het betekent ‘mens
te zijn’. Ervaringen waaraan en waarin we elkaar als mensen herkennen en
erkennen, maar die daarin open staan voor de rijke diversiteit waarin aan ‘mens
zijn’ gestalte gegeven kan worden.

Een dergelijke vorm van intern universalisme met openheid voor het particuliere
werd vanuit een Aristotelisch perspectief gethematiseerd door de Amerikaanse
filosofe Martha Nussbaum. Centraal daarin is de argumentatie dat mensen in een
serieuze confrontatie van hun identiteit met de economistische mensopvatting, deze
laatste zullen verwerpen. Indien de overtuiging aanvaard wordt “dat ieder van ons
een levensbepalende opvatting heeft over de persoonlijke identiteit volgens
dewelke eenieder van ons niet alleen maar een ‘dit' en een ‘afzonderlijke’ is (...),
maar tevens een wezen dat door banden van erkenning en betrokkenheid op
essentiéle wijze met anderen verbonden is... (dan) moeten talrijke filosofische
beschouwingen en een groot deel van de economische literatuur over menselijke
motieven en gedrag herschreven worden. Aristoteles vindt dat in werkelijkheid de
zelfzucht veel meer verbonden is met de ander en zich ook met die ander
identificeert dan deze theorieén ons willen doen geloven. Het standpunt dat
tegenover de, laten we zeggen, economische theoretici wordt ingenomen, luidt dat,
zelfs wanneer men een theorie verdedigt die het ‘zelf’ ziet als iets dat in essentie van
anderen geisoleerd is, hij of zij in feite leeft met een andere opvatting, een opvatting.
die men niet kan opgeven zonder een nieuw begrip te formuleren van wat men zelf
i8” (Nussbaum 1991, 28v)

22 Cf. A. Nandy (1987), ‘Cultural Frames for Social Transformation’, in: Alternatives, Vol.Xil: 116
aangehaald in Braidotti e.a. 1994: 112,



Contradicties & alternatieven

........................................................

6. Alternatieve ontwikkeling?

Kunnen we nu stellen dat het thuisperspectief een alternatief model is voor
D.0.?7 In feite past het idee van ‘een’ alternatief model er niet goed in. Het
thuisperspectief is allereerst een ander denkkader voor ontwikkeling dat juist de
diversiteit van het lokale benadrukt. Het antwoord zal dan noodzakelijk bestaan
in een veelvoud aan verschillende ontwikkelingswegen en -stijlen. Dat neemt
niet weg dat het denkkader zelf verder kan uitgewerkt en gespecifieerd worden.
Zoals hoger reeds betoogd werd, zal een meer holistische kijk op menselijke
behoeften — behoeftenbevrediging gaan begrijpen vanuit culturele contexten
met hun omvattende visies op goed leven — daarin een centraal element zijn.
Het wordt dan duidelijk dat wat onder ‘basisbehoefte’ moet verstaan worden niet
beperkt kan worden tot het materiéle. En in plaats van een kwantitatief proces,
wordt bevrediging van het geheel aan basisbehoeften dan een kwalitatief
criteriym om een concrete maatschappeluke ordening of evolutie op haar merites
te beoordelen. \

- Een veelbelovend denkkader om op die manier over ontwikkeling te gaan 7
denken is ‘Human Scale Development' van Manfred Max-Neef (1991, 1992)% Het
gaat om een algemene behoeftentheorie die open staat voor culturele diversiteit in
de mogelijke antwoorden, en tegelijkertijd criteria aanreikt voor het opsporen van
maatschappelijke pathologieén. In haar opsomming van negen basisbehoeften
— overleven, bescherming, affectie, verstaan, participatie, ontspanning, creatie,
identiteit en vrijheid — die in alle culturen aangetroffen worden, vertoont ze iets van
wat hierboven met ‘intern universalisme’ werd bedoeld. De behoeften zijn universeel
maar de wijze van bevrediging is divers. Een cultureel systeem als geheel dient
daarbij een antwoord te bieden voor het geheel aan basisbehoeften, en overleven
is daar — hoewel prioritair — slechts één van.

De structuralistische benadering

De vraag naar alternatieve ontwikkeling kan verder gekaderd worden aan de
hand van het onderscheid dat D. Sheth gemaakt heeft tussen de alternatief
structuralistische en de alternatief normativistische benadering.?* Met de laatste
wordt de meer holistische kijk op menselijk welzijn bedoeld die hier beschreven
werd als het thuisperspectief, met zijn gerichtheid op menselijke praktijken en
accentuering van het belang van levensstijlen. In tegenstelling daarmee focust
de structuralistische benadering op de rol van mondiale economische structuren
in de problemen van verarming en ontwikkeling. Bedoeld worden vooral een
aantal neo-marxistische benaderingen die een gedifferentieerde analyse

..................................................

23 ‘Human Scale Development’ (Max-Neef 1991) is het resultaat van een onderzoeksproject van
CEPAUR (centrum voor ontwikkelingsalternatieven) in Chili en de Dag Hammarskjéid Stichting in
Zweden. Eerdere versies verschenen in 1986 in het Spaans, en in 1988 als speciale nummers van
Development Dialogue.

24 D.L. Sheth.(1987), ‘Alternative Development as Political Practice’; in: Alternat/ves Vol.XH: 155-71
(wordt besproken in Braidotti e.a. 1994: 107-16.



presenteren van het wereldkapitalisme en zijn impact op de landen van het-
Zuiden. De dependentietheorie van mensen als André Gunder Frank, de
centrum-periferietheorie van Samir Amin, en meer recent de wereld-
systeemanalyse van de groep rond Immanuel Wallerstein vallen daaronder.?

Vermits de problemen hoofdzakelijk als structureel worden gezien, dienen
antwoorden allereerst structureel van aard te zijn. De vraag welk soort
tussenkomsten in het transformatieproces van het wereldkapitalisme mogelijk
zijn, zit ingekapseld in uiteenzettingen over “objectieve krachten die onver-
biddelijk toewerken naar een intensivering van de crisis, en daarbij het in elkaar
storten van het kapitalistische wereldsysteem versnellen, in wiens plaats — zo
wordt gehoopt — iets als een socialistisch wereldsysteem komt”. (Sheth 1987,
159) Dat socialisme op wereldschaal is zeker nog niet voor morgen. Het komt er
dan nu op aan om binnen de speelruimte die er is de keuzemogelijkheden voor
de toekomst te versterken. De globale economie wordt daarbij als een niet, meer
terug te schroeven gegeven beschouwd — wat trouwens ook niet wenselijk
gevonden wordt. “De uitdaging bestaat er vandaag in een verzoening tot stand te
brengen tussen de onderlinge afhankelijkheid die de mondialisering met zich
meebrengt, en de ongelijkheden in macht ten overstaan van deze
mondialisering waardoor de verschillende sociale partners (de arbeiders van de
verschillende economische sectoren) met een zogenaamd ongelijke
competitiviteit (t.0.v. het kapitaal), evenals de verschillende nationale partners
gekenmerkt worden.” (Amin 1995, 129-30) Acties moeten gericht worden op
maatregelen en vormen van staatsmanagement op dat mondiale niveau. Het
compromis tussen arbeid en kapitaal in het Noorden na WO |l dat gunstig was
voor zowel economische groei als het delen in de welvaart door de arbeiders,
moet nu nagestreefd worden op wereldvliak.?®* Om dat af te dwingen moeten alle
anti-systemische sociale krachten gebundeld worden.

Samir Amin stelt tegenover het “globale kolonialisme” met zijn liberalistische
mythes “de constructie van een tegenproject dat humanistisch, universalistisch
en democratisch is en dat de verschillen (maar niet de ongelijkheden)
respecteert. De verwezenlijking.van zo’'n project omvat de opbouw van een
mondiaal politiek systeem dat niet in dienst staat van de wereldmarkt maar het
kader vastlegt waarbinnen deze mag werken, te vergelijken met de nationale
staten die ook niet de ruimte van de ontplooiing van de nationale markt waren,
maar wel het sociale kader van deze ontplooiing.” (1996, 108) Dat mondiaal
politiek systeem zou o.a. verantwoordelijk zijn op volgende vier domeinen: de
organisatie van een globale ontwapening; de organisatie var een meer
rechtvaardige toegang tot het gebruik van de aardse hulpbronnen via een
mondiaal fiscaal systeem; het door onderhandelingen tot stand brengen van

25 Zie: A.G. Frank (1967), Capitalism and Underdevelopment in Latin America, Monthly Review Press,
New York; S. Amin (1974), Accumulation on a World Scale: A Critique of the Theory of
Underdevelopment, Monthly Review Press, New York; S. Amin, G. Arighi, A.G. Frank, |. Wallersteln
(1982), Dynamics of Global Crisis, Monthly Review Press; M. Saey (19986), Werefd-Systeem Analyse.
Een antwoord op 1968, IMAVO, Brussel.

26 Zie hiervoor ook Lipietz 1997.

ppppp



Contradicties & alternatieven

soepele en open, maar gecontroleerde economische verhoudingen tussen de
ongelijk ontwikkelde streken van de wereld, met afbouw van technologische en
financiéle monopolies; -de verbetering van het interstatelijk politieke systeem van
de VN als aanloop tot de oprichting van “een wereldparlement dat in staat is de
eisen van het universalisme (rechten van het individu, van de gemeenschappen
en van de volkeren, politieke en sociale rechten, enz.) te verzoenen met de
diversiteit aan historische en culturele erfenissen”. (Amin 1995,132)

De kritiek op de structuralistische benadering slaat allereerst op haar
economistische denkkader. Het verschil met de normativistische benadering is
daarin duidelijk principieel, zoals volgende uitspraak van Samir Amin aantoont.
“Men moet vertrekken van deze banale evidentie: de wereld is terzelfder tijd één
en vol verscheidenheid. Maar opgelet, de verscheidenheid is niet enkel — of
zelfs hoofdzakelijk — cultureel. Als men op deze verscheidenheid de klemtoon
legt, schuift men de belangrijkste op het achterplan, nl. de verschillen in de -
posities die ingenomen worden binnen de economische hiérarchie van het
gemondialiseerde kapitalisme.” (Amin 1996,107v) De structuralistische analyses
hebben ontegensprekelijk veel inzicht bijgebracht in factoren die de voort-
durende verslechtering van de economieén van het Zuiden mee bepalen. De
notie van een ontwikkeling die gebaseerd is op modernisering met sterke
economische groei wordt echter niet fundamenteel in vraag gesteld. Vanuit een
terechte bekommernis voor de rechtvaardigheidscrisis lijkt de ecologische crisis
dus niet dezelfde aandacht te krijgen. Onze twijfel aan de mogelijkheid om
binnen -een economistisch kader uit het dilemma van de crisis te geraken, blijft
hier gelden.

De focus op het structurele brengt bovendien een vorm van blindheid mee
voor de nood en de mogelijkheid aan veranderingen op lokaal en op interme-
diair viak. Met de nadruk op de rol van mondiale instellingen loert tevens het
democratische tekort van het expertendom en het technocratische management
— ook bij instituties met vertegenwoordigende democratie. De problemen die
boven aangehaald werden bij de ‘bespreking van de idee van een globaal
ecologisch management, keren hier terug waar het gaat om globale
economische regulering. Daartegenover erkent het thuisperspectief wel de
globaliteit van de problemen, maar verstaat de taak die daaruit volgt als “een
‘culturele inspanning om de hegemome van de heersende Westerse waarden af
te schudden en zich geleidelijk terug te trekken uit de ontwikkelingsrace” (Sachs
1993,11), en wel als enige mogelijkheid om beide kanten van het crisisdilemma
te behartigen. De twee wegen hoeven daarom nog niet exclusief te zijn in alle te
ondernemen acties en maatregelen — aan bepaalde vormen van regulering op
het globaal niveau valt vandaag, gegeven de mondialisering, niet te
ontkomen —, “maar zij verschillen fundamenteel in perspectief”. (ibid)

Bottom-~up

De nood aan democratisering van de mondiale instellingen is voor elke
alternatieve visie op ontwikkeling een evidentie. Vanuit een lokaal perspectief

75



betekent dat echter allereerst dat de centraliserende richting van de huidige
internationale instellingen, waarbij rechten bedeeld worden vanuit een steeds
hoger en dus meer verwijderd niveau, niet versterkt mag worden. Vandana Shiva
pleit bijvoorbeeld voor een laterale expansie van besluitvorming, gebaseerd op
de rechten van lokale gemeenschappen. “De wortels van de ecologische crisis
op institutioneel viak liggen in de ontvreemding van de rechten van lokale
gemeenschappen om te participeren in milieubeslissingen. De omkering van
ecologische aftakeling 'vraagt om versterking van lokale rechten. Elke lokale
gemeenschap, toegerust met rechten en verplichtingen, constitueert een nieuwe

" globale orde voor milieuzorg. (...) Het ‘globale’ moet toetreden tot het lokale, want

het lokale leeft met de natuur, terwijl het ‘globale’ enkel bestaat in de kantoren
van de Wereldbank/IMF en de hoofdkwartieren van de MNO’s. Het lokale is
overal. De echte ecologische ruimte van de globale ecologie is te vinden in de
integratie van alle plaatsen. Het ‘globale’ in zijn globaal bereik is een politieke,
geen ecologische ruimte.” (Shiva 1993,155) Om diezelfde reden mag het globale
of mondiale ook geen economische ruimte zijn.

Het thuisperspectief maakt duidelijk dat de wereld als politieke ruimte, als
ruimte waarin mensen elkaar in vrijheid kunnen ontmoeten, slechts van onder uit
— bottom-up — gestalte kan krijgen. Voorwaarde daartoe is dat lokale volkeren
allereerst het recht krijgen te bestaan vanuit en door hun eigen plaats in die
wereld. En het herzien van de levenswijze in het Noorden is daar
onontkoombaar mee verbonden. Een ‘duurzaam bestaan kan pas dan een
solidaire opdracht worden.

Bibliografie

Achterhuis, H.
1988 Het rijk van de schaarste Ambo Baarn.

Amin, S.

1995 Les conditions globales d’'un developpement durable. In: Quel développe-
ment durable pour le Sud?, Alternatives Sud, Vol.ll/4: 135-59.

1996 De uitdaging van de mondialisatie. In: Vlaams Marxistisch Tijdschrift, jg.30:
105-8 (kortere versie van Amin 1995). -

Barnet, R., Cavanagh, J.
1996 Electronic Money and the Casino Economy. In: Mander, Goldsmlth (Eds.)
360-73.

Barrameda, M.C.C.
1995 Le dévelopment durable: une perspective historique et theormque in:

Quel développement durable pour le Sud?, Alternatives Sud, Vol. II/4 27-
45.



Contradicties & alternatieven

........................................................

Braidotti, R., E. Charkiewicz, S. Hailisler, S. Wieringa
1994 Women, Environment and Sustainable Development, London: Zed Books.

Chambers, R. ) ‘
1987 Sustainable Livelihoods, Environment and Development Putting Poor

People First. In: Institute of Development Studies Discussion Paper No.
240, University of Sussex.

Chambers, R.

1992 Sustainable Livelihoods: The poor’s reconciliation of environment and
development. In: P. Ekins, M. Max-Neef (Eds.), Real-life Economics..
Understanding Wealth Creation. Routledge, London/New York: 214-30.

Clark, W.C. '
1989 Managing Planet Earth. In: Sc:entlffc Amencan vol. 261 september

Daly, H.E. .
1993 The Perils of Free Trade. In: SCIentIfIC American, November. Herdrukt als:

Free Trade: The Perlls of Deregulation. In: Mander, Goldsmlth (Eds.): 229-
38.

1996 Sustainable Growth? No Thank You. In: ibid.: 192-96.

Daly, H.E., Cobb, J:B. Jr.
1994 For the Common Good. Redirecting the Economy toward Community, the
Environment, and a Sustainable Future. 2de editie, Beacon Press, Boston.

Deblonde, M.
1996 Het milieu-debat in Nederland In: OIKOS jg.1, nr.1: 80-84.

Ekins, P.
1992 A New World Order. Grassroots movements for global change
Routledge, London/New York.

Gimeno, P., Weiler, R., Holemans D. (Red.)
1996 Ontwikkeling en duurzaamheid. VUBPress, Brussel.

Goldsmith, E.

1996a Quand les firmes transnationales imposent leur loi. Une seconde
jeunesse pour les comptoirs coloniaux.
In: Le Monde diplomatique, avril, no.505: 18-19.

1996b Wereldhandel en milieu. In: Gimeno e.a.: 113-32.

Gorz, A. o
1992 Political Ecology: Expertocracy versus Selflimitation
In: New Left Review, nr.202: 55-67.

Hawken, P.
1993 The Ecology of Commerce: A Declarat/on of Sustainability.
Harper Business, New York.

Houtart, F. ' ]
1994 De mondialisering van de ekonomie. In: Kering, jg.19, nr.8: 11-22.

77



Khor Koh Peng, M.
1995 La crise mondiale de I'environnement: une perspective du Tiers-Monde. In:

" Quel développement durable pour le Sud?, Alternatives Sud, Vol.I/4; 47-69.
1996 Global Economy and the Third World. In: Mander, Goldsmith (Eds.): 47-59.

Rorten, D.C.
1996 The Failures of Bretton Woods. In: Mander, Goldsmith (eds.): 20-30.

Lehman, K., Krebs, A.
1996 Control of the World’s Food Supply. In: Mander Goldsmith (Eds.): 122-30.

Lipietz, A.

1996 Het omheinen van de ‘Commons’. Mllleuonderhandellngen in een
benadering toegespitst op het Noord-Zuidconflict. In: Gimeno e.a.: 133-67.

1997 De verhoudingen tussen kapitaal en arbeid bij de aanvang van de XXiste
eeuw. In: Oikos, jg.1, nr.2: 38-69.

Mander, J., Goldsmith, E. (Eds.) |
1996 The Case Against the Global Economy, Sierra Club Books, San Francisco.

Maréchal, J-P.
1996 De la responsabilité des états dans la protectaon de la nature. L écologie

de marché, un mythe dangereux. In: Le Monde diplomatique, octobre,
no.511: 26-27.

Max-Neef, M.A.
1991 Human Scale Development Conception, Application and
Further Reflections. The Apex Press, New York/London.
1992 Development and human needs.
In: P Ekins, M. Max-Neef (Eds.), Real-life Economlcs Understanding
Wealth Creation.
Routledge, London/New York: 197- 213,

Mies, M., Shiva, V. )
1993 Ecofeminism, London: Zed Books.

Mitlin, D.

1992 Sustainable Development: A Guide to the therature In: Environment and
Urbanization, Vol. 4/1: 111-24.

Norberg-Hodge, H.
1996 Shifting Direction. From Global Dependence to Local Interdependence
In: Mander, Goldsmith (Eds.): 393-406.

Nussbaum, M.

1991 Politieke dieren: Aristoteles over de natuur en het menselijk bedrijf.
Stichting Pierre Bayle-lezing, Rotterdam/Anthos, Baarn.

1993 Non-Relative,Virtues: An Aristotelian Approach.
In: M. Nussbaum A. Sen (Eds.), The Quallty of Life. Clarendon Press,
Oxford: 242-69.



Duurzame ontwikkeling.

.........................................

Peeters, J. ‘

1995 Links, zacht en vernaculair. Overwegingen bij Otto Ullrichs pleidooi voor
een subsistentie-economisch alternatief.

: In: Kritiek Nr.27: 130-60. '

1996 Leven naar menselijke maat. Otto Ullrlchs antwoord op de moderne
schaarste. In: F. Janssens, U. Melle (ed.), Voeten in de aarde.

Radicale groene denkers, Hadewijch, Antwerpen Jan van Arkel, Utrecht:
57-94.

Pezzey, J.
1989 Economic Analysis of Sustainable Growth and Sustainable Deve/opment

. World Bank Environment and Development Department Working Papers,
No. 15, Washington DC.

Redclift, M.

1987 Sustainable Development: Exploring the Contradictions,
Routledge London/ New York. :

Sachs, W. (Ed.)

1992 The Development Dictionary. A Guide to Knowledge as Power,
Zed Books, London/New Jersey.

1993 Global Ecology. A New Arena of Po/ltlcal Confllct

' Zed Books, London/New Jersey.

Sachs, W.
1992 One World. In: Sachs (Ed.): 102-15.

1993 Global Ecology and the Shadow of ‘Development'. In: Sachs (Ed  3-21
1996 Dynamics of Development. In: Resurgence Nr.179: 22-24,
1997 What Kind of Sustainability? In: Resurgence Nr. 180: 20-22.

Sale, K. .

1985 Dwellers in the Land: The B/oreglonal Vision. Sierra Club Books, San
Francisco. .

1996 Principles of Bioregionalism. In: Mander, Goldsmith (Eds.): 471-84.

Shiva, V.
1993 The Greening of the Global Reach. In: Sachs (Ed.) 49-56.

Sintubin, 8.
1996 Vrijhandelszones: ondememmgsparaduzen In: De Gids op
Maatschappelijk Gebied, jg.78: 960-63.

Toussaint, E.

1995 Mondialisering van het kapitaal, financiarisering van de economle err de
schuldenlast. In: Kodewes-bulletin, nr.15; 6-27.

World Commission on Environment and Development (WCED)
1987 Our Common Future, Oxford University Press. Vert.: Onze aarde morgen,
Lannoo, Tielt, 1989.

Worster, D.
1993 The Shaky Ground of Sustamabmty In: Sachs (Ed.) 32-45,

79



Jef Peeters is doctor in de wetenschappen en licentiaat wijsbegeerte. Hij
doceert o.m. ethiek en sociale filosofie aan de Katholieke-Hogeschool Leuven
Hij is voorzitter van de Studiegroep Groene Filosofie en publiceerde over het
werk van de Duitse groene technologiecriticus Otto Ulirich.

------

......



