Het Milieuoptimisme

ULLRicH MELLE

Er is sinds kort sprake van een nieuwe optimistische golf in het milieudebat.
Volgens de Amerikaan Gregg Easterbrook, één van de vooraanstaande nieuwe
milieuoptimisten, zijn wij wat de milieuproblematiek betreft in de huidige tijd
getuigen van een fundamentele, vérstrekkende verandering ten goede. “De
Westerse wereld staat thans op de drempel van de grootste ecologische her-
nieuwing die de mensheid heeft gekend, ja misschien de grootste die de aarde
heeft gekend.” (Easterbrook: xvf) -

Het optimisme van de nieuwe milieuoptimisten is niet een louter strategisch
optimisme, een psychologisch pepmiddel om de strijd tegen de milieuvernietiging
vol te houden. Er zijn volgens de milieuoptimisten goede redenen om optimistisch
te zijn. Een nuchtere en zakelijke analyse van de milieuproblematiek toont immers
aan, zo stellen zij, dat de uitzichten voor onze soort en voor de aarde veel beter
zijn dan het ecoalarmisme het voorstelt. Wij en de natuur staan geenszins aan
de afgrond. De reéel bestaande problemen zijn beheersbaar en oplosbaar als
men tenminste bereid is tot een, minder dogmatische en een meer rationele,
pragmatische en flexible benadering. De milieubeweging en het milieuprotest
zijn, zo stellen de milieuoptimisten, verstard in analyses, opvattingen en houdingen
die niet meer stroken of zelfs nooit strookten met de realiteit. Daarom is het volgens
de Amerikaanse milieuoptimist Ronald Bailey hoogtijd voor een tweede golf van
de milieubeweging en het milieuactivisme. Het is tijd voor een modern, slim en
flexibel milieuactivisme (“a modern smart environmentalism”). (Bailey 1995: 5)2

1 ‘Milieuoptimisme’ is de Nederlandse vertaling voor het Engelse ‘environmental optimism’ en het Duitse
‘Oko-Optimismus’. Mijn kennis van het milieuoptimisme steunt voornamelijk op de in dit artikel
geciteerde werken, allen uit 1995, van de Amerikanen Gregg Easterbrook en Ronald Bailey, en van de
Engelse milieujournalist Richard D. North. In Duitsland verscheen in 1996 het boek Oko-Optimismus
van Dirk Maxeiner en Michael Mirsch, vroeger redacteurs van het veelgelezen miligutijdschrift Natur.
Het tijdschrift zelf, dat sedert 1981 verschijnt en gedurende vele jaren bijzonder nadrukkelijk de eco-
alarmistische boodschap verspreidde — de lectuur van Natur heeft me nogal wat slapeloze uren
bezorgd —, heeft zich verregaande bekeerd tot het milieuoptimisme.

2 Zoals de titel van het door C. Ronald Bailey uitgegeven boek aankondigt, worden in dat boek tien
grote milieuproblemen door topwetenschappers volgens de laatste stand van de wetenschappelijke
kennis in kaart gebracht.

Oikos 5, herfst 1997



Ullrich Melle

In het volgende zal ik het milieuoptimisme vooral bespreken aan de hand van
het lijvige boek van Gregg Easterbrook. Zijn boek bevat een omvattende en goed
gedocumenteerde argumentatie voor de nieuwe kijk op en de nieuwe houding
tegenover de milieuproblematiek. Interessant is vooral zijn poging om het
milieuoptimisme te funderen in een natuurbeeld dat duidelijk is beinvioed door
de dynamische of evolutionaire ecologie, het nieuwe paradigma in de ecologie.
Easterbrook beschouwt zichzelf als een ‘liberal’, wat naar de Europese politiek
vertaald betekent een ‘progressief iemand’. Hij staat geenszins vijandig
tegenover de milieubeweging, het milieuprotest of de milieupolitiek:* Volgens
hem behoort de milieubeweging tot de meest positieve sociale ontwikkelingen
van de twintigste eeuw. De milieupolitiek en de milieubescherming zijn volgens
Easterbrook één van de grootste successen van de naoorlogse sociaal-democra-
tische welvaartsstaat. “Amerikanen en Europeanen leven vandaag in een wereld
waar effectieve invioed ten gunste van het milieu verzekerd is op praktisch elk
niveau van het beleid en van de economie. Dat is een schitterende ontwikkeling
voor de samenleving.” (Easterbrook: 370) '

De geschiedenis van
de ecologische bewustwording

Van Rachel Carson tot de Groenen

Het milieuoptimisme pleit voor een radicale verandering in de zienswijze en
benadering van het milieuprobleem. Laat ons daarom voorafgaand aan de _
verdere bespreking van het milieuoptimisme kort het onstaan en de ontwikkeling
van het milieubewustzijn schetsen. Als het beginpunt van de hedendaagse mi-
lieubeweging wordt algemeen het verschijnen van het boek Silent Spring van de
Amerikaanse marinebiologe Rachel Carson in 1962 beschouwd. Het boek was
een indringende, wetenschappelijk onderbouwde alarmkreet voor de vergiftiging
van het milieu door de massale verspreiding van pesticiden en insecticiden, de
“elixirs van de dood” zoals Carson ze noemde. De mens vernietigt kortzichtig en
met bruut geweld het fiinmazige web van het leven waarvan hij zelf deel uit-
maakt en afhankelijk is. Dat was Carsons kernboodschap.

De met Carsons boek beginnende brede ecologische bewustwording bereikt
een eerste piek in het begin van de jaren zeventig. Slechts één jaar nadat het
nog overheersende wetenschappelijk-technologische optimisme met de landing
op de maan één van zijn meest oogverblindende triomfen had kunnen vieren,
wordt in de V.S. onder voordien nooit geziene publieke belangstelling en

3 Ronald Bailey's boek daarentegen is een project van het Competitive Enterprise Institute en
uitgegeven door The Free Press wat reeds duidelijk te kennen geeft dat het van neoliberale signatuur
is. Richard D. North is dan weer absoluut geen vriend van de Groenen. “De Groenen behoren zoals de
feministen en de socialisten, tot een blaamcultuur die gevaarlijk is en geen hulp biedt omdat zij
onnodig vreugdeloos is terwiji zij niet helpt om oplossingen voor reéle problemen te vinden.” (1995: 3)
Hij spreekt van de Groenen als “despairists” en “doomsters”.



Het Milieuoptimisme

deelname de eerste ‘Earth Day’ georganiseerd. In 1972 verschijnt onder de titel
Limits to Growth het eerste ophefmakende rapport aan de Club van Rome,
publiceert het Engelse tijdschrift The Ecologist zijn Blueprint for Survival en vindt
in Stockholm de eerste ‘United Nations Conference on the Human Environment’
plaats. Aan het einde van de jaren zeventig en in het begin van de jaren tachtig
bereiken de ecologische bewustwording en het milieuprotest een nieuw
hoogtepunt. In verschillende landen ontstaan groene partijen.

Er is sprake van een groene golf.

Het zwaard van Damocles

Kenmerkend voor deze wassende golf van ecologische bewustwording, van
milieuprotest en milieuactivisme is het gevoelen van een apocalyptische bedrei-
ging en van uiterste hoogdringendheid.* Hoe intens dat gevoelen van hoog-
dringendheid wel was, toont de volgende zin uit het voorwoord tot The
Environmental Handbook dat verscheen in januari 1970 ter voorbereiding van -
de eerste ‘Earth Day’: “Eén jaar is ongeveer het vijfde van de tijd die ons nog rest
indien wij nog enige kwaliteit in onze wereld willen bewaren.” (De Bell 1970: XIV)
Om een voorbeeld uit eigen land aan te halen: In oktober 1973 werd aan de KU
Leuven een ‘Ecolloquium’ gehouden waar o.a. Paul Ehrlich een lezing hield. De
referaten werden gepubliceerd in een boek met als titel Het huis staat in brand -
bevolking en bevuiling. In de inleiding van Prof. van Moeseke, de algemene
voorzitter van het colloquium, vindt men deze opmerkelijke zinnen: “Het tot op
heden doodgezwegen kernprobleem der overbevolking in eigen land dient
frontaal aangepakt. Ik meen dat de publieke opinie reeds voldoende werd
gesensibiliseerd voor de brutale dreiging van bevuiling en overbelasting: milieu-
evenwicht en -herstel worden thans universeel als een dwingende noodzaak
aanvaard. In_een brandend huis opent men geen discussie omtrent de optimal
kamertemperatuur maar blust men met wat dan ook. lk ga derhalve stilzwijgend
voorbij aan detailkritiek (0.m. in sommige Belgische bladen) op het Stan-
daardmodel van de Club van Rome, kritiek die niet eens schijnt te beseffen dat
naast het Standaardmodel alternatieve modellen, ditmaal gebaseerd op zeer
onrealistische grondstoffenhypotheses, werden getest — met wezenlijk dezelfde
catastrofale uitslag. Het maakt inderdaad weinig uit of bv. ‘s werelds zinkvoorraad
rond 1985 (huidige verwachting) zal zijn uitgeput dan wel tot 2010 zal reiken.”
(Moeseke 1975: 21)

Het zwaard van Damocles dat boven de mensheid en de planeet hing, heette
‘exponentiéle groei’, verdubbelingsgroei van de bevolking, van het
grondstoffenverbruik, van de productie, van het afval. In 1972 berekende de
Amerikaanse bioloog en neomalthusiaan Garret Hardin in zijn boek Exploring
New Ethics for Survival (1972: 172v) dat een aangehouden bevolkingsgroei van
2% — het percentage van de bevolkingsgroei in 1970 — zou betekenen dat er
gerekend vanaf 1970 na 615 jaar op het hele landoppervlak van de aarde voor

4 Dat gevoelen van hoogdringendheid komt bijvoorbeeld tot uitdrukking in de bekende siogan van
Greenpeace: “No time to waste”.



iedereen nog slechts staanplaatsen zouden zijn, “standing room only (SRO)”". Als
wij de oceanen konden asfalteren, zouden wij de situatie van SRO op het gehele
aardopperviak in slechts 677 jaar bereiken. Stel nu, schrijft Hardin, dat wij door
een onvoorstelbaar geniale uitvinding in staat zouden zijn de hele aardse
materie als voedsel te gebruiken, om zo de hele aardbol in menselijk viees om te
vormen. Bij een aangehouden groeitempo van 2% zouden wij, volgens Hardins
berekening, daarvoor slechts 1557 jaar nodig hebben, dat zijn dus nog een paar
honderd jaar minder dan de tweeduizend jaar sinds de geboorte van Jezus.

Het waren dergelijke- extrapolaties van b'estaande groeitrends die aanleiding
gaven tot het gevoelen dat de mensheid met razende vaart op de afgrond van de
suicide en de ecocide afstevende. De apocalyptische boodschap luidde: verdere
exponentiéle groei van de bevolking, van het grondstoffenverbruik en van de
industriéle productie zal in de zeer nabije toekomst de grenzen van de ecolo-
gische draagkracht van de planeet voorbijschieten met als gevolg een catastro-
fale ineenstorting van zowel het natuurlijke als het menselijke huishouden.

Groen paradigma

In 1980 verscheen het bijzonder sombere rapport Global 2000 dat in
opdracht van de Amerikaanse president Carter werd opgesteld. Het rapport
voorspelde een verregaande verslechtering van de levenskwaliteit van de
meeste mensen tot het jaar 2000 indien de bestaande trends niet radicaal
werden gewijzigd. De groene partijen vertolkten bij hun ontstaan de wijd-
verspreide gevoelens van doem, van hoogdringendheid, van de noodzaak van
een fundamentele koersverandering en trendbreuk. Met het oog op de ecolo-
gische dreiging waarvan de nucleaire dreiging een wezenlijk element was, ging
het volgens de Groenen niet langer om de strijd voor de particuliere belangen
van bepaalde sociale klassen, maar om de strijd voor het overlevingsbelang van
de mensheid en van het leven op aarde als dusdanig. Seveso en Bhopal, de
zure regen en het sterven van de bossen, de vernietiging van het regenwoud,
Three Miles Island en Tschernobyl, Exxon Valdez en Sandoz, het ozongat en het
broeikaseffect: het zijn slechts enkele van de apocalyptische ruiters die op tijd en
stond de mensheid wakkerschudden om de naderende dag van het laatste
oordeel aan te kondigen.

De dreigende apocalyps, zo stelden de Groenen, kan slechts voorkomen
worden als men de industriéle groei-economie aan banden legt en zo viug
mogelijk overstapt naar een kringloopeconomie, een stationair draaiende
economie, als men overschakelt van een economie van het nooit genoeg, van
de onverzadigbaarheid, naar een economie van het genoeg. De radicale
ecologisten eisten niet meer of niet minder dan de complete ontmanteling van de
grote industriéle machine. De mensheid moest afscheid nemen van de moderne
ontwikkelings- en vooruitgangsideologie, die door de ontkenning van natuurlijke
en menselijke grenzen wordt gekenmerkt. De mensheid moest voorgoed breken
met de expansieve dynamiek en de stuurloze, metastatische groei van het
industriéle bestel. Er werd veel gesproken over een paradigmaverandering. Het

---------

---------



Het Milieuoptimisme

....................................

steeds meer, steeds sneller, steeds intensiever, steeds grootschaliger, steeds
ingewikkelder en abstracter, steeds anoniemer, steeds kunstmatiger dat ‘
kenmerkend was voor het paradigma van de industriéle groei-economie -moest
plaats maken voor de waarden, idealen en doelstellingen van het groene
paradigma: kleinschaligheid (“small is beautiful”), decentralisatie, zelfbeheer,
basisdemocratie, kringloopeconomie, aangepaste en zachte technologie,
soberheid, samenhorigheid, verbondenheid met de natuur.

Neoliberale omwenteling

Ook al was er sprake van een groene golf in de eerste helft van de jaren
tachtig, in feite voltrok er zich een heel andere dan de groene revolutie. In plaats
van het groene paradigma vestigde zich wat Ricardo Petrella het paradigma van
de neo-industriéle modernisering of ook het paradigma van de informatie-
maatschappij noemt. De grondslagen van dit paradigma zijn aan de ene kant de
verschillende technologische revoluties op het gebied van de informatie- en
telecommunicatietechnologie, van de bio- en gentechnologie, van de nieuwe
composietmaterialen en aan de andere kant de mondialisering van de
economie, de opening en liberalisering van de markten. Mondialisering,
technologische innovatie, competitiviteit, liberalisering, deregulatie en
privatisering zijn de hoofdwapens van de neoliberale aanval op de verstarde
naoorlogse keynesiaanse welvaartsstaat.

Het neoliberalisme zet zich resoluut af tegen het groene doemdenken en
propageert een nieuw vooruitgangsoptimisme. Er bestaan geen absolute
grenzen die niet kunnen overwonnen worden door menselijke creativiteit en
daadkracht. De ineenstorting van het communisme toont volgens Francis
Fukuyama aan dat het einde van de geschiedenis in zicht is, niet het apoca-
lyptische einde van de zelfvernietiging welteverstaan, maar het einde van de
geschiedenis van de sociale, politieke en economische systemen. De lange
zoektocht van de mensheid naar haar optimale politiek-economische levens-
vorm eindigt met de universele en gelijke erkenning van iedereen in de liberale
democratie en met het universeel geworden streven naar materiéle welvaart in
een mondiaal kapitalisme.

Duurzame ontwikkeling of de grenzen voorbij

Het zogenaamde Brundtlandrapport dat in 1987 verschijnt onder de titel Our
Common Future is een duidelijke uiting van de veranderde tijdsgeest. Het
rapport poogt de milieu- en ontwikkelingsproblematiek optimistisch te
benaderen. Het zet zich duidelijk af tegen de doemvoorspellingen van eerdere
rapporten. “Deze commissie”, zo verkondigt het rapport, “is ervan overtuigd dat
mensen een voorspoediger, rechtvaardiger en veiliger toekomst kunnen
opbouwen. Onze gemeenschappelijke toekomst behelst niet een voorspelling
van een steeds verder voortschrijdend verval van ons milieu, van toenemende
armoede en groeiende problemen in een steeds sterker vervuilde wereld te
midden van steeds slinkende hulpbronnen.” (WCED 1989: 14v)

31



Vi dhd datrdd MISLA LS

Het nieuwe toverwoord is ‘duurzame ontwikkeling’. Het Brundtlandrapport
legt sterk de nadruk op de verstrengeling van het ontwikkelingsvraagstuk met het
milieuvraagstuk. Het uitbannen van de armoede moet volgens het rapport de
hoogste prioriteit krijgen. Hiervoor is echter een nieuw tijdperk van economische
groei vereist. “De wereld produceert thans zevenmaal zoveel goederen als een
klein aantal jaren geleden ~in 1950. Gegeven de snelheid waarmee de bevolking
groeit, zal er vijf tot tien keer zoveel moeten worden gefabriceerd. Dit is alleen al
nodig om het verbruik van fabrieksgoederen in de ontwikkelingswereld op hetzelfde
niveau te brengen als dat in de geindustrialiseerde wereld, tegen de tijd dat de
bevolkingsaanwas zich in de volgende eeuw zal stabiliseren.” (ibid.: 31) De
nulgroei-filosofie werd daarmee voorgoed afgedankt. Het Brundtlandrapport stelt
de universele welvaarts-oriéntering, dus het universele streven naar het materiéle
welvaartsniveau van de rijke industrielanden, niet in vraag. Vandaar dat een
versterking van de economische groei, vooral van de industriéle groei in de
ontwikkelingslanden een absolute prioriteit wordt.

Het Brundtlandrapport kon zo het basisdocument worden voor het
geinstitutionaliseerde milieubeleid in het kader van een kapitalistische
wereldeconomie die tot een steeds grotere unificatie en homogenisering zal
leiden wat verlangens en leefpatronen betreft. Het rapport is de aanloop geweest
tot de zogenaamde ‘Earth Summit’, de VN-conferentie over Milieu en
Ontwikkeling die in juni 1992 plaatsvond in Rio de Janeiro.

Het is kenmerkend voor de veranderde tijdsgeest dat het laatste bericht aan
de Club van Rome uit 1992 de publieke opinie nauwelijks nog kon verontrusten.
Zoals reeds uit de titel De grenzen voorbij. Een wereldwijde catastrofe of een
duurzame wereld blijkt, staat dit rapport in de traditie van het ecoalarmisme. De
grenzen aan de groei waarop het eerste rapport in 1972 wees, zijn volgens het
nieuwe rapport ondertussen op tal van vlakken overschreden: “Het tempo van
het gebruik van veel essentiéle natuurlijke hulpbronnen en van alle mogelijke
vervuilende stoffen is zo groot geworden dat de grenzen van duurzaamheid zijn
overschreden.” (Meadows e.a. 1992: 20) In schril contrast met de groeifilosofie
van het Brundtlandrapport stelt het bericht aan de Club van Rome: “De wereld
van de mens heeft haar grenzen overschreden. De huidige manier van doen is
niet vol te houden. Om maar enigszins leefbaar te zijn moet de toekomst er een
zZijn van een stap terug, kalmer aan, herstel. Armoede is niet te verhelpen door
onbeperkte materiéle groei; het probleem zal moeten worden aangepakt in een
krimpende materiéle economie.” (ibid.: 19)

Het milieuoptimisme

De groene mythe van de eco-apocalyps

Dergelijke sombere analyses en bevindingen worden resoluut tegengesproken
door de nieuwe optimistische tendens-die in het milieudebat opgang maaki.
De groene doemdenkers en analisten, de ecoalarmisten, zijn volgens de



Het Milieuoptimisme

milieuoptimisten in de ban van hun eigen apocalyptische retoriek. Zij hebben het
contact verloren met de realiteit. Volgens de Engelse milieuoptimist Richard D.
North (1995: 97) hebben “de media en de milieuactivisten (...) gedurende twintig
jaar geteerd op ‘milieurampen’. Dat is een uniek modern fenomeen dat
opwindende reportages oplevert, kranten doet verkopen en leden werft voor
actiegroepen. Maar het is in feite een grotendeels fictieve idee.” Een nuchtere, op
de meest recente wetenschappelijke gegevens gefundeerde analyse van de
gekende grote milieuproblemen toont aan dat, hoe reéel deze problemen ook
zijn, hun omvang veel minder dramatisch was en is dan in de ecohysterische
retoriek werd en wordt voorgesteld. Wat de voornaamste doemthema’s betreft

— het broeikaseffect, de vernietiging van de biodiversiteit en de bevolkingsgroei —
zijn alle apocalyptische voorspellingen voorbarig. De dreigingen zijn niet on-
bestaande maar worden mateloos overdreven.

De ecoapocalyps is een groene mythe, een geseculariseerd heilsconcept,
vergelijkbaar met de proletarische revolutie van de marxisten. Reéel bestaande
problemen worden gedramatiseerd; de aandacht wordt selectief uitsluitend
gericht op het slechte nieuws; wetenschappelijke gegevens, stellingen, modellen
en theorieén die binnen de wetenschap zelf een voorlopig, hypothetisch en
heuristisch karakter hebben worden door de groene doemindustrie als
wetenschappelijke bewijzen voor een dreigende catastrofe gepopulariseerd. In
een soort apocalyptische hermeneutiek wordt elke gerooide boom en elk
milieuongeluk een teken dat de dag des oordeels nabij is.

De grootste hinderpaal op weg naar een grotere zakelijkheid en nuchterheid
in het milieudebat is het feit, dat er wat de milieuproblematiek betreft ondertussen
een veelvuldig belang ontstaan is in slecht nieuws, in overdrijving en dramatisering.
Voor de media verkoopt slecht nieuws beter dan goed nieuws. Milieuactiegroepen,
milieuorganisaties, groene partijen, ook een groeiend aantal wetenschappers en
zelfs ondernemers, en een hele milieubureaucratie zullen uit eigenbelang de
neiging hebben om het slechte nieuws in de verf te zetten.® Om de milieuproblema-
tiek in de aandacht te houden, moet zij zo dramatisch mogelijk worden geénsceneerd
op het mediatoneel. Vandaar dat er steeds één of ten hoogste een klein aantal
centrale doemthema’s zijn. Wanneer de voorspelde apocalyps dan uitblijft,
verdwijnen deze thema’s haast onopgemerkt om voor een nieuw ecoschrikbeeld
plaats te maken. De laatste jaren was het broeikaseffect, de opwarming van het
klimaat, het overheersende doemthema. Vroegere doemthema'’s waren de chemi-
sche vergiftiging, de uitputting van de grondstoffen, het sterven van de bossen
en de vernietiging van het regenwoud. Misschien dient zich met de achteruitgang
van de mannelijke vruchtbaarheid reeds een nieuw doemthema aan.

5 “Een commentaar van Greenpeace blijkt verschillende uitstekende journalistieke verdiensten te
hebben. Het onderstreept de mogelijkheid van een ecologische ramp. Het komt vanuit het hart. Het is
kort en begrijpbaar. Het komt van mensen die geen deel uitmaken van het establishment. De media en
Greenpeace zijn het erover eens hoe.de wereld ineen zit. Dingen gaan fout omdat gevestigde
belangen roekeloos zijn, en zij blijven fout omdat gevestigde belangen alles toedekken. Noch de media
noch Greenpeace bekennen ooit dat ook zij gevestigde belangen zijn, met lezers en aanhangers die
geamuseerd en geanimeerd willen worden.” (North 1995: 99)

33



ulirichn Melle

..................................

Het nieuwe optimistische en realistische milieubewustzijn steunt volgens
Easterbrook op drie principes:
1) het verstand en niet het gevoel is het beste instrument om de natuur te
beschermen.
2) Een wetenschappelijk verantwoord inzicht in de aard en omvang van de verschil-
lende milieuproblemen zal de aarde beter dienen dan uitingen van ecopaniek.
3) Om een constructieve alliantie met de natuur te vormen moeten wij leren
denken zoals de natuur, d.w.z. wij moeten de mlheuproblematlek vanuit het
standpunt van de natuur bekijken.®

Denken zoals de natuur

Het laatste principe verwijst naar Easterbrooks natuurfilosofische fundering
van het milieuoptimisme. De natuur zou zich niet erg verontrusten over de door
ons voortgebrachte milieuverstoring. De natuur heeft in haar lange geschiedenis
al veel erger meegemaakt en overleefd. Het door ons veroorzaakte broeikas-
effect b.v. verdwijnt in het niets vergeleken bij de veranderingen van de atmos-
feer en van het klimaat die in de geschiedenis van de aarde herhaaldelijk hebben
-opgetreden. In feite verdwijnt de hele menselijke aanwezigheid op de planeet in
het niets wanneer wij haar plaatsen tegen de achtergrond van de geschiedenis
van de aarde en van het leven op aarde. De menselijke aanwezigheid in de biosfeer
is tot nu toe een vluchtig verschijnsel. Al onze bouwwerken en machines “hebben
een veel kleinere impact op de ecologie dan vele natuurlijke krachten in het ver-
leden en zij hebben veel korter geduurd dan deze krachten.” (Easterbrook: 54)
Terwijl de ecologisten zich hevig verzetten tegen de menselijke arrogantie en
zelfverwaandheid, merken zij niet dat hun voorspelling van een dreigende natuur-
vernietiging door de mens zelf nog een uiting is van menselijke zelfoverschatting.

De geschiedenis van de aarde en van het leven op aarde is een geschiede-
nis van voortdurende, dikwijls catastrofale verandering. Er hebben tenminste tien
massale uitstervingen plaatsgevonden, allemaal door natuurkrachten. Harmonie,
evenwicht, stabiliteit zijn slechts relatief kortstondige overgangsfenomenen in de
natuur. Ondanks talloze gigantische milieurampen die soms een groot deel van
het leven op aarde vernietigden, hebben de natuur en het leven al deze rampen
getrotseerd. Ja het lijkt erop dat ondanks of dankzij deze tegenslagen het leven
steeds krachtiger, sterker, rijker en meer verscheiden is geworden. De natuur
heeft gedurende haar lange geschiedenis geleerd om het hoofd te bieden aan
zure regen, broeikasgassen, klimaatswijzigingen,” ontbossing, straling, uitsterven
van soorten en andere problemen.

6 De drie hoofdboodschapen van Richard D. North (1995: 5) luiden: 1) Onze soort en de planeet hebben
tamelijk goede vooruitzichten ondanks de dramatische bevolkingsgroei. 2) Het welzijn van de
mensheid en van de planeet waarop wij leven hangt eerder af van technische gesofisticeerdheid dan
van ‘luddisme’ (de weerstand en het verzet tegen nieuwe technologieén). 3) De rijke wereld geeft zich
over aan een gevaarlijk idealisme wat de relaties tussen mens en natuur betreft. Ze zou haar dromen
in een betere overeenstemming moeten brengen met de realiteiten van het leven.

7 “De natuur zou giechelen om het hedendaagse idee dat mannen en vrouwen iets schokkend onnatuurlijks
zouden doen door de concentratie van CO2 in de lucht te verhogen.” (Easterbrook: 110)

........

........



Het Milieuoptimisme

...................................

De geschiedenis van de aarde, van de natuur en van het leven toont dat de
natuur veel minder kwetsbaar is en een veel groter herstelvermogen heeft dan
het apocalyptische ecologisme veronderstelt. De natuur is geen stabiel,
evenwichtig en harmonisch geheel. Zij is geen volmaakt maar broos en fragiel
kunstwerk dat wij aan stukken slaan. Wij moeten inzien dat natuurbehoud in de
zin van het behoud van een status-quo in de natuur, in de zin van het behoud
van soorten en ecosystemen, in feite een fundamenteel on- of tegennatuurlijke
en bovendien uiteindelijk tot falen gedoemde doelstelling is.

Het is juist dat de mens die zelf voortkomt uit en deel uitmaakt van de natuur,
een volledig nieuwe factor heeft ingebracht in de natuur: de zelfbewuste, plan-
matige verandering en aanpassing van zijn natuurlijk milieu aan zijn behoeften
en verlangens. In de loop van de geschiedenis van onze soort wordt het natuur-
proces steeds nadrukkelijker bepaald door deze factor. Voor de natuur zelf maakt
het echter geen wezenlijk verschil uit of het CO,-gehalte in de lucht verhoogt
door doelbewust menselijk handelen of door spontane natuurkrachten.®

De verheerlijking van de natuur en de opvatting van de natuur als een
kwetsbaar slachtoffer van menselijke agressie die kenmerkend zijn voor het
apocalyptische en utopische ecologisme, ontkennen of zien naast het geweld
van en in de natuur zelf. Met onze morele maatstaven gemeten is de natuur
allesbehalve volmaakt. Integendeel, gigantische vernietigingen en alledaagse,
alomtegenwoordige wreedheid kenmerken het spontane natuurproces.
Daaraan herinneren betekent niet opnieuw het beeld te willen tekenen van een
vijandige en wrede natuur die door de menselijke meester onderworpen en in
bedwang gehouden moet worden. Easterbrook wil geen afbreuk doen aan de
bewondering en de eerbied voor de grootsheid en levenskracht van de natuur,
maar wel aan een sentimentele verheerlijking op grond van een idyllisch
natuurbeeld. | '

Dynamische ecologie

Het natuurbeeld van Easterbrook is duidelijk beinvioed door de paradig-
maverandering in de wetenschappelijke ecologie. Donald Worster, de bekende
Amerikaanse milieuhistoricus, spreekt van de overgang van een ‘ecologie van
de orde’ naar een ‘ecologie van de chaos’. (1993: 156-170) Het paradigma van
het evenwicht en van de stabiliteit maakt plaats voor het paradigma van het niet-
evenwicht en van de verstoring. |

8 Het door de mens uitgestoten CO, is scheikundig niet verschillend van het door de natuur zelf
uitgestoten CO,. Volgens Bill McKibben (1989) hebben wij door het verhogen van de concentratie van
CO, in de atmosfeer het einde van de natuur voortgebracht omdat daardoor de biosfeer in haar geheel
bepaald en beinvioed wordt door de mens. Volgens Easterbrook is het “een ongelofelijke redenering te
veronderstellen, zoals McKibben en andere commentatoren doen, dat één of andere metafysische
gruwel werd veroorzaakt door een verhoogd percentage CO, in de lucht ten gevolge van een door het.
verstand bepaald handelen en niet van de autonome natuurlijke spontaneiteit, en verder te
veronderstellen dat deze gruwel zo onmetelijk is dat hij de ziel van de natuur aanzet om de aarde
vertwijfeld te ontvluchten.” (Easterbrook: 111)



-----

-----

oooooo

De ecologie van het traditionele ecologisme is gebaseerd op het oude
holistische paradigma van de orde en van het evenwicht. Een oudere versie
daarvan is die van het organische holisme met zijn climaxtheorie. in de jaren
veertig ontstond de ecosysteem-ecologie, de zogenaamde ‘New Ecology’.
Haar theorie van de rijpe ecosystemen en van de ‘homeostasis’, de nieuwe
wetenschappelijke term voor evenwicht, steunde daarbij op het nieuwe
‘cybernetische’ holisme van de systeemtheorie.

Terwijl de meer romantische geesten in de ecologiebeweging hun inspiratie
haalden uit de romantische ecologie van het organische holisme, werd het meer
abstracte, modern-wetenschappelijke, cybernetische holisme van de eco-
systeemtheorie de grondslag voor het moderne verlichte, technocratische ecolo-
gisme.

De ontwikkeling van ecosystemen gaat, volgens de ecosysteemtheorie,
steeds in de richting van meer symbiotische relaties en een hechtere
colperatie. Aan het eindpunt van deze ontwikkeling staat de homeostasis van
het rijpe ecosysteem. De organische structuur heeft wat de biomassa en de
biodiversiteit betreft, haar optimaal niveau bereikt. Het systeem stabiliseert zich
vervolgens op dit niveau door complexe terugkoppelingsmechanismen. Het
ecosysteem is in feite van een groei-economie overgeschakeld naar een
stationair draaiende, een nuigroei-economie.

De impliciete boodschap van de ecosysteemtheorie is dat de mens de-
ontwikkeling van de ecosystemen zoveel mogelijk moet vrijwaren en zo min
mogelijk het complexe evenwicht, de homeostasis van de rijpe ecosystemen
mag verstoren. Een rijp ecosysteem is uitermate kwetsbaar omdat hier alles
met alles is verbonden en elk onderdeel van even groot belang kan zijn voor
de stabiliteit van het geheel. Elke ingreep, elke verstoring kan het hele
systeem doen kantelen. :

Het nieuwe paradigma van de ecologie ontkent dat de natuur een
ontwikkelingsstrategie heeft die gericht is op het evenwicht en de stabiliteit
van een rijp ecosysteem. De natuur kan volgens het nieuwe paradigma best
opgevat worden als een verzameling van plekken en mozaieken van
verschillende typen van habitats, die voortdurend in verandering zijn in tijd
en ruimte, die haast nooit en zeker niet permanent een dynamisch evenwicht
bereiken omdat zij voortdurend door externe invioeden en plotse verstoringen
zoals vuur, stormen, aardbewegingen, droogten, ziekten, parasieten getroffen
worden.

Als voortdurende verandering en niet-evenwicht en dus ook voortdurende
vernietiging kenmerkend zijn voor het natuurproces dan bestaat er in de natuur
zelf geen ecologische norm. Easterbrook spreekt dan ook van “de drogreden
van de ecologische juistheid (“the fallacy of environmental correctness”) en
van de illusie een gegeven toestand te willen en te kunnen bevriezen
(“the illusion of stop-in-place”).




Het Milieuoptimisme

....................................

Sociaal-democratisch natuurbeeld

Als de natuur een en al verandering is en bereikte evenwichten voortdurend
door onvoorspelbare natuurkrachten zelf worden vernietigd, als in de natuur
niets bestendig is, als het menselijke ingrijpen slechts één naast zovele andere
en veel machtigere factoren van verandering en verstoring is, als het verschil
tussen het kunstmatige en het natuurlijke niets betekent voor de natuur zelf, dan
stelt zich de vraag in welke zin nog van een milieuproblematiek en van
milieubescherming gesproken kan worden. Volgens de milieuoptimisten tonen
grondige analyses van de gekende milieuproblemen weliswaar aan dat er
absoluut geen reden is tot ecopaniek en ecohysterie en dat er zich op
verschillende vlakken reeds een positieve trendbreuk heeft voltrokken, maar zij
willen niet ontkennen dat er nog ernstige milieuproblemen bestaan. Op de
achtergrond van het geschetste natuurbeeld kunnen dat echter, zo lijkt het,
slechts problemen voor ons zijn en niet voor de natuur. Niet gelijk welke natuur
kan voorzien in wat wij als menselijke soort met ons enorme aantal voor ons
overleven en voor onze welvaart nodig hebben. Natuur- en milieubescherming
kan dus blijkbaar nog uitsluitend een zaak van menselijk eigenbelang zijn. In
feite beschermen wij niet de natuur maar trachten wij onszelf te beschermen
door de toestand van de natuur waarin wij als soort zijn ontstaan en waarin wij
tot onze dominante positie zijn kunnen opstijgen, zoveel mogelijk te handhaven -
ook tegen het spontane natuurgebeuren in. Tegen de tijd dat de natuur hier op
aarde niet meer aan onze eisen kan voldoen — zij het door ons eigen toedoen,
zij het door een zuiver natuurlijke milieucatastastrofe zoals een botsing met een
hemellichaam of een nieuwe ijstijd — hebben wij misschien op de planeet Mars
een tweede mensvriendelijke natuur kunnen scheppen.

Het is merkwaardig en enigszins verwarrend dat Easterbrook de
milieuproblemen en de milieubescherming niet een zuiver mensgerichte
betekenis geeft. Hij verzet zich tegen de teleologische en normatieve
natuuropvatting van het ecosysteemecologisme om dan op zijn beurt de natuur
als teleologisch, inherent betekenis- en waardevol, ja als moreel en sacraal op
te vatten.® Nadat hij de sentimentele verheerlijking van de natuur heeft
afgewezen, wil hij het geloof in de natuur herstellen op basis van het
dynamische natuurbeeld. De natuur is volgens hem een bron van wijsheid en

...................................................

9 Easterbrook grijpt daarvoor terug op het deisme en de leerstelling van de natuurwetten uit de
Verlichting. “Het deisme stelt dat God niet afwezig is van de aarde, maar zich manifesteert in de
heerlijkheid van de natuur. De studie van de natuur levert het bewijs voor het bestaan van God en is
tevens de weg naar God. De deisten waren sceptisch wat de aanspraken betrof op een direct contact
met God of op wonderen omdat openbaringen niet onderworpen zijn aan een rationele bevestiging.
De natuur is daartegenover overal en onloochenbaar. Niemand kan in twijfel trekken dat de natuur
bestaat en dat zij in haar grootsheid uitstijgt boven de krachten van het menselijke verstand. Wan-
neer de studie van de natuur aantoont dat de natuurlijke wereld wijsheid van een hogere orde bevat
dan de mensheid bekend is, dan was dat voor de deisten een tastbaar bewijs voor het goddelijke.”
(Easterbrook: 127) Volgens de deisten bestuurt God de natuur met behulp van rationele wetten.
Deze rationele orde van de natuur is het model voor de menselijke samenleving. De deisten
omhelsden dus een positief en optimistisch natuurbeeld. Dit natuurbeeld moest in de negentiende
eeuw plaatsmaken voor een door Charles Lyell en Charles Darwin geinspireerd pessimistisch of zelfs
nihilistisch natuurbeeld. : :



-----

ULlXiCcn melire

.............................

waarden. De groei en bloei van het leven op aarde toont ondanks alle tegen-
slagen aan dat er een opwaartse richting is in de voortdurende veranderingen.
Met het ontstaan van leven ontstaat betekenis, zin. Leven is daarom de hoogste
waarde. Leven is heilig. Alles wat leven beschermt en laat groeien, is.goed. De
hoofdmotor van de biologische evolutie is niet de oorlog, maar codperatie en
symbiose. Wij. moeten ons niet beschouwen als “eenzame misbaksels van een
afbrokkelende en doelloze ecologie maar als afstammelingen van een systeem
dat rationeel, vreedzaam en voor de lange termijn is.” (Easterbrook: 139)

De natuur is niet volmaakt. Zij heeft gebreken en gaat gebukt onder haar
eigen tekortkomingen. Veel natuurlijke structuren zijn destructief, veroorzaken
onnoemelijk veel leed.'® Misschien zijn wij met ons verstand in staat de natuur te
helpen. Easterbrook verwijst daarbij naar Teilhard-de Chardin: het menselijke
verstand moet als een rentmeester in dienst staan van de komende fase van de
evolutie. In het nieuwe natuurbeeld zullen “de mensheid en de natuurlijke wereld
als in wezen gelijk gezien worden: beiden vol van beloften, beiden geteisterd
door gebreken. De natuur en de mensheid zullen gezien worden als twee reizi-
gers die samen dezelfde bestemming zoeken — de plaats waar het leven verze-
kerd is en waar het lijden tot een einde komt.” (Easterbrook: 157)

Helemaal aan het einde van zijn boek schetst Easterbrook een visioen van
een nieuwe, utopische natuur die door het menselijk intellect en de technologie
van haar fundamentele gebreken en beperkingen bevrijd is. Het is een natuur
zonder plundering, zonder oorlog, zonder uitsterven, zonder ziekte, zonder
veroudering en dood, een natuur die beschermd is tegen botsingen met
hemellichamen en die kan beschikken over de volledige energieproductie van
de zon. Maar dat is nog niet genoeg. Als leven de hoogste waarde is, als leven
heilig is, als de natuur wil leven, dan kan er geen fundamenteel bezwaar zijn
tegen de transplantatie van leven naar andere planeten, dan is ‘terraforming’ op
Mars en andere planeten een opdracht.

Volgens Easterbrook kunnen mensen binnen slechts 50 miljoen jaren het
hele melkwegstelsel bevolken! Zoals op de laatste bladzijden blijkt, is echter niet
leven, alleszins niet organisch leven, maar bewustzijn het uiteindelijke telos van
de natuurgeschiedenis. Belangrijker nog dan de uitbreiding van de biosfeer is de
uvitbreiding van de nodsfeer. Het losmaken van het bewustzijn van zijn organisch
substraat om het aan een elektronisch substraat te koppelen zou het bewustzijn
bevrijden van de beperktheden van het organische leven. De nodsfeer zou zich
ook naar die delen van de kosmos kunnen uitbreiden waar organisch leven zich
niet kan vestigen. : -

Easterbrook presenteert geen uitgewerkte natuurfilosofie. Zijn natuurbeeld
houdt nauwelijks rekening met.de milieufilosofische discussie over inherente
waarden van en in de natuur, over de relatie tussen natuur en ethiek, over

10 “De natuur brengt vervuilende stoffen, gifstoffen en lijden voort op een schaal die tot nu toe niet door
" mannen en vrouwen werd benaderd tenzij gedurende perdioden van oorlog.” (Easterbrook: 145)



Het Milieuoptimisme

teleologie, enzovoort. Het is daarom niet erg vruchtbaar in te gaan op de tegen-
strijldigheden en de niet verantwoorde vooronderstellingen van het beleden
natuurbeeld en te wijzen op de vragen die het onbeantwoord laat. Wat opvalt is
het sociaal-democratische karakter van Easterbrooks natuurbeeld, dus hoe zijn
sociale en politieke visie zich weerspiegelt in zijn natuurbeeld. De sociaal-
democratische basisconcepten en aspiraties van vooruitgang, welzijn, verbe-
tering, maakbaarheid, solidariteit zijn gemakkelijk herkenbaar in dit natuurbeeld
evenzeer als de poging het paradijs op aarde niet ten koste van de vrijheid te
stichten.” Worster heeft erop gewezen dat de opgang van de ecologie van de
chaos, van de onvoorspelbaarheid en van het niet-evenwicht iets te maken zou
kunnen hebben met het neoliberale tijdsklimaat. Easterbrook omhelst het para-
digma van de dynamische ecologie maar de natuur leert ons volgens hem ook
nog iets anders dan het ‘iedereen voor zich’, dat ‘win or lose’ het fundamentele
levens- en overlevingsprincipe is. De brokstukken van een neoliberale, individualis-
tische ecologie en een sociaal-democratische natuur vol goede bedoelingen
passen echter niet goed bij elkaar.

Trendbreuk

Er is volgens de milieuoptimisten reden tot hoop. De ecoapocalyptische voor-
spellingen zijn tot nu toe niet uitgekomen en zullen vrijwel zeker niet uitkomen,
noch wat het probleem van de overbevolking en de voedselvoorziening'?, noch
wat de opwarming van het klimaat, noch wat de uitputting van de grondstoffen,
noch wat de lucht- en watervervuiling betreft. Behalve de uitgeroeide soorten —
waarschijnlijk veel minder dan altijd wordt gesteld — hebben wij geen onherstel-
bare schade aangericht.

De brede ecologische bewustwording, het milieuactivisme en het milieubeleid
hebben verrassend snel tot een positieve trendbreuk geleid. De milieubeweging
wil niet zien hoe groot haar succes en haar overwinning zijn. Dankzij de milieu-
beweging en het milieuactivisme werd in de loop van slechts drie decennia —
alleszins in de Westerse wereld — de milieuzorg als belangrijke waarde en opga-
ve aanvaard door de publieke opinie, door het beleid en door de industrie. De
positieve gevolgen zijn niet te ontkennen, tenminste als men de ecohysterische
oogkleppen afdoet. Met betrekking tot een aantal grote milieuproblemen zoals de
lucht- en watervervuiling en de bedreiging door synthetische chemicalién
hebben wij, aldus Easterbrook, de piek van de vervuiling en van de bedreiging

€2 8 8000000600008 000 ccecancossssassioannassosesstavsed .

11 Het is enigszins verrassend vast te stellen dat Easterbrooks natuurbeeld en visie op de plaats van
de mens in de natuur nogal wat gelijkenissen vertonen met de visie van Murray Bookchin, één van de
vooraanstaande denkers van de radicale ecologie. Ook volgens Bookchin is de mens geen toevals-
product van de natuur en moet de mens de natuur vervolmaken. De mens zelf is echter nog lang niet
rijp genoeg voor de taak van een omvattende ‘verbetering’ van de natuur. Maar ook Easterbrook
merkt op dat wij de natuur niet kunnen hervormen voordat wij onszelf en onze instituties hervormd
hebben. Eén van deze nodige hervormingen is het verdwijnen van de materialistische levensstijl.

(Cf. Easterbrook: 676. Voor een inleiding in Bookchins natuurfilosofie en antropologie, cf. Jacobs 1996:)

12 “De wereld is geenszins de uitputting van haar vermogen om de mensen te voeden nabij. Het voedsel
kan er zijn, ook als er tien miljard mensen zijn om het te eten. Wat veel minder duidelijk is, is hoe de
armen van de wereld toegang zullen krijgen tot dit voedsel.” (North 1995: 58)

39



ooooo

Vb dhde detwdd SICLALS

reeds achter ons gelaten.'® Bijzonder indrukwekkend is het herstel van de bos-
sen." In de nabije toekomst zouden de Noord-Amerikaanse bossen weer hun
prekoloniale uitgebreidheid kunnen benaderen. Wat het energieprobleem '
betreft, is er evenmin reden tot pessimisme. De overgang naar een industriéle
economie die gebaseerd.is op een verhoogde efficiéntie in energieverbruik en
op hernieuwbare en schone energie, is technologisch ver gevorderd. Waaraan
het nog ontbreekt, zijn de juiste en voldoende krachtige beleidsimpulsen voor de
omschakeling.

Clean-tech

-Het apocalyptisch ecologisme miskent volgens Easterbrook, dat wij thans op
de drempel staan van een technologische revolutie, dat de brute technologie die
kenmerkend was voor de eerste tweehonderd jaar van de industrialisering plaats
maakt voor een radicaal andere vorm van technologie, een veel meer verfijnde,
zachte en schone technologie. In haast alle domeinen van de techniek voltrekt
zich de overgang naar een tijdperk van schone technologie dat veel meer
gebouwd is op hoogontwikkelde kennis dan op brute kracht. Wij laten het tijdperk
van de materiéle stoffen achter ons. Er is in de Eerste wereld op dit moment nog
maar één enkele belangrijke stof waarvan het gebruik per hoofd toeneemt:
papier. De fabriek van de toekomst zal geen geluid maken, geen emissies
veroorzaken, weinig grondstoffen verbruiken en zeer kennisintensief zijn. Onze

productiemethoden zullen steeds meer op die van de natuur gelijken. Dankzij de

enorme hoeveelheid kennis die de biosfeer belichaamt, kan de natuur met een-
minimum aan materie en energie ongelofelijk verfiinde en complexe substanties
en producten voortbrengen. De emissie- en vervuilingsvrije economie ligt,
volgens het milieuoptimisme van Easterbrook, binnen handbereik.

Prioriteiten

De trendbreuk van een vervuilende, mens en natuur bedreigende, grondstof-
fen en energie verspillende productie en technologie naar een schone, duur-
zame, kennisintensieve en wat het verbruik van grondstoffen en energie betreft
spaarzame productie en technologie heeft zich vooralsnog slechts in de Eerste
wereld voltrokken. In de Derde wereld heeft één miljard mensen geen toegang
tot veilig drinkwater en is de in te ademen lucht van meer dan één miljard
mensen gevaarlijk vervuild. Niet één of ander pesticide of het gat in de ozonlaag
zijn de milieuproblemen die thans talloze mensen doden, maar diarree en de
rook van het verbranden van gedroogde koemest. Volgens Unicef stierven in
1993 in de Derde wereld 3,8 miljoen kinderen beneden de vijf jaar aan diarree
door vervuild drinkwater. Dat is wezenlijk meer dan het samengevoegde aantal

13 Volgens North heeft de enorme vooruitgang die de industrie gerealiseerd heeft in het terugdringen
van de vervuiling ertoe geleid dat de indruk is ontstaan bij de milieuactivisten dat er geen grenzen
zijn aan wat voor de industrie mogelijk is. Op die manier heeft juist de gesofisticeerdheid van de
industrie het fundamentalisme van de milieuactivisten aangewakkerd.

14 “Als er met betrekking tot het milieu iets is dat geen probleem stelt, dan is dat het bosbestand.”
(Easterbrook: 417) »



Het Milieuoptimisme

geschatte sterfgevallen door asbest, dioxine, elektromagnetische straling, kern-
afval, PCB’s, residu’s van pesticiden en ultraviolette straling — allemaal milieu-
problemen waarvan mensen in de Eerste wereld wakker liggen. Veruit de meest
belangrijke uitdagingen voor het milieuactivisme in de komende eeuw zijn, aldus
Easterbrook, de verbetering van de milieukwaliteit, de zorg voor de gezondheid,
voor de materiéle veiligheid en voor de mensenrechten van de twee miljard
armsten in de wereld. Er bestaat geen principiéle reden waarom — met de nodige
technische en financiéle hulp — de verdere industrialisering van de Derde wereld
niet zou kunnen doorgaan tot op ongeveer hetzelfde lage niveau van vervuiling
als de industriéle productie in de Eerste wereld thans bereikt heeft.

Waarop het nu en in de toekomst steeds meer zal aankomen, is het stellen
van de juiste prioriteiten voor het gebruik van de beschikbare middelen. Juist
daarvoor staan het ecoalarmisme en de ecohysterie een rationele benadering
en afweging dikwijls in de weg. Easterbrook haalt het voorbeeld aan van de
grote VN-milieuconferentie van 1992 in Rio. Heel de aandacht van de
wereldopinie werd toen gericht op de hypothetische dreiging van een globale
opwarming terwijl ieder jaar acht miljoen kinderen aan water- en luchtvervuiling
sterven. Het lijkt toch wel onbehoorlijk “dat de staatsleiders van de hele wereld
bijeenkomen om tientallen miljarden dollars te voorzien voor de bestrijding van
het broeikaseffect, een speculatieve dreiging, terwijl zij nog geen vinger roeren
om de 7,8 miljoen kinderen te helpen die elk jaar sterven omdat zij onveilig
water drinken en giftige rook inademen?” (Easterbrook: 315) Easterbrook geeft
nog een reeks andere voorbeelden van sociale keuzes omtrent de besteding .
van de beschikbare middelen die rationeel niet verantwoord lijken omdat de
prioriteiten onjuist gesteld zijn. Een doeltreffende oplossing van de bestaande
milieuproblemen vereist een zakelijke kosten-batenanalyse's, een weten-
schappelijk onderbouwde risicoanalyse, zorgvuldige afweging van alternatieven
en realistische oplossingsstrategieén. Hierbij mogen vooral geen irrationele
veto’s gesteld worden met betrekking tot bepaalde technologieén of projecten,
b.v. tegen de gentechnologie of tegen het bouwen van stuwdammen.

Evaluatie van het milieuoptimisme

Wetenschap

De stellingen en argumenten van Easterbrook en andere milieuoptimisten
kunnen niet zomaar als ongegrond en onhoudbaar van tafel worden geveegd
Ze steunen op een nogal indrukwekkende documentatie en een kritische -
evaluatie van de pessimistische cijfers en beweringen met betrekking tot de

15 Een dergelijke kosten-batenanalyse moet wel zo ruim en omvattend mogelijk zijn. North geeft een
mooi voorbeeld. Stel dat — wat te verwachten is — de duurste wasmachine de ecologisch meest
verantwoorde is. Dan moeten wij ook de ecologische schade in rekening brengen die door mensen
veroorzaakt wordt wanneer zij het extra geld verdienen om deze machine te betalen. Moeten wij elke
drie of vier jaar een nieuwe wagen, een nieuwe wasmachine of een nieuwe koelkast kopen om altijd
de schoonste en meest spaarzame technologie te gebruiken? (Cf. North 1995: 176)



.....

W el e s\ dd NAGS ke o &

-------------------------

grote milieuproblemen. Ze zijn een belangrijke uitnodiging voor de milieube-
weging en voor de ecologisten om hun standpunten zelfkritisch te evalueren.
Vooral de radicale ecologisten, die van de principiéle, onophefbare niet-
duurzaamheid van het industriéle bestel overtuigd zijn, die gekant zijn tegen alle
projecten van ecologische modernisering en die willen vasthouden aan het
oorspronkelijke groene paradigma, worden door de milieuoptimisten uitgedaagd.

De milieuoptimisten beweren dat de meest recente wetenschappelijke
gegevens een veel genuanceerder, een minder eenduidig en minder -
apocalyptisch beeld geven van de verschillende milieuproblemen dan de
literatuur van de ecologisten. Er is een groeiende kloof tussen de bevindingen
‘van de milieuwetenschappen en de analyses van de ecologisten. Deze hebben
onvoldoende voeling en contact met het huidige wetenschappelijk onderzoek en
de huidige wetenschappelijke discussie die zich afspeelt in vaktijdschriften en
op vakconferenties. De ecologisten steunen meestal op verouderde wetenschap-
pelijke hypothesen. Zij halen uit de veelstemmige en open-kritische weten-
schappelijke discussie slechts datgene aan wat hun sombere visie en hun
politieke doelstellingen een schijnwetenschappelijke fundering kan geven.

De wetenschap en het gezag van de wetenschap hebben zeker een centrale
rol gespeeld in de ecologische bewustwording en in het ecologisme. Veel
milieuproblemen, maar vooral hun dimensie en hun hoogdringendheid, konden
niet concreet ervaren worden. De mensen moesten dat leren van weten-
schappers en hun abstracte inzichten. De macht en het gezag om de aard, de
omvang en de ernst van de milieuproblemen te bepalen, liggen: grotendeels in
de hand van de wetenschappers.

De interactie tussen wetenschap enerzijds en maatschappelijke
bewustwording, politieke ideologie en beleid anderzijds, is uitermate complex en
problematisch. Er bestaat geen maatschappelijk en ideologisch vacuum waarin
een zuivere wetenschap onfeilbare, objectieve kennis produceert. Het gezag van
de wetenschap kan niet steunen op een onbetwistbare objectiviteit van haar
uitspraken. Het ecologisme mag daarom niet zonder meer het gezag van de
wetenschap inroepen. Het moet zich bevrijden van het sciéntisme. De
wetenschap zelf en het wetenschapsbedrijf, hun macht en gezag, moeten kntlsch
in vraag gesteld worden. Historische, ideologische en feministische
wetenschapskritiek, de herontdekking en herwaardering van andere vormen van
kennis zijn minstens even belangrijk als het volgen van de
milieuwetenschappelijke discussie in de vaktijdschriften.

Technologie

Volgens de milieuoptimisten moet het ecologisme weer aansluiting vinden bij
de actuele stand van de milieuwetenschappelijke kennis. Het ecologisme mag
zich ook niet langer blindstaren op een stilaan achterhaalde vorm van industriéle
technologie. Het moet zijn romantisch geinspireerde technofobie overwinnen en
zich openstellen voor de enorme mogelijkheden van de nieuwe schone



Het Milieuoptimisme

technologieén om een nieuwe codperatieve verhouding met de natuur aan te
gaan. Vele ecologisten stellen zich, gedreven door irrationele angsten, afwerend
en conservatief op tegenover nieuwe ontwikkelingen die juist tot een minder
agressieve en vernietigende relatie met de natuur zouden kunnen leiden.

De enorme snelheid waarmee de technologie zich thans ontwikkelt maakt het
haast onmogelijk om een bepaalde ontwikkelingsstap nog grondig op zijn voor-
en nadelen en de daarmee verbonden risico’s te evalueren. Onze morele
gevoeligheden en onze ethische stelsels capituleren voor de voortdurende
drempeloverschrijdingen in de bio- en gentechnologie. Is het zo irrationeel om
zich te verzetten tegen al die nieuwe wondertechnologieén die de samenleving
worden opgedrongen, niet om de grote problemen van de mensheid op te lossen
maar om winst te maken? Hebben wij echt gekloonde schapen en transgene
gewassen nodig om de honger in de wereld uit te bannen? Als de samenleving
nu eens te kans kreeg-om elk van die ‘brave-new-world’'technologieén echt op
hun waarde te schatten, op hun ecologische, sociale en ethische implicaties! Als
de richting van de technologische ontwikkeling, als de technologische keuzen nu
eens niet overwegend bepaald zouden worden door het winststreven van de
grote kapitaalbezitters! Als wij nu eens echt zouden kunnen nadenken over de
doelen en doelstellingen, over criteria voor een menswaardige, een bevrijdende,
een ecologisch duurzame en verdraagzame technologie! De ecologisten mogen
zich niet laten verleiden door de beloften van ‘clean-tech’ om hun argwaan en
hun kritische houding tegenover de technologische ontwikkelingen zoals zij zich
thans voordoen, op te geven.

Anders gaan leven

Stel dat Easterbrook en de andere milieuoptimisten gelijk hebben en dat de
milieuproblemen worden opgelost door een rationeel, wetenschappelijk onder-
bouwd milieubeleid en door schone productietechnologie, dan zal duidelijk
worden dat achter een groot deel van het milieuprotest, en zeker van het
radicale en apocalyptische milieuprotest, meer schuil ging dan de zorg om de
milieukwaliteit. De ecoapocalyptische boodschap vond zoveel weerklank omdat
zij een diep geworteld ongenoegen met de industriéle groeisamenleving en
misschien zelfs een onbewuste collectieve verwachting dat het slecht zou
aflopen met onze mateloosheid en onze onverzadigbaarheid, leek te bevestigen.
De milieucrisis, zo scheen het velen, was de laatste waarschuwing die wij
mensen van de natuur kregen om op onze stappen terug te keren. Moeder
aarde, zo voelden velen het aan, liet ons door het veelvuldige sterven van haar
kinderen het volgende weten: “Ik kan jullie zo niet langer verdragen en dragen.
Ofwel gaan jullie radicaal veranderen van ingesteldheid en houding, van motiva-
tie en gedrag, ofwel moet ik jullie, om ten minste een deel van mijn andere
kinderen te vrijwaren, laten omkomen” Als de milieuoptimisten gelijk hebben,
dan is het industriéle kapitalisme niet principieel onverzoenbaar met de
ecologie. Easterbrook zelf merkt op — en dat is misschien de meest belangrijke
opmerking in zijn boek — dat het probleem van onze consumentistische
levensstijl zich dan des te nadrukkelijker stelt. Uiteindelijk zal volgens Easter-



V4L 1CI MELLE

R R R N I

brook de poging om de mensen te bevrijden van het consumentisme en het
productivisme de belangrijkste bijdrage van het ecologisme aan de samenleving
zZijn. Als het milieuoptimisme gelijk heeft, dan zullen de morele verandering — de
ontwikkeling tot grotere rijpheid en inzicht en tot een minder agressieve en meer
liefdevolle houding en ingesteldheid — en de vormgeving van een rechtvaardiger
en meer solidaire wereldsamenleving ons niet van buitenaf door de natuur
opgelegd worden. Wij zullen dat uit eigen keuze en discipline moeten totstand-
brengen. - ' :



Het Milieuoptimisme

Bibliografie

Bailey, C.R.

1995 Enviromentalism for the Twenty-First Century. In: R. Bailey (Ed.),
The True Slate of the Planet. Ten of the World's Environmental
Researchers in a Major Challenge to the Environmental Movement.
The Free Press, New York.

De Bell, G. (E4.) A
1970 The Environmental Handbook. Prepared for the First National
Environmental Teach-In, April 22, 1970. Ballantine Books, New York.

Easterbrook, G.

1995 A Moment on the Earth. The Coming Age of Environmental Optimism.
Viking Penguin, New York.

Hardin, G.

1972 Exploring New Ethics for Survival. The Voyage of the Spaceshlp Beagle.
Penguin, Harmondsworth.

Jacobs, R. '

1996 Natuur, geschiedenis en vrijheid. De sociale ecologie van Murray
Bookchin. In: F. Janssens, U. Melle (Red.), Voeten in de aarde. Radicale
groene denkers. Hadewijch, Antwerpen; Jan van Arket, Utrecht: 19-56.

MaxeiEer, D., Miersch, M.
1995 Oko-Optimismus. Metropolitan Verlag, Diisseldorf.

McKibben, B.
1989 The End of Nature. Random House, New York.

Meadows, D.H., Meadows, D.L., Randers, J.
1992 De grenzen voorbij. Een wereldwijde catastrofe of een duurzame wereld.
Spectrum/Aula, Utrecht.

Moeseke, P. van

1975 Bevolking en bevuiling. Zero groei concreet. In: P. van Moeseke,
K. Tavernier (Red.), Het huis staat in brand - bevolking en bevuiling.
Standaard, Antwerpen/Amsterdam. '

North, R.D.
1995 Life on a Modern Planet. A Manifesto for Progress.
Manchester University Press, Manchester.

World Commission on Environment and Development (WCED)
1987 Our Common Future. Oxford University Press. Vert.: Onze aarde morgen.
Lannoo, Tielt, 1989.

Worster, D.
1993 The Wealth of Nature: Environmental History and the Ecological
Imagination. Oxford University Press, Oxford/New York.



Ulirich Melle werkt op het Husserl-archief aan het Hoger Instituut voor
Wijsbegeerte en doceert milieufilosofie aan de KUL.



