Vanuit partic J.perend gezichtspunt

......................................................

Wanneer men ethiek, spiritualiteit, transcendentie, als uitgangspunt neemt
voor duurZzaamheid, kan wellicht ook een begrip als ontwikkeling weer een
vruchtbare rol gaan spelen: ‘duurzame ontwikkeling’, zo ongeveer iets als de
ultieme ellende voor critici als Sachs en vele anderen (die overigens moeiteloos
hun gelijk konden halen in de vertoning van ‘Rio '92’, min of meer het uitvoeren-
de vervolg van ‘Brundtland’). Echter, die kritiek (be-)treft het traditionele concept
van duurzame ontwikkeling, zoals dat geinitieerd is door de Brundtland-commis-
sie. Maar het kan dus ook anders: duurzame ontwikkeling, ja zeker, maar dan
uiteraard niet geinterpreteerd als duurzame economische ontwikkeling, laat
staan als ongeclausuleerde duurzame economische groei. De hele notie van
duurzame economische groei op wereldschaal is niet alleen in zichzelf volstrekt
tegenstrijdig maar bovendien zo ongeveer de definitieve pervertenng van het
duurzaamheidsbegrip. Het lijkt vooral bedoeld als middel om lokale culturen in
ontwikkelingslanden en hun politiek-economische autonomie maar- ook hun
oorspronkelijke culturele systemen af te breken en te vervangen door een (van
oorsprong vooral westers) perspectief van winstmaximalisatie, vrijhandelskapita-
lisme, voortgaande industrialisatie en massaconsumptie'®. Dat is dus de globali-
sering waar Sachs het eerder over had.

Maar er is een onderscheid tussen ontwikkeling en groei, ook in de econo-
mie. Herman Daly (1996) de voorvechter van een steady-state economie, noemt
groei de kwantitatieve toeneming in schaal van de fysieke dimensies van de
economie. Ontwikkeling daarentegen doelt op de kwalitatieve verbetering in
structuur, ontwerp en samenstelling van de fysieke voorraad aan rijkdom die ont-
staat uit betere kennis, zowel inzake techniek als inzake doeleinden. Een groei-
ende economie wordt groter, een zich ontwikkelende economie wordt beter. Een
economie kan zich dus ontwikkelen zonder te groeien (of groeien zonder zich te
ontwikkelen). Een steady-state economie groeit dus niet maar is daarom nog niet
statisch: zij wordt beter (denk aan een bibliotheek die in omvang gelljk blijft maar
wel beter van kwaliteit wordt).

~ Ontwikkeling — mits niet geinterpreteerd als (materiéle) groei maar eerder als
ontplooiing van (inherente) kwaliteit — hoeft dus geenszins verkeerd te zijn (ook
al zegt Sachs dat we geen alternatieve ontwikkeling moeten hebben maar
veeleer een alternatief voor ontwikkeling). En ook hoeft dudrzame ontwikkeling
geen contradictie te zijn, zoals critici van het hele ontwikkelingsparadigma
beweren'’. Echter, het moet dan wel in een heel andere richting gaan: duurzame
ontwikkeling verstaan als kwalitatieve verbetering (Daly), maar dan niet alleen
van de economie maar verstaan als ontplooiing en vervulling van alle aspecten
van het leven, van de gemeenschap van het leven, menselijk en niet-menselijk.
De wenselijkheid daarvan en de mogelijkheid daartoe vallen pas in te zien als er
zicht is op de historische wortels, dat is de destructieve invioed van het gangbare

16 Zie ook Goulet 1990, m. n. p. 36v. Met grote regelmaat kan men onderzoek naar en kritiek op
dergelijke ontwikkelingen vinden in tijdschriften zoals The Ecologist en Resurgence.

17 Zie ook de pleidooien van bijv. Denis Goulet en Rosemary Radford Ruether voor een ander begrip van
‘ontwikkeling’ in het discussieverslag van de IUCN Ethics Working Group Workshop in: Engel and
Denny-Hughes (Eds.) 1994, p. 27wv.

71



model van ontwikkeling, destructief zowel voor de natuur als voor de mens,
zowel in ecologisch als in sociaal-economisch opzicht. Dat is dan de bekende
gedachte dat de natuur- en milieukwestie en de ontwikkelingskwestie op
wereldschaal onlosmakelijk met elkaar verbonden zijn. Ze vormen de
manifestatie van één en dezelfde historische wortel, namelijk een totaal ver-
keerd begrip van ontwikkeling. Daarom is voor een alternatief — in elk geval op
wereldschaal — een dubbele doelstelling nodig: sociale rechtvaardigheid én
bescherming van de natuur (zie-hiervoor ook Engel 1990 en Goulet 1990).
Denis Goulet zegt dat dat hele schisma tussen natuurbescherming en sociaal-
economische rechtvaardigheid slechts schijn is en dat maldevelopment ten
grondslag ligt aan beide problemen: we moeten dan ook op zoek naar een
milieuethiek op wereldschaal die deze normatieve perspectieven met elkaar
verenigt. '

Er is dan ook een coalitie nodig tussen voorvechters van ecologische
integriteit en die van sociaal-economische rechtvaardigheid, tenminste waar het
de niet-westerse wereld betreft. Armoede gaat daar veelal samen met natuur-
aantasting (net zoals, merkwaardig genoeg, in het Westen dat juist het geval lijkt
met rijkdom). Overigens hoeft dat nog niet te betekenen dat armoede ook de
oorzaak is van milieudegradatie: voor het omgekeerde valt evenveel te zeggen.
Het Brundtland-rapport ziet armoede vooral als oorzaak: vandaar de nadruk op
economische groei omdat die de armoede zou kunnen opheffen (en daarmee
dus tevens de milieuaantasting). Maar zo simpel ligt het niet, niet alleen omdat
die laatste veronderstelling op wereldschaal minder vanzelfsprekend is dan een
blik op de westerse wereld zou kunnen doen vermoeden, maar ook omdat het
nog maar helemaal de vraag is of de causaliteit niet eerder in omgekeerde
richting werkt: milieuaantasting als oorzaak van armoede'. Waar dat het geval is
zou economische groei, als oorzaak van milieuaantasting, ons in een soort
vicieuze cirkel doen belanden en juist het omgekeerde bewerkstelligen. Maar
hoe het ook met deze samenhang precies gesteld is, onverminderd geldig blijft
de (retorische) vraag die Denis Goulet in dit verband stelt (1990, p. 44), namelijk
hoe behoud van soorten na te streven valt (ecologische integriteit) als één-
daarvan, de menselijke soort, in grote delen van de wereld ernstige schade
wordt toegebracht (sociaal-economische rechtvaardigheid). Het één kan niet
zonder het ander, en daarin kan men tevens nog een afzonderlijk argument
vinden om duurzaamheid niet te versmallen tot de louter instrumentalistische
interpretatie ervan, namelijk omdat een non-anthropocentrische interpretatie
tevens kan bijdragen tot een aanvaardbare opvatting van mensgerichte
ontwikkeling. ‘ ‘ : -

Maar dat is alleen mogelijk vanuit een perspectief van'gemeenschap of
participatie, zoiets vereist meer dan een louter rationele afweging, gebaseerd op
kennis van feiten inzake een fysieke samenhang, zoals bij reformistische
duurzaamheid. Het vereist een keuze die we maken op grond van een innerlijk

...................................................

18 En, zo zou men daaraan kunnen toevoegen, van conflicten (bijv. inzake de beschikkingsmacht over
water), conflicten die leiden tot viuchtelingenstromen die weer milieudegradatie als gevolg hebben.



Vanuit participerend gezichtspunt

.......................................................

besef, een ervaring, een gevoel dat we als mensen deel uitmaken van de aarde,
en dat niet alleen op het biologische viak. Dat is wat ik bedoel met een partici-
perend wereldbeeld waarin de intrinsieke waarde van de natuurwerkelijkheid,
die dus ook de mens omvat, centraal staat (de zeer sterke vorm van duur-
zaamheid in het schema van Turner). Als dét geldigheid heeft, heeft ook een
participerend, transcenderend, spiritueel duurzaamheidsbegrip geldigheid.

‘Democratie en transcendentie’

Hoe belangrijk zijn democratische principes voor het hierboven geschetste
ontwikkelingsmodel? De critici van het gangbare paradigma laten daarover geen
misverstand bestaan. Steven Rockefeller (1990, p. 17) zegt in dit verband dat
democratie (naast wetenschap en religie) essentieel is als middel tot de
gezamenlijke bevrijding van mensen en natuur, en dat democratische waarden
en procedures daarvoor onmisbaar zijn. Ik herinner nog aan de eerder genoem-
de nota van Aziatische NGO's, en ook Ronald Engel (1990, p. 17) wijst op het
belang van “community-based ecodevelopment” en op de “moral value of
participatory public institutions that function within the constraints of particular
ecosystems”. Democratie dus als tegenwicht tegen de eerder gekritiseerde heil-
loze globalisering van ‘ontwikkeling’ waarbij vooral conformering aan de wereld-
markt wordt nagestreefd, en bedoeld als middel om juist het tegenovergestelde
te bewerkstelligen: zelfbeschikkingsrecht voor mensen vanuit hun specifieke,
plaatsbepaalde en niet slechts cultuur- maar ook natuurgebonden situatie.

~ Dat laatste, het (al dan niet) functioneren van mensen binnen specifieke
ecosystemen, vormde zo’n 25 jaar geleden voor de ‘bioregionalist’ Raymond
Dasmann - indertijd ecoloog bij het IJUCN — het uitgangspunt voor zijn bekende
en nadien veel gehanteerde onderscheid tussen ‘biosphere people’ en
‘ecosystem people’'®. De eersten betrekken hun hulpbronnen van de gehele
planeet: het is de westerse idee van mensen die — in ieder geval wat hun
levensonderhoud betreft — grotendeels afgescheiden leven van de hen
omgevende natuur en daarmee geheel afhankelijk zijn van bijvoorbeeld
wereldhandel en globalisering?. De anderen, die we nog steeds overal op aarde
kunnen vinden maar die toch geleidelijk overheerst dreigen te worden door de
eersten (want hun model brengt de noodzaak tot die overheersing met zich
mee), verkrijgen hun levensonderhoud primair binnen de begrenzingen van
locale ecosystemen. Het beheer van natuurlijke hulpbronnen vindt bij hen plaats
via culturele mechanismen die niet alleen maar een economische maar
bovendien (of bovenal?) een symbolische en sociale betekenis hebben.

19 Tal van publicaties, 0. m. Life-Styles and Nature Conservation (1976), voorts diverse artikelen in The
Ecologist, jg. 6, 1976. Voor een recente behandeling zie het ook in andere opzichten zeer
lezenswaardige artikel van Edward Grumbine 1994. NB: zoals het vervolg aangeeft, wordt de term
‘biosphere people’ door Dassmann in een geheel andere zin gehanteerd dan die waaraan velen in dit
verband onwillekeurig zullen denken.

20 Velen herinneren zich ongetwijfeld nog de tijd dat niet elke groente in elk jaargetijde beschikbaar was
of dat appels uit Zuid-Amerika ondenkbaar waren: een vage rest van ecosysteem-afhankelijkheid.



...........

Daardoor is hun opvatting van het maatschappelijk leven ook veel ruimer dan
alleen betrekking hebbend op de cultuur: het omvat ook, en misschien wel
allereerst, de natuur. De natuur maakt deel uit van hun sociale universum, zij
vormt een onmisbaar onderdeel van de spirituele en sociale weg naar
volwassenheid, naar menswording. Aldus wordt een formidabele barriére
opgericht tegen ongehinderd instrumentalisme. De natuur staat niet zonder meer
‘ter beschikking’: je kunt niet zomaar alles doen met de natuur, overal heengaan,
alles benutten, maar er zijn plaatsen waar je niet mag komen, en zaken waar je
niet aan mag komen. Maar dat is onlosmakelijk verbonden met sociale
participatie, lokale betrokkenheid, eigenlijk zou men moeten zeggen: met
democratie (maar het is nu juist de vraag of wij dat wel verstaan onder
democratie). Verstoort men nu dergelijke lokale structuren — en dat is het
expliciete doel van wat men aanduidt als modernisering en van het afhankelijk
maken van de wereldhandel —, dan ontneemt men de basis aan een belangrijke
grond voor duurzaamheid. Versterkt men deze echter, dan is tenminste een
gerede kans aanwezig dat het omgekeerde althans bevorderd wordt, al was het
maar omdat mensen voorzichtiger omspringen met dat waar ze direct
verantwoordelijk voor zijn en afhankelijk van zijn dan met abstracties aan de
andere kant van de aardbol?'.

Dat geldt natuurlijk niet alleen voor ontwikkelingslanden, het geldt evenzeer
voor onszelf. Het spreekt ook in meer algemene zin immers voor zich dat voor
een ecologisch wereldbeeld participatie niet alleen ecologisch maar evenzeer
sociaal moet worden begrepen. Als het niet werkelijk gedragen wordt door de
direct betrokkenen -die wij zelf allemaal zijn- wordt het niets. Maar een alleen
formeel begrepen democratie is niet genoegq. In (deconstructief-) postmoder-
nistische en sociaal-constructivistische kring is het gebruikelijk om het belang
van democratie vooral te definiéren in termen van procedures, regels en
afspraken, zonder veel aandacht te schenken aan de inhoud. Dat lijkt mij een
fatale vergissing. Want wat voor democratie willen we eigenlijk? Die van een
extreem voortschrijdend individualisme, met een absoluut accent op eigen
vrijneden en eigen rechten die alleen binnen de perken gehouden worden als
ze die van anderen (terzijde: hier dus andere mensen) schaden?2 Of die van

----------------------------------------------------

21 Zie in dit verband ook Peeters 1997, in het bijzonder zijn beschouwing over ‘kosmopolitisch lokalisme’
(p. 68wv.).

22 Het liberalisme, dat deze individuele vrijheid als weinig andere politieke stromingen verabsoluteert, is
een theorie over mensen, en daarbij tevens: mensen die gelijk zijn (bijv. in macht of
geinformeerdheid) en gelijksoortig (bijv. zich in dezelfde context bevindend). Maar in de praktijk zijn
mensen dat niet, laat staan dat niét-menseljke wezens hier een rol zouden kunnen spelen. De
politicoloog Gus diZerega (1996) stelt — overigens in een poging om liberalisme en ecocentrische
ethiek niét als antagonistisch te beschouwen) — dat de liberale ethiek eigenlijk de eenvoudigste
ethiek is die er bestaat: het gaat alleen over procedurele relaties die toepasbaar zijn op alle wezens
zoals wij zelf. Zodra we verder kijken, zodra het gaat over ethisch meer omvattende gemeenschappen
(zoals mensen die zich heel ergens anders bevinden, of niet-menselijke wezens), schiet zij tekort. Het
‘zelf-organiserend systeem van vrije individuen’ dat het liberalisme in zijn vaandel voenrt, heeft volgens
diZerega een ‘dieper gaande context’ nodig, anders berokkent een louter liberale ethiek regelrecht
schade. Net zoals, zou ik toevoegen, marktliberalisme in plaats van de zegeningen te brengen van Adam
Smiths ‘invisible hand’ (indien al), integendeel regelrecht schade berokkent als niet voldaan is aan heel
bepaalde contextuele voorwaarden (waar het intussen vrijwel noout van komt, maar dat vergeten de
liberale economen gemakshalve meestal).



Vanuit participerend gezichtspunt

........................................................

een volstrekt materialisme zonder enige diepgang of aandacht voor kwaliteit of
inhoudelijke zaken, kort gezegd zonder enige ‘transcendentie’ ofwel spirituele
dimensie? Koo van der Wal (1995) wijst er in dit verband op dat meer demo-
cratie zoals-tot-nu-toe een loot van dezelfde stam is geweest die ons ook de
natuur- en milieucrisis heeft opgeleverd (en, zou ik toevoegen, ook een goed
deel van de ontwikkelingsproblematiek). Wie vooral zijn heil zoekt in procedures
zonder aan de inhoud toe te komen, is niet serieus bezig met het zoeken van
een alternatief dat de noodzakelijke mate van radicaliteit bezit.

In navolging van Vaclav Havel - de titel boven deze paragraaf is afkomstig
van een essay van zijn hand (1995) — zou ik willen pleiten voor erkenning van
het belang van transcendentie als een ook in politiek opzicht belangrijk begrip,
een noodzakelijk element in een democratie, essentieel voor een inhoudelijke
bepaling van waar we met onze democratie naartoe willen. Transcendentie, heel
in het kort verstaan als de overstijging van de menselijke soort en haar invoe-
ging in een groter geheel, het besef te behoren tot iets wat de maat van het
menselijke te boven gaat. Havel zegt dat we zo graag westerse democratische
principes ingevoerd zouden zien in niet-westerse landen, maar dat die landen
ons en onze democratie wantrouwen: om allerlei redenen, waaronder natuurlijk
angst voor economisch imperialisme, maar in ieder geval 66k vanwege het
reductieve, niet-spirituele, materialistische mensbeeld dat onze democratie in
hun ogen kennelijk eigen is. '

Het gaat Havel natuurlijk niet zozeer om een tactisch argument ter bevorde-
ring van de democratie over de gehele wereld maar veeleer om kritiek op een
duidelijke inhoudelijke tekortkoming van éns begrip van democratie, namelijk
het ontbreken van een zekere verticale dimensie. Precies daarom pleit James
George, in zijn eerder geciteerde artikel in-Resurgence dat bijna een soort
vervolg vormt op dat van Havel, voor het belang en de vruchtbaarheid van
culturele diversiteit, en dan in het bijzonder ook voor intercultureel contact.

Maar dan ~ het moge duidelijk zijn maar het punt verdient nog eens afzonderlijke
vermelding — niet ter bevordering van enigerlei culturele globalisering van de
horizontaliteit (een soort amerikanisering of europeanisering van de wereldcultuur)
maar juist omdat wij met onze horizontale democratie wat zouden kunnen leren
van zo'n verticaal perspectief. '

Ik wees er al eerder op dat we ook een dergelijke accentuering van een
spirituele component — naast een non-anthropocentrisch duurzaamheidsbegrip
— kunnen aantreffen in veel geschriften uit IUCN-kring maar daarnaast ook
bij tal van anderen, afkomstig uit ontwikkelingslanden: zie bijvoorbeeld Kothari
en de nota van Aziatische NGO’s. De samenhang tussen die twee elementen:
non-anthropocentrisme en een spirituele, ‘transcendente’ werkelijkheids-
opvatting, ligt overigens voor de hand: het heeft alles te maken met een ethische
interpretatie van het duurzaamheidsbegrip: Als er iets is wat een voortschrijdende
Amerikaans of westers georiénteerde globalisering van de wereldcultuur zou
moeten kunnen tegengaan, zou het toch wel in deze richting gezocht moeten
worden.



...............

Nu lijkt dat een hachelijke onderneming, in ieder geval in ons deel van de
wereld en trouwens vaak ook daarbuiten, getuige het virulente, overigens soms
ook politiek-economisch geinspireerde religieuze fundamentalisme, iets
waarvan wij nu juist zo langzamerhand verlost meenden te zijn. Maar Rocke-
feller (1994, p. 15v.), die eveneens erkent dat religies een ingewikkelde en vaak
ambigue relatie tot duurzaamheid hebben, beschouwt toch de wereldreligies als
een belangrijke bron van waarden ten behoeve van een wereld-ethiek van duur-
zame ontwikkeling, mits zij een democratische en ecologische reconstructie van
hun tradities ondergaan. Als belangrijk aspect van die wereldreligies noemt hij
een besef van het sacrale karakter van het leven, menselijk en niet-menselijk, en
de gehele natuurwerkelijkheid omvattend. Het vormt een rode draad door de
meeste religies. Hoezeer deze ook naar hun concrete inhoud verschillend van
aard mogen zijn, we vinden daarin toch iets gemeenschappelijks waarop een
milieuethiek zou kunnen worden gebaseerd die althans naar haar algemene,
fundamentele beginselen® wereldwijd erkenning zou kunnen vinden en die een
alternatief zou kunnen vormen voor het traditionele idee van duurzaamheid en
duurzame ontwikkeling.

Door de critici van traditionele duurzaamheid wordt dan ook veelvuldig
gevraagd om — naast economische, juridische en ecologische aspecten — meer
-aandacht te schenken aan de rol van religie en spiritualiteit in de milieubescher-
ming en het milieubeleid op wereldschaal. Zo bijvoorbeeld O. P. Dwivedi, in de
bundel van Engel(1990), of in Edward Grumbine’s naar aanleiding van Dasmann
eerder genoemde artikel. Grumbine stelt daar, in aansluiting op zijn pleidooi voor
‘ecosystem people’, bovendien voor om culturele en sociale handelwijzen te
ontwikkelen die de wereld kunnen resacraliseren, sociale rituelen die, zoals ik
het hierboven heb verwoord, de natuur weer terugbrengen in ons sociale
universum. Het lijkt hem — en mij — heel moeilijk, maar je zou het wel als doel
moeten stellen, en wel, aldus Grumbine, door aandacht te schenken aan de
ervaringen van ‘rural people’ die thuis zijn in de natuur en voor wie niet alleen
voedselproductie maar evenzeer natuurbehoud een onderdeel vormt van hun
levenswijze en van hun omgang met ecosystemen?*.

Nu heb ik hierboven al gezegd-dat zo’n versterkte rol voor religie of
spiritualiteit een hachelijke onderneming lijkt: iets wat, afgezien van een
misschien tijdelijke mode, door velen in onze cultuur niet in dank lijkt te worden
afgenomen. Maar men hoeft hier niet meteen te denken aan een geopenbaarde
religie, en ook de idee van een volstrekt transcendente God is daarvoor niet
nodig (laat staan de voortzetting of herleving van de conservatieve kerkelijk-
religieuze structuren die velen van ons zo goed kennen). Er bestaat ook zoiets

23 Om misverstand te voorkomen: ik pleit er uiteraard allerminst voor om allerlei praktijken van andere
culturen over te nemen. Behalve dat het niet werkzaam zou zijn, zou dat veel te eenvoudig gedacht
zZijn.

24 Wie denkt hier niet aan de discussies die — ondanks alle schijn van het tegendeel — momenteel wel
degelijk ook in een deel van de Nederlandse landbouw plaatsvinden over de mogelijkheid om wat
minder te denken vanuit productiegerichtheid, en wat meer vanuit verantwoordelijkheid voor de
omgeving, het landschap?



Vanuit participerend gezichtspunt

als een ‘civil religion’, een begrip dat vooral in de Verenigde Staten enige
bekendheid geniet (zie Engel 1981), maar ook wij kennen de notie van een
seculiere spiritualiteit. Een dergelijke spiritualiteit kan men in traditionele zin als
immanent betitelen, maar tegelijk kent zij een ‘transcendente’ gerichtheid in de
zin zoals ook Havel dat vermoedelijk bedoelt met zijn ‘democratie en '
transcendentie’: het besef te behoren tot een natuurwerkelijkheid die de mens
te boven gaat maar die daarmee nog niet noodzakelijk wordt tot iets als
‘bovennatuur’. Het belangrijkste is echter dat wat zoals gezegd het verbindende
met (en trouwens ook tussen) de wereldreligies vormt, namelijk het respect voor
het sacrale dat de natuur voor ons in zeker opzicht kan zijn. Ik geloof niet dat
dat woord hier misplaatst is: we zijn met onze secularisatie misschien wat al te
kopschuw geworden voor een dergelijk perspectief en wat al te zeér
doorgeschoten in rationalistische en subjectivistische richting.

Deze hele benadering staat daarmee natuurlijk haaks op het deconstructieve
postmodernisme en het sociaal-constructivisme zoals dat meestal verstaan
wordt®*. Dat postmodernisme en constructivisme ‘is het verhaal dat er geen
objectieve, onafhankelijke werkelijkheid is buiten het menselijk bewustzijn of de
menselijke taal- en tekensystemen (en dus — hoe vreemd eigenlijk om te
bedenken — ook niet daaraan voorafgaand). De gehele werkelijkheid vormt in
deze opvatting slechts een menselijke verwijzing, de gehele natuur is slechts
sociaal geconstrueerd, en dat betekent dat we haar naar believen kunnen
‘vitvinden’. Roger Sessions?’ vergelijkt dat naar believen heruitvinden van de
natuur met een opvatting van de wereld ats één groot Disneyland-themapark,
nauw verbonden met de pogingen van multinationals om haar om te bouwen tot
een wereld van universeel consumentisme. Het is het verhaal van het anthropo-
centrisch humanisme, globaal beginnend met Socrates (die in de Phaedrus zei:
de bomen of het open landschap kunnen me niets leren, maar de mensen in de
stad wel), voortgezet door Descartes, bekroond door Kant, en om zo te zeggen
tot ontploffing gekomen in de natuur- en milieucrisis. Aldus verstaan, is er in feite
niets nieuws aan stromingen als sociaal-constructivisme en postmodernisme: het
is niet eens nieuwe wijn in oude zakken maar veeleer een (overigens niet al te)
oud verhaal in wat slechts schijnbaar een nieuw jasje is. Zij vormen de ultieme
bekroning van het modern-westerse denken, en als zodanig de categorische
ontkenning van de ernst van de milieucrisis (en dat laatste valt dan ook bij
herhaling af te leiden uit de standpunten van hun aanhangers).

Maar er is ook een ander, een veel ouder en veel wijder verbreid verhaal, in
feite ongeveer zo oud als de mensheid en wereldwijd te vinden. Eén van de
oudste intuities van de mensheid is dat het domein van de natuur wel degelijk

L R R R R R R R Y,

25 Wie het Christendom hier als uitzondering zou willen beschouwen, wil ik wijzen op allerhande recente
vormen van ecologische theologie die juist die uitzonderingspositie — in dit opzicht — ter discussie
stellen.

26 Voor een heel verschillende, namelijk constructieve interpretatie van ‘postmodernisme’, zie Zweers

© 1995, p. 479-492. :

27 In deze en in de twee volgende alinea’s vindt men o. m. enkele overwegingen die ik ontleen aan
Sessions 1996. Ik zie af van precieze verwijzingen per afzonderlijke ontlening: vanwege onze
overeenkomst in opvattingen — op dit punt — is dat nauwelijks mogelijk.

77



®ssescccccsssersen esevsen

een objectieve, onafhankelijke orde en samenhang heeft, en dat wij op de een of
andere manier deel zijn van die orde en samenhang, en dat we dat in ieder
geval moeten respecteren. Dat verhaal komt overeen met dat van de ‘gewone
ervaring’, en ook met dat wat veel dichters en kunstenaars ons laten zien, en
bovendien is het goed verenigbaar met wat in elk geval een bepaald soort
natuurwetenschap ons hierover meedeelt. Voor zingeving is zo’n onafhankelijke
werkelijkheid — die we niet zelf hebben gemaakt en ook niet volledig kunnen
controleren — een voorwaarde. Althans, als we meer pijlen op onze zingevings-
boog willen hebben dan die van het antropocentrisme (wat toch eigenilijk in
zingevingsopzicht een contradictie is) of die van een volstrekt transcendente
God (wat in zijn traditionele vorm toch eigenlijk steeds meer ter discussie staat).
De lijn Socrates-Descartes-Kant, in extreme zin in onze tijd uitmondend in een
soort in zichzelf opgesloten antropomorfisme, is die van het ‘inside-out’ principe:
er is geen ontsnappingsmogelijkheid naar de werkelijkheid van een wereld die
extern is aan het menselijk bewustzijn. Het alternatief volgt het ‘outside-in’
perspectief?’: het begint met een verhaal over de wereld en legt (menselijke)
geest en kennis uit in termen van dat verhaal. Het is in overeenstemming met
een wereldwijd besef en vormt de gemeenschappelijke basis van de meeste
niet-westerse culturen®. Alleen al daarin zou een soort aanwijzing kunnen liggen
voor de richting waarin we zouden moeten denken voor een wereldwijd geldige
en aanvaardbare benadering van de natuur- en milieuproblematiek die tevens —
en dat evenzo wereldwijd — een sociaal-economische problematiek is. Als we
alleen naar onze eigen omgeving kijken, hoeft de verbinding tussen die twee
aspecten misschien nog niet zo op te vallen, en lijkt een benadering verdedig-
baar waarin natuurbescherming om zichzelfs wil (‘intrinsieke waarde’) naast en
afzonderlijk van anthropocentrisch begrepen duurzaamheid nagestreefd wordt.
Maar — om de hoofdthese van dit opstel nog eens te recapituleren — als we wat
verder om ons heen kijken, kan zo’'n gescheiden optrekken toch geen effect
meer sorteren: daar is de armoede van de natuur tevens die van de mensen (en
omgekeerd), zodat een gezamenlijke aanpak vereist is. Dat maakt op zijn beurt
een nieuwe interpretatie van duurzaamheid en duurzame ontwikkeling nood-
zakelijk.

Het is alsof daarmee de participatiefilosofie een soort aanscherping krijgt. Ik
heb al eerder gezegd dat de ongerepte-natuurideologie niet het einddoel van
deze visie kan zijn, hoe noodzakelijk reservaten of anderszins grote, relatief
ongestoorde gebieden (met verbindende corridors) vanwege behoud van
biodiversiteit ook zijn. Erkenning en respectering van een onafhankelijke en
zelfstandig waardevolle natuurwerkelijkheid sluit menselijke aanwezigheid

28 Matson 1987, p. 275v., gecit door Sessions. Zie ook Zweers 1995, p. 251 en 428, terwijl ik op p. 265
betoog dat — in weerwil van Socrates — de Stoa zich wel degelijk tevens door het ‘outside-in’ principe
liet leiden.

29 Men kan natuurijk zeggen dat een dergelijke houding uit de nood geboren is: wie de natuur niet kan
onderwerpen, is wel gedwongen om haar te vereren. Echter, is dit niet een typisch wésterse
beschouwingswijze, en daarbij een onaanvaardbare onderschatting van niet-westerse culturen? (Ton
Lemaire uitte tijdens de eerste Nederlandse milieufilosofie-conferentie in 1984 in discussie met Bram
van der Lek een soortgelijk bezwaar tegen diens ‘materialistisch pragmatisme’).



Vanuit participerend gezichtspunt

.......................................................

echter niet uit maar juist in: respectering heeft tenslotte alleen maar praktische
betekenis als je er ook feitelijk wat mee te maken hebt®. Participeren van
mensen in de natuur is het einddoel, en dat niet als toeristen of bezoekers van
buiten maar als mensen die leven en werken in die natuur. Dat gezichtspunt
vormt een soort midden tussen dat van de wildernisfilosofen (het extreme
ecocentrisme) en dat van de natuuruitbuiters (het extreme antropocentrisme).
Het gaat uiteindelijk om mensen-in-de-natuur, en niet om mensen op zichzelf, of
(eventueel) daarnaast natuur op zichzelf. In ontwikkelingslanden lijkt zo’n
perspectief zichtbaarder en ook meer direct noodzakelijk dan bij ons3' (wij
menen immers ons zoiets als aparte natuurreservaten te kunnen veroorloven,
resp. stellen ons daarmee tevreden), maar uiteindelijk hebben we er natuurlijk
allemaal mee te maken. Ja zelfs valt te verdedigen dat alleen al het gegeven dat
westerse landen in dit opzicht zouden verschillen van niet-westerse, niet de
minst belangrijke achtergrond vormt van de ecologische en sociaal-economi-
sche problemen van de ontwikkelingslanden. De problemen van onze leefwijze
schuiven we namelijk door naar anderen maar die kunnen op hun beurt niet
meer verder doorschuiven omdat de aarde nu eenmaal eindig is. Daarom is
participatie ook voor ons noodzakelijk als einddoel, en is daarmee tevens een
non-antropocentrisch duurzaaamheidsbegrip een voorwaarde voor een zowel
ethisch als ecologisch aanvaardbare wereld.

D R R N R R R Gssersccctcdareentssnaen

30 Een treffende formulenng van dit perspectief vond ik onlangs bij de Amenkaanse ecofeministe Val
Plumwood, volgens wie wij “(should) treat the presence of nature and not the absence of humans as
the real meaning of wilderness” (zie Gaard 1997, p. 7, voetnoot). .

31 Dat de onwenselijkheid van scheiding tussen natuur en milieu (0ok) een rol speeit in ontwukkelmgs-
landen, moge tevens nog eens blijken uit Guha 1997. Guha, een bekend criticus van westers
natuurbeschermingsbeleid heeft het over de verwaarlozing van de belangen van de plaatselijke bevol-
king ten gunste van ongerepte-natuurreservaten. Hij pleit terecht voor een natuur waarin mensen
wonen, niet in het minst, zo zegt hij, vanwege de vergrote diversiteit (overigens iets waarvoor Guha
eerder weinig oog had). Maar dat betekent intussen wel dat ook grootschalige houtkapconcessies,
waar vooral regeringselites en westerse of Japanse houtindustrieén de vruchten van plukken en
waarvan de westerse natuurbeschermingsorganisaties fel tegenstander zijn, uit den boze zijn.

79



80

Bibliografie

Bahro, R.
1992 Interview met Bahro, in: Bijeen, jan. 1997, p. 47-50.Caring for the Earth; A
Strategy for Sustainable Living, IUCN, Gland, Zwitserland, 1991.

Daly, H.
1996 Boundless Bull, in: Resurgence, no. 175, March/April 1996, p. 6.

Dassmann, R.
1976 Life-Styles and Nature Conservation, in: Oryx, jg. 13 no. 3, 1976 p. 281-286.

Dwivedi, O. P.

1990 Satyagraha for conservation: Awakening the spirit of Hmdunsm in: Engel
and Engel (Eds.) 1990, p. 201-213. Economy, Ecology and Spirituality;
Toward a Theory and Practice of Sustainability, The Asian NGO Coalition
(Manila), IRED Asia (Colombo), The People-Centered Development
Forum (New-York), Aug. 1993.

Engel, J. R.

1981 Civil Religion and Sacred Space The Case of the Indiana Sand Dunes, in:
R. C. Schultz and J. D. Hughes (Eds.) Ecological Consciousness; Essays
from the Earthday X Colloquium, Univ. Press of America, p. 109-137.

Engel, J. R. )
1990 Introduction: The ethics of sustainable development, in: Engel and Engel
(Eds.) 1990.

Engel, J. Ronald, and Joan Gibb Engel (Eds.)
1990 Ethics of Environment and Development; Global Challenge and the
International Response, London, Belhaven Press,

Gaard, G.
1997 Ecofeminism and Wilderness, in: Enwronmental Ethics, vol. 19 no. 1,
Spring 1997, p. 5-25.

George, J.
1996 The Americanization of World Culture?, in: Resurgence no. 174, jan/febr.
1996, p. 14-16.

Goulet, D.
1990 Development Ethics and Ecological Wusdom in: Engel and Engel (Eds.)
1990, p. 36-50. .

Grumbine, E.
1994. Wildness, Wise Use, and Sustainable Development, in: Environmental
Ethics, Fall 1994, vol. 16 no. 3, p. 227-251.

Guha, R.

1997 The Authoritarian Biologist and the Arrogance of Anti- Humanlsm Wildlife
Conservation in the Third World in: The Ecologist, vol. 27 no. 1, jan./febr.
1997, p. 14-21. ,



Partisiperend gezichtspunt

Havel, V.

1995 Democracy and Transcendence, in: Resurgence, no. 172, sept/oct. 1995,
p. 6-10 (tekst van een lezing voorde Stanford Universiteit, 29 sept. 1994).

Haverkort, B., and D. Millar
1992 Farmer’s experiments and cosmovision in: ILEIA Newsletter for Low
External Input and Sustainable Agriculture, vol. 8, 1992 no. 1, p. 26-28.

Hogenhuisg, C. (red.)
1996 Om kwaliteit van duurzaamheid; Een nieuwe fase in de discussie over de
duurzame samenleving?, Driebergen, MCKS.

Hueting, R.
1993 Hypocrisie, het voornaamste struikelblok voor milieubehoud, in: G. A. van
der Wal en R. M. Hogendoorn (red.), Natuur of Milieu; Filosofische

overwegingen bij milieu en beleid, Rotterdamse Filosofische Studies,
deel 18, 1993, p. 11-19.

Kothari, R.

1990 Environment, technology, and ethics, in: Engel and Engel (Eds) 1990, p.
27-36.

Matson, W. A.

1987 A New History of Philosophy, vol. ll, Harcourt Brace, 1987 (gecit. door
Sessions 1996).

Peeters, J.

1997 Duurzame ontwikkeling: contradlctles en perspectieven, in: Oikos, jg. 1 no.
3, lente 1997, p. 51-81.

Plumwood, V. :
(forthcoming) Wilderness Scepticism and Wilderness Dualism, in: J. Baird
Callicott and Michael Nelson (Eds.), The Great Wilderness Debate,
Athens, Univ. of Georgia Press (gecit. door Gaard 1997).

Pronk, J..

1994 De kritische grens; Beschouwingen over tweespalt en orde, Amsterdam,
Prometheus.

Rich, B.

1994 Mortgaging the Earth; The World Bank, Environmental Impoverishment,
and the Crisis of Development.. Beacon Press.

Rockefeller, S.

1994 A World Ethic for Living Sustainably: Sources and Principles, in:
Advancing Ethics for Living Sustainably, Ed. by J. Ronald Engel and Julie
Denny-Hughes, Sacramento 1994, p. 14-20.

Sachs, W.
1993 Global Ecology and the Shadow of ‘Development’, in: W. Sachs (Ed.),

Global Ecology; A New Arena of Political Conflict, London, Zed Books,
- 1993, p. 3-22. |



................

Sachs, W.
1996 Dynamics of Development, in: Resurgence, no. 179, nov./dec. 1996, p. 22-
25.

Sessions, R.

1996 Reinventing Nature, The End of Wilderness? A Response to William
Cronon’s Uncommon Ground, in: The Trumpeter, vol. 13 no.1, Winter 1996,
p. 33-39.

Terhal, P.

1997 Milieu en ontwikkeling, in: K. Lieten en F. v. d. Velden (red.), Grenzen aan
de hulp; Beleid en effecten van ontwikkelingssamenwerking, Amsterdam
Het Spinhuis, p. 269-291.

Terwan, P., en W. van der Weijden
1996 Natuur is niet te verkopen als een pak Omo Power, in: NRC, 31 mei 1996:

Turner, R. K.

1993 Sustainability: principles and practice, in: R. K. Turner (Ed.), Sustainable
Environmental Economics and Management, London, Belhaven Press,
1993, gecit. in: T. O’ Riordan and A. Jordan, The Precautionary Principle in
Contemporary Envuronmental Politics, in: Environmental Values, jg. 4,
1995, p. 201. ‘

Wal, K. v. 4.,

1995 Bespreking van M. Korthals, Duurzaamheid en democratie; sociaal-
filosofische beschouwingen over milieubeleid, wetenschap en
technologie, in: Filosofie en Praktijk, jg. 16 no. 4, winter 1995, p. 221-225.

dizerega, G.
1996 Towards an Ecocentric Political Economy, in: The Trumpeter, vol. 13 no. 4
Fall 1996, p. 173-183.



58

Wim Zweers is geboren in 1937. Hij werkte eerst als kunstsocioloog. Van 1971
tot 1994 was hij verbonden aan de Faculteit Wijsbegeerte, Universiteit van Amsterdam.
Hij redigeerde een drietal bundels over milieufilosofie, de eerste twee samen
met Wouter Achterberg. Hij is de auteur van het boek Participeren aan de natuur,
ontwerp voor een ecologisering van het wereldbeeld (Jan Van Arkel, 1995).



