NS 5. 5 555770

Een Vlaams-conservatieve
versie van het
milieuoptimisme?

De stelling die Bodifée in zijn laatste
boek verdedigt, is eenvoudig en roept
bij eerste lezing weinig wrevel op: de
mens moet zich niet neerleggen bij wat
de natuur zou voorschrijven. Niet gedo-
mineerd door instincten, kan de mens
keuzes maken. Hoe Bodifée deze stel-
ling ‘beargumenteert’, welke conclusies
hij hieraan vastknoopt, zijn echter een
ander paar mouwen. Bodifée is niet altijd
even eenduidig, of beter gezegd: hij
hanteert een aantal grove indelingen en
opvattingen, die hij tracht te milderen of
verdoezelen door zijpbeschouwingen.

Wat Bodifée in werkelijkheid beoogt,
is de terugkeer naar een klassiek, toch
wel christelijk mens- en natuurbeeld,
met als belangrijk element een kloof
tussen de mens en de rest van de natuur.
Bodifée karakteriseert de natuur als
vijandig, gevaarlijk. In de natuur heerst
onvermijdelijk de struggle for life:

Recensie van

Natuurlijke ongehoorzaamheid.
Apologie voor een ordeverstoring,
Gerard Bodifée, '
Pelckmans, Kapellen, 1997.

“Agressiviteit, geweld en uitbuiting zijn
de normale methoden waarvan zij zich
bedient voor de ontplooiing van het
leven” (13). Natuurlijk komt ook de mens
uit de natuur, maar de mens overwint
zijn ‘natuurlijke’ neigingen omdat “in zijn
bewustzijn ook de weerzin ontwaakte
tegen deze wijze van leven” (14). Dit

ontwaken betekent een voortdurend

gevecht om de morele waarden te laten

primeren op een ‘natuurlijk bestaan’:

Daartoe beschikt de mens onder meer
over- de technologie, die toelaat dat de
mens een onevenredig aandeel opeist
van de beschikbare grondstoffen en
energie.

Natuurlijk kan ook Bodifée niet ont-
kennen dat deze ‘opeising’ niet zonder
gevaar is. Hier stelt de auteur terecht
dat we niet roekeloos mogen omgaan
met de natuur. Maar we mogen ons
evenmin laten meeslepen door gevoe-



lens van minderwaardigheid, en zeker
niet door schuldgevoelens. Termen als
de ‘parasiet’ (M. Serres) of de kanker-
metafoor (E. Vermeersch) zijn voor
Bodifée zonder meer weerzinwekkend.
Goed, de mens verwoest de aarde, maar
tegelijkertijd moeten we trots zijn op
onze dominantie; ons technologisch
kunnen is zonder weerga in de ge-
schiedenis! :

Even wordt het interessant als Bodi-
fée treffend de paradox aan de kaak stelt
dat juist dié generatie die het ecologisch
probleem aan de orde heeft gesteld,

tegelijkertijd op nooit geziene schaal is’

gaan produceren en consumeren. Zijn
verklaring hiervoor is echter nogal te-
leurstellend simpel: de paradox moet in
verband gebracht worden met “dat
andere opmerkelijke fiasco, dat van de
meirevolutie in ‘68” (31). De mei achten-
zestigers ontbeerden volgens de auteur
elk hoopvol perspectief, ze hebben zich
later enkel verloren in consumentisme,
cynisme, zelfverachting, etc. En hier ligt
volgens Bodifée de knoop van de
ecologische crisis._ Enkel als we terug
een hoopvol perspectief ontwikkelen,
waarin de mens terug trots wordt over
zichzelf, kunnen we de concrete ecolo-
gische problemen oplossen. Hiertoe
moeten we terug aansluiting zoeken bij
het humane streven, zoals dat tot uiting
komt in de klassieke mensbeelden. De
mens moet terug opgevat worden als
heerser over de aarde, over de dieren
en de planten. Of nog sterker: “Wie zich
in zijn denken en voelen verenigt met
het streven van de mensheid, begrijpt
dat wat zich voltrekt geen afbraak is,
maar een schepping” (37). ‘

Deze klassieke tweedeling tussen
mens en natuur combineert Bodifée met
een dynamische natuurvisie, zoals we
die ook terugvinden bij de hedendaag-

se milieuoptimisten (cf. het artikel van
U. Melle hieromtrent in Oikos N°5).
Omdat het leven voortdurend in conflict
is met natuurwetten, wordt het leven
gekenmerkt door een onzekere afioop.
Het is dus ‘des levens’ dat de mens de
aarde verstoort. De omwenteling op
aarde door de komst en de verspreiding
van de mens brengt het leven dus niet
alleen slagen toe, “maar zij tilt. het op
een hoger niveau van vitaliteit en activi-
teit...” (85). Verstoren we door onze
expansie de aarde, dan mag dit volgens
Bodifée “niet als een verwijt bedoeld zijn.
Het moet eerder als een loftuiting
klinken” (103).

Ecologisten die de verwoesting van
de aarde aan de kaak stellen, zitten
volgens de auteur goed fout: “...de aarde
werd ziek verklaard door ecologisten die
het leven met redelijkheid verwarren en
de toekomst met zekerheid... De natuur,
20 vrezen zij, is kwetsbaar en de aan-
slagen die op haar gepleegd worden
zijn levensbedreigend” (133). Maar
repliceert Bodifée: “Rust en stabiliteit
heeft deze planeet nooit gekend sinds
zij tot leven kwam” (134).

“De ongehoorzaamheid van de
mens die de natuurwetten overtreedt, is
een natuurlijke daad. Maar zeker geen
ongevaarlijke... Hoe ongewenst de
[ecologische] schade ook is, zij betekent
niet dat de mens bezig is de natuur te
verwoesten, wel dat hij haar niet langer
slaafs gehoorzaamt” (136). Dit betekent
echter niet dat er geen nood zou zijn
aan “...een pragmatisch beleid van na-

tuurbehoud of herstel van het traditi-

onele natuurlijk milieu” (136).

Volgens Bodifée moet een mense-
lijke ecologie meer omvatten dan mater-
iele aspecten: “De ecologische bekom-
mernis die zich op dit ogenblik in de



geindustrialiseerde wereld manifes-
teert, richt zich te eenzijdig op de
biologische bestaansvoorwaarden van
de mens..” (139). Er is dan ook volgens
Bodifée nood aan een ecologie die “de
aarde niet ziek verklaart omdat zij een
transformatie ondergaat in de handen
van de mens, en die de mens niet ver-
oordeeit omdat hij het menselijk bestaan
uitbreiding geeft op de aarde ... Deze
ecologie begrijpt dat het leven altijd
bezig is de bestaande orde te versto-
ren..” (140).

Ik kan niet anders dan het met Bodi-
fée op een aantal punten fundamenteel
oneens zijn, en ik zal vier punten be-
spreken.

1. Met zijn retro mens- en natuurbeeld,
gaat Bodifée (bewust?) voorbij aan de
omvangrijke milieufilosofische literatuur.
Daarin wordt de klassiek-westerse
houding tegenover de natuur — mens
als heerser over de schepping — aan-
geduid als medeoorzaak van de ecolo-
gische crisis. Bodifée had minstens met
de auteurs die deze stelling verdedigen
in debat kunnen gaan, alvorens net
datgene als oplossing naar voor te
schuiven wat vele milieufilosofen aan-
duiden als medeoorzaak.

Ook de kloof tussen mens en dier is
bij Bodifée breder dan ooit. De mens
typeert hij als een hoger, ethisch,
voelend wezen, en de rest van de natuur
en in het bijzonder de dieren als agres-
sief, niet-voelend, enkel geleid door
‘bestiale instincten’. Net na het lezen
van ‘Natuurlijke Ongehoorzaamheid’
werd mijn aandacht getrokken door het
boek ‘Wanneer olifanten huilen. Het
gevoelsleven van dieren’ (J. Masson &
S. McCarthy, Vasallucci, Amsterdam,
1997). Daarin wordt met vele voorbeel-
den geargumenteerd dat de kloof tus-

Uitgelezen

...................

sen mens en dier wel eens veel kleiner
zou kunnen zijn dan we zelf vermoeden.
En naast een onbevangen kijk naar het
leven van dieren (anders dan de
negatieve bril van Bodifée), wordt er de
gangbare wetenschappelijke benade-
ring van dieren getypeerd. En deze komt
grotendeels overeen met die van Bodi-
fee: dieren hebben geen gevoelens, of
als ze er toch al toegeschreven krijgen,
zijn het vooral negatieve. Dieren moeten
opgevat worden als geperfectioneerde
machines, waarvan het gedrag volledig
functioneelte verklaren is (bvb. in functie
van overdragen van de genen). Heel
even verlaat Bodifée dit reducerend
perspectief, als hij stelt: “Dieren kunnen
blijk geven van gevoelens die dicht in
de buurt komen van ... een aanleg tot
ethiek, of er zelfs effectief mee overeen-
stemmen” (108). Maar de voorbeelden
die Bodifée geeft, sluiten perfect aan bij
de gangbare typering blootgelegd door
Masson en McCarthy. Het zijn voorbeel-
den van hoe “soms verschillende soor-
ten tot een functionele samenwerking
komen ..” (121, eigen cursivering). Bij
de dieren bestaan volgens Bodifée
enkel gedragspatronen, die ontstaan
zijn omdat zij evolutionair voordeel
bieden. En zoals ook Masson & McCar-
thy opmerken, is het voor mensen die
zich opstellen als heerser en manipu-
lator van dieren comfortabel om te ver-
onderstellen dat dieren geen gevoelens
kennen. '

2. Het verwijt dat Bodifée maakt aan de
ecologisten, namelijk dat ze geen aan-
dacht hebben voor de niet-materiéle
aspecten van het menselijk welzijn, is
te laag-bij-de-gronds om.er veel woor-
den aan vuil te maken. Heel wat belang-
rijke milieuauteurs hebben juist veel
aandacht gegeven aan deze aspecten
(cf. ook het in memoriam R. Bahro in dit
nummer).

------



ooooooo

W e Y Y B e ) SAL

--------------------

3. Waar ik echt van gruwel, is de
vergoelijking door Bodifée van de
ecologische crisis: “De ecologische
schokken die de aarde thans treffen,
kunnen wellicht beter geen crisis
genoemd worden, maar de groeistuipen
van een levenskrachtige planeet” (85).
De moed zinkt me in de schoenen om
nog te argumenteren tegen een derge-
lijk cynische benadering van de ecolo-
gische crisis. Broeikaseffect, hormoon-
verstorende chemicalién, kankerver-
wekkende dioxines, kappen van het
regenwoud, ...allemaal details in de
grootse ontwikkeling van de mensheid?
En het biologisch succes van de mens
op aarde, de demografische explosie,
nog zo’n zinvol teken van het zich ont-
wikkelende leven? De inhoud van het
UNICEF-rapport The State of World’s
Children 1998, namelijk dat elk jaar
zeven miljoen kinderen sterven aan
ondervoeding: nog zo'n positief op te
vatten ‘groeistuip’?

4. In feite spoort de futiliteit van de
oplossing die Bodifée aanreikt voor de
ecologische crisis met zijn ontkenning
ervan. Voor hem zit de oplossing in het
ontwerpen en uitdragen van een nieuw
hoopvol perspectief, gestoeld op klas-
sieke mens- en natuurbeelden. Natuur-
liik hebben we nood aan een hoopvol
perspectief, maar gelet op de complexi-
teit en de urgentie van de vele proble-
men, is het enkel naar voor schuiven
van een mentaliteitswijzing bedroevend
pover.

Ik kan enkel besluiten dat Bodifées
stellingen verre van neutraal zijn. Zij
passen integendeel naadloos in het
vertoog van het establishment, dat even-
zeer de ecologische crisis minimaliseert
of probeert goed te praten, om verder te
kunnen doen waar het mee bezig is. Dat
establishment heeft er met Bodifée een
geoefende apologeet bijgekregen.

Dirk Holemans



