Over verbondenheid en

Zorg

Van de discussie over de mogelijke
bijdrage van het feminisme aan het
milieudebat is tot nu toe weinig systema-
tisch werk gemaakt in het Nederlandse
taalgebied. Daarom bewerkte Agnes
Grond haar afstudeerscriptie in de
milieufilosofie tot voorliggend boek, het
eerste nederlandstalige dat een over-
zicht van de problematiek tracht te
schetsen'. De centrale intuitie die het
uitgangspunt vormt van de veelheid aan
stromingen die onder de noemer ‘eco-
feminisme’ worden samengebracht, is
dat er op eén of andere manier een
verband bestaat tussen de onderdruk-
king van vrouwen en van natuur. Vol-
gens Grond is er “op zijn minst een
formele band tussen vrouwen en natuur
omdat zowel vrouwen als natuur in de
geschiedenis tot object zijn gemaakt”
(p.21). In haar derde hoofdstuk tracht
Grond een cultuurhistorische schets te
maken van die relatie. Veel van wat daar-
over geschreven is heeft een verre-
gaand hypothetisch of speculatief karak-
ter. Grond geeft mijns inziens daar te
weinig rekenschap van en citeert op een
clichématige manier opvattingen uit de
tweede hand. Dat wordt ronduit storend
bij een simplistische lezing van filosofen
als Plato en Aristoteles, waarbij zelfs
eerder de laatste dan de eerste aan de

basis van het dualisme wordt gelegd

Recensie van:

Moeder natuur en haar recalcitrante
dochters. Een feministische stem in het
milieudebat. ‘

Agnes GROND

Van Arkel, Utrecht, 1998, 127 p., f 29.90.

(p.27)2. En ook bij de interpretatie van
Hannah Arendt wordt de bal ronduit
misgeslagen (p.30). Wereldvervreem-
ding is voor Arendt iets anders dan
natuurvervreemding!

Beschouw dat echter als een beperk-
te smet op een boekje dat voor de rest
een toegankelijke en overzichtelijke inlei-

~ding geeft op de relatie tussen feminisme

en ecologie. Het vierde hoofdstuk geeft
een bondig overzicht van de verschil-
lende stromingen in het feminisme. De
erkenning van de onderdrukking van de
natuur blijkt daar veelal een blinde viek
te zijn. Vervolgens problematiseert Grond
een ecofeminisme dat de oude dualisti-
sche logica omdraait, en daarbij een vrou-
welijke natuur en de daarmee samen-
hangende ‘vrouwelijke’ waarden gaat
verheerlijken. “Maar is het wel zo logisch
dat een feminisme dat zich om de natuur
bekommert ook noodzakelijk essentia-
listisch is?” (p.48) In navolging van de
Australische filosofe Val Plumwood be-
pleit zij een kritisch ecologisch feminisme

‘dat alle waardenhiérarchieén afwijst.

Gezien het centrale belang van Plum-
woods argumentaties voor een door-
dacht ecofeminisme?® is het jammer dat
Grond er niet wat uitgebreider op ingaat.
In onderscheiden hoofdstukjes wordt
dan een schets gegeven van dergelijk



ecologisch feminisme: mens- en natuur-
beeld, epistemologie en ecologische
ethiek komen achtereenvolgens aan
bod. Voor een ecologisch feministische
ethiek — die zowel op intermenselijke
verhoudingen als op de verhouding
tussen mensen en natuur betrekking
dient te hebben — acht Grond de zorge-
thiek (Gilligan, Tronto) zeer bruikbaar.
Daarin zijn “conflicterende verantwoor-
delijkheden meer dan conflicterende
rechten de kern van morele problemen”.
(p.77) Dat betekent evenwel niet dat
zorgethiek de rechtenethiek zou moeten
vervangen, ze vormen eerder elkaars
voorwaarde.

In een interessant hoofdstukje tracht
Grond het ecologisch feminisme binnen
het milieudebat en de milieufilosofie te
plaatsen. Daarbij maakt zij onder meer
een vergelijking met de bekommernis-
sen en posities van de deep ecology.
Deze heeft volgens haar te weinig oog
voor institutionele machtsverschillen. En
waar het accent haast volledig op per-
soonlijke transformatie komt te liggen
(Fox, Eckersley) verdwijnt de verbinding
tussen natuuronderdrukking en andere
vormen van onderdrukking zelfs hele-
maal uit het 0og. “Voor een ecologisch
feminisme is het van essentieel belang
dat herbezinning op het niveau van de
grondhoudingen niet losgemaakt wordt
van herbezinning op de maatschappe-
lijke instituties.” (p.89) Bij een vertaling
van het ecologisch feminisme naar de
politieke theorie omvat dan de gemeen-
schap waar het om gaat zowel de men-
selijke als de niet-menselijke wereld. “En
het in stand houden van de wederzijdse
verbondenheid die de werkelijkheid als
geheel bepaalt, is het fundamentele
morele project. Dat betekent dat de strijd
voor sociale rechtvaardigheid noodza-
kelijk samengaat met de strijd voor
ecologische rechtvaardigheid.” (p.105)

Uitgelezen

---------------------------

Daarom biedt volgens Grond een ecolo-
gisch feminisme betere mogelijkheden
voor de onderbouwing van een brede
emancipatoire theorie dan het ecocen-
trisme.

Jef Peeters

' Dat betekent weliswaar niet dat er nog geen
Nederlandse inleiding in het thema beschikbaar
zou zijn. Zie bijv. Jeanneke van de Ven, 'Heelheid
in diversiteit. Enkele ecofeministische thema's’,

“in: F. Janssens en U. Melle, Voeten in de aarde.
Radicale groene denkers, Antwerpen: Hadewijch
- Utrecht: Van Arkel, 1996, pp.95-126. (niet vermeld
door Grond)

2 Voor een meer adequate lezing die ook voor het
feministische debat uiterst relevant is kan men
bijv. terecht bij Martha Nussbaum, o.a.: The fragility
of goodness, Cambridge University Press, 1986;
‘Human Capabilities, Female Human Beings’, M.
Nussbaum, J. Glover (eds.), Women, Culture and
Development, Clarendon Press, Oxford, 1995,
pp.61-104,

% Zie Ulirich Melle over Val Plumwoods Feminism
and the Mastery of Nature (1993) in Oikos Nr.1,
1996, p.85-91. Zie ook J. van de Ven, o.c.



