Het UNESCO-programma:

Filosofie en democratie
in de wereld
en in Vlaanderen ?

WiLLy PoOPPELMONDE

Kan het onderwijs in de filosofie een toonaangevende rol spelen in het aanreiken
van de middelen om op lucide en geweldloze wijze te leren zoeken naar oplossingen
voor de wereldwijde vraagstukken en wantoestanden van onze tijd? Zo ja, hoe?

Deze vragen staan centraal in het UNESCO-programma ‘Filosofie en democratie
in de wereld’ met als voorlopig hoogtepunt de ‘Verklaring van Parijs voor de filosofie’.
De ondertekenaars van deze Verklaring, waaronder Belgisch Nobelprijswinnaar
scheikunde llya Prigogine, antwoorden alvast ondubbelzinnig positief. Zo ook
UNESCO’s directeur-generaal Federico Mayor: de bijdrage van de filosofie is nood-
zakelijk geworden, zowel om ons heden beter te begrijpen als om de maatschappij
van morgen te bouwen.’ ' :

Hoe dienen we dit te begrijpen? Nonsens? — of verdienen genoemde personen
enig krediet en hun stellingen nader onderzoek? Daarover gaat dit artikel.

1. UNESCO en filosofie ?

Vanaf het begin heeft UNESCO de filosofie erkend als een essentieel onderdeel
van haar missie. In 1950 besliste de Algemene Vergadering (resolutie nr. 4-1212)
tot een eerste onderzoek naar de plaats van de filosofie in de verschillende
onderwijssystemen, de manier waarop-het wordt gegeven en de invioed ervan op
de burger. In 1978 machtigde de Algemene Vergadering haar directeur-generaal
om de rol van de filosofie en het onderwijs hierin te promoten (resolutie 3/3-3/1).
Het huidige programma ‘Filosofie en democratie in de wereld’ werd opgestart ter

.....................................................

Roger-Pol Droit (1995:5). Ook wat volgt over dit internationale UNESCO-prograimma is hierop gebaseerd.
Ik heb, behoudens uitzonderingen, nagelaten steeds opnieuw te verwijzen.

Oikos 10, winter/lente 1999



ere van UNESCO’s vijftigste verjaardag met een nieuwe wereldwijde bevraging,
gevolgd door internationale studiedagen ter evaluatie. Sindsdien werden en worden
diverse ‘regionale’ conferenties georganiseerd (‘Filosofie en democratie in Azié’,
‘- in Latijns Amerika’, - in Afrika’, ‘- in Europa’, ‘- in de Arabische wereld’), en regionale
netwerken ter bevordering van goed filosofieonderwijs opgericht. Lokale initiatieven
zoals ‘Filosofie en democratie in Vlaanderen (Koningrijk Belgié)’ worden gesteund.

Reeds in 1942 werden tussen de onderwijsministers van de anti-fascistische
krachten plannen gesmeed voor de oprichting van een instituut dat door morele en
intellectuele actie zou bijdragen aan een wereld waarin fanatisme en misprijzen
voor het democratisch ideaal en de menselijke waardigheid zouden uitgebannen
zijn. Vandaag begint de Constitutie van de United Nations Education Science and
Culture Organisation met de in 1945 gekozen woorden: “That since wars begin in
the minds of men, it is in the minds of men that the defences of peace must be
constructed”. Deze woorden, maar ook andere (bijvoorbeeld dat ‘wantrouwen’ de
gemeenschappelijke oorzaak is van onbekendheid met elkaars levenswijze; dat
‘het culturele’ onmisbaar is voor de waardigheid van de mens; dat er een ‘objectieve
waarheid’ bestaat; dat ‘het geestelijke’ niet volledig herleidbaar is tot economische
condities) zijn geen eenvoudige vaststelling van feiten. Andere standpunten kunnen
worden ingenomen. Wat moeten we hieruit afleiden? Niets minder dan de
vaststelling dat aan UNESCO als instituut zélf,.een filosofische keuze ten grondslag
ligt. Artikel 1 van dezelfde Constitutie stelt (0.a.) dat UNESCO haar doelstellingen
zal realiseren door het zoeken naar en aanmoedigen van onderwijsmethodes die
het best geschikt zijn om de kinderen van de wereld voor te bereiden op de
verantwoordelijkheden die Vrijheid met zich. meebrengt. Oefening in filosofisch
denken behoort daartoe. '

2. Filosofie en democratie in de wereld

2.1. Motivering. Een School voor Vrijheid

Vele vraagstukken, evoluties, problemen en wantoestanden van onze tijd zijn
dermate fundamenteel van aard en planetair van omvang geworden als nooit
voorheen. De constructieve mogelijkheden, maar ook de destructieve bedreigingen,
waren nooit groter. Omgang met of strijd tegen deze hedendaagse ontwikkelingen
is, aldus Federico Mayor, niet langer realistisch zonder de bijdrage van de filosofie:

» ten eerste: niet zonder aandacht voor het + 2600 jaar oude wijsgerig wereld-
patrimonium en voor het verderzetten van dit soort arbeid (het ‘academisch’
niveau); het zou dwaasheid zijn deze uitzonderlijke reserve aan grondig
uitgewerkte en doordachte intellectuele gereedschappen links te laten liggen;
het is nog minder het moment het denken te laten inslapen; in de plaats van het
huidige intellectuele routinewerk is nood aan nieuwe inzichten; .

e ten tweede: nog minder zonder algemeen verspreid en goed onderwijs in de
filosofie. Dit soort onderwijs is immers de best mogelijke leerschool voor het



Filosofie en democrtatie

.....................................................

oefenen. van het eigen oordeelsvermogen, voor de confrontatie met de meest
uiteenlopende argumenten, en voor het nadenken over de beste vorm van
politicke en sociale organisatie. Het draagt op beslissende wijze bij tot de
vorming van vrije maar tegelijk oordeelsbekwame burgers en is daarom een
noodzakelijke voorwaarde in- een zichzelf ernstig nemend democratisch
maatschappijmodel. Het bereidt eenieder voor op het nemen van zijn
verantwoordelijkheid in het aangezicht van de grote hedendaagse uitdagingen,
en is daarom ‘een School voor Vrijheid’. Bovendien leidt de beoefening van de
filosofie tot de ontdekking van het universele. Zij verruimt de geest en stimuleert
tot het inzicht hoezeer de fundamentele vragen van het leven de mensen en de
mensheid samenbrengen, eerder dan hen te scheiden. |

Is dit een pleidooi voor filosofieonderwijs als dienstmaagd van de democratie?
In geen geval. Hierover mag geen enkel misverstand ontstaan. De autonomie van
de filosofie dient gevrijwaard. Zij mag aan geen enkel politiek regime of aan geen
enkele ideologie of levensbeschouwing schatplichtig zijn, en nooit aarzelen alles
aan zorgvuldige, kritische en rationele bevraging te onderwerpen, inbegrepen haar
eigen bestaan en haar eigen methodes. Wel delen de filosofie en de democratie
een gemeenschappelijk fundament: de capaciteit tot zelfkritiek. De filosofie floreert
dankzij de vruchtbaarheid van de twijfel. Het tegendeel is het geval met dogmatische
denksystemen. Ook de democratie ondervraagt constant zichzelf en aarzelt niet
eigen fouten.en tekortkomingen in de verf te zetten. Het tegendeel is het geval met
totalitaire systemen. Het verband tussen democratie en filosofie schuilt in de niet-
tegenstrijdige aanmoediging van een vrije en kritische geestesgesteldheid in respect
voor de integriteit en-de waardigheid van de-ander. Tot zover Federico. Mayors
motivering van dit programma.

2.2. De wereldwijde enqguéte

2.2.1. Drie vragen vooraf

1 Zijn de termen ‘filosofie’ en ‘democratie’ wel geschikt voor systematische reflectie

en onderzoek? Verwijzen ze niet te veel naar een door de eeuwen aangegroeid
agglomeraat van heel uiteenlopende zowel theoretische definities, als emotieve
gevoeligheden, als sociologische feitelijikheden? Roger-Pol Droit, de directeur
van dit programma, deelt dit pessimisme niet. Doorheen de veelheid van
filosofische scholen en tradities wijst hij (terecht) op: de gemeenschappelijke

‘begeerte zo goed mogelijk gebruik te maken van onze rationele/redelijke -

vermogens om de problemen en vraagstukken die zich stellen tengevoige ons
bestaan als mens aan te pakken 2. Zo ook met het begrip democratie. Gemeen-
schappelijk is hier: de idee van een maatschappij waar de verdeling van macht,
goederen, rechten en plichten georganiseerd wordt door onszelf, en waarbij'
~ we ons enkel onderwerpen aan wetten die we onszelf opgelegd hebben. |s het
gepretendeerde verband tussen deze beide begrippen geen zelfbegooche-
- ling? Zijn er niet te veel voorbeelden van beroemde filosofen die de democratie

....................................................

“begeerte zo goed mogelijk’ door mljzelf toegevoegd het niet te snel tevreden zijn met bestaande
antwoorden of paradigma’s.

.....



niet gunstig gezind waren, van niet-democratische regimes die de ontwikkeling
van belangrijke filosofische scholen of theorieén niet verhinderd hebben, en
van democratische landen die weinig of geen aandacht besteden aan filosofie?
Dit is — op het eerste gezicht — juist. De geschiedenis van de filosofie (van het zo
goed mogelijk gebruik van de rede) en de concrete socio-politieke geschiedenis
lopen inderdaad niet in dezelfde pas. Maar als we dieper graven zullen we
ontdekken dat zowel de filosofie als de democratie een essentiéle relatie hebben
met:

* kritiek en de bekwaamheid tot zelfkritiek, zie hoger,;

» taal zowel filosofische gedachten als politieke standpunten in een democratie
beginnen pas dan echt te bestaan als ze uitgesproken worden, als er
bereidheid is ze ter discussie te stellen, ze te toetsen aan argumenten van
anderen; ‘

* gelijkheid: zowel voor het filosofisch debat als voor de politieke democratie
is spreken of schrijven en argumenteren de enige voowvaarde om deel te
mogen nemen;

» Zzelfbepaling: beiden ontvangen hun kracht enkel van zichzelf, en zun onder-
worpen aan geen ander gezag dan dit waarvan ze zelf de bron zijn, waarvoor
ze zelf gekozen hebben.

Met andere woorden: de verwantschap zit ondergronds, is fundamenteel van
aard, en sterker dan men op het eerste gezicht zou vermoeden. Een gemeen-
schappelijke consequentie is het verlies van comfortabele zekerheden.

3 Vanwaar de sprong naar het internationale niveau? Het is algemeen vergeten
dat in het jaar van de Franse revolutie (op 11 februari 1789) ook de politieke
idee geboren werd van door de overheid georganiseerd filosofieonderwijs met
als doel de politiecke en morele vorming van de burger. Dit onderwijs zou de
intellectuele middelen kunnen aanreiken om maximaal gebruik te kunnen
maken van de verworven vrijheid. Met deze noodzaak worden we nog steeds
geconfronteerd, terwijl het mondiaal perspectief onvermijdelijk geworden is: de
vraagstukken, wantoestanden en uitdagingen van onze tijd kunnen niet langer
geisoleerd aangepakt worden. Heeft ervaring ons echter niet geleerd voorzichtig
te zijn? Installeren we onder het mom van de universele rede en de filosofie,
van vrijheid en emancipatie, geen nieuwe, subtiele vorm van imperialisme of
bevoogding? Hoe onderscheiden we tussen universaliteit en uniformiteit? En
maken de van oorsprong Griekse (Westerse) begrippen wel terecht aanspraak
op universele geldigheid? Hebben ze equivalenten in andere culturen? Is het
‘Uberhaupt denkbaar dat de mensheid met haar veelheid aan intellectuele en
politieke registers enkele gemeenschappelijke modellen zou delen en tegelijker-
tijld de verschillen bewaren die hun identiteit uitmaken? Kortom: zijn hoger
geschetste ideeén over filosofieonderwijs, ondanks de theoretische aantrekkelijk-
heid, eigenlijk wel universeel relevant? Of, hoe dient het gedefinieerd opdat het
mondiaal kan bijdragen tot de beoogde doelstellingen? Wat moeten de leerin-
houden, de didactische werkvormen en de hulpmiddelen zijn opdat het zun
aanspraken zou kunnen waarmaken? ...

.....

.....



Filosofie en democrtatie

....................................................

2.2.2. Feiten en bevindingen

1

Door de overheid of de gemeenschap georganiseerd filosofieonderwijs,
onafhankelijk van elke school of confessie, open en pluralistisch, op dezelfde
manier bestemd voor alle leerlingen, is nieuw, en wereldwijd in volle
ontwikkeling. Het is ten hoogste viiftig jaar oud, zeer zelden meer dan honderd.
Eigenlijk betreft het verschijnsel vooral de laatste decennia. Bovendien blijkt
een duidelijk verband met recente democratiseringsgolven: dictaturen verbieden
of perverteren de filosofie. Verre van een overblijffsel van een ouderwetse ten
dode opgeschreven traditie blijkt het een nieuwe, veelbelovende educatieve
mogelijkheid, met de toekomst voor zich. Veel meer landen dan men doorgaans
geneigd is te denken, hebben een initiatie in de filosofie ingericht in de laatste
twee of drie jaren van het secundair onderwijs. Sommigen experlmenteren

_volop met filosoferen met kinderen.

Achter deze organisatie schuilt een steeds terugkerende centrale paradox: het
organiseren van haar vrijheid. Eens een overheid dit soort filosofieonderwijs in
handen neemt begint steeds opnieuw de verleiding naar onderricht in het officiéle
denken; de verleiding naar de instrumentalisering van het filosofieonderwijs.
Vandaar dat de filosofie regelmatig botst met haar eigen institutionalisering.
Vandaar ook de bijna natuurlijke verbondenheid met democratiseringsproces-
sen.

Niet iedereen deelt hogergeschetste opvattingen over de relatie tussen filosofie
en democratie. Twee posities kunnen duidelijk onderscheiden worden. Volgens
de eerste heetft filosofie geen enkel praktisch nut. Noch terwille van de algemene
ontwikkeling van de student, noch terwille van de politieke vorming van de
burger. Filosofie kan — hoe je het ook aanpakt — geen onderwijsmodel bieden
om verantwoord te leren omgaan met vrijheid in een democratie, en hoort, als
fundamenteel onderzoek, enkel thuis aan de universiteit. Volgens de tweede
positie is een goede filosofische basisvorming voor iedereen een sleufelelement
in de vorming van kritische en tot oordelen bekwame burgers, en aldus een niet
te vergeten onderdeel voor de realisatie van het democratisch ideaal. Ze kan
jonge mensen helpen en oefenen in kritisch denken en handelen, ook tegenover
de eigen overtuigingen; in het begrijpen van de veelheid van problematieken,
gezichtspunten en argumenten van de anderen; in het verwerven van inzicht in
het beperkt statuut van onze kennis; in de bekwaamheid om met anderen een
constructieve dialoog te voeren. Kortom: de stelling dat de uitbreiding van goed
filosofieonderwijs ipso facto een verbetering van de democratie betekent. Aldus
bekeken is de filosofie helemaal geen wereldvreemd specialisme, maar een
zaak voor iedereen. Ze hoort daarom 66k thuis op secundair en zelfs basisniveau.
Zowel de vraag ernaar als de noodzakelijkheid ervan worden vaak en
nadrukkelijk onderlijnd. Enkele voorbeelden:

e uit Noorwegen: “Er bestaat een sterke interesse voor ethiek waarin doér-
gedacht wordt over de problemen van onze moderne maatschappij:
distributieve rechtvaardigheid, beheersing van de technologie (genetlsche
manipulatie) en milieuvraagstukken” (Droit 1995:114);



-----

« uit Marokko: “Dit onderwijs is van levensbelang in de sterkste betekenis van
het woord. (...) Wanneer de burgers niet de beschikking krijgen over een
zeer krachtig en polyvalent intellectueel werktuig ter integratie (de filosofie),
dan zullen de krachten die in onze wereld werkzaam zijn hen op de weg
naar de desintegratie stuwen. De bekwaambheid tot filosoferen ontwikkelt
een vorm van intellectuele immuniteit tegen particularistische reducties.”
(idem); :

 uit Uruguay: “Filosofische reflectie is in het bijzonder onmisbaar geworden
in een tijdperk waarin de macht van de technologie die de mensheid ter
beschikking heeft een reéle destructiemacht betekent voor de ander, voor
de planeet, voor zichzelf. Het opleiden van mannen en vrouwen die in staat
zullen zijn om te gaan met de uitdagingen van de éénentwintigste eeuw is
niet mogelijk zonder de filosofie.” (idem:115);

4 De slechte faam en het vaak voorkomende gebrek aan interesse heeft zijn

redenen. De meest genoemde zijn: te schools, te abstract, slecht opgeleide
leraren, te grote gebondenheid aan levensbeschouwelijke of ideologische
tradities, de afwezigheid van onmiddellijke economische rendabiliteit. Dit laatste
wordt het meest genoemd: filosofie als ‘luxe’. In een wereld die steeds meer
enkel en alleen gestuurd wordt door de vraag van de technologie en de markt
lijkt filosofie tot uitsterven gedoemd.

Als we, gegeven feit 4, ons aansluiten bij de tweede positie .onder feit drie,
wordt de belangrijkste vraag deze naar de aangewezen didactische vorm en
inhoud van goed filosofieonderwijs. Hoe moet het niet?

Unaniem kiinkt: geen neutrale inleiding in de ideeéngeschiedenis; niet het
voorbereiden van jonge mensen op de toekomst met behulp van een
vrijblijvende encyclopedie van stelsels en doctrines.

Even unaniem luidt: geen nieuwe catechismus. Uit de overtuiging dat goed
filosofieonderwijs de democratie kan versterken volgt niet dat het overbrengen
van democratische waarden, normen en principes haar taak moet worden. De
filosofie mag in geen geval haar kritische vrijheid verliezen.

Een overgrote meerderheid beoordeelt het bestaande filosofieonderwijs
als te abstract en te ver verwijderd van de alledaagse werkelijkheid, als
onaangepast aan de problemen van vandaag. Maar hoe dient het zich dan
aan te passen? Tegen het gebruik van nieuwe technische hulpmiddelen
(computer) en reflectie over nieuwe onderwerpen (bewapeningswedloop,
ontwikkelingssamenwerking, genetische manipulatie, milieuproblematiek)
worden geen bezwaren geformuleerd, integendeel. Als echter onder
aanpassing zou worden verstaan: functionaliteit ten opzichte van de
heersende conjunctuur, conformiteit aan dominante normen, opinie en
tijdsgeest, of impliciete adoptie van bepaalde paradigma’s bij het behandelen
van die nieuwe onderwerpen (zie hogere ‘steeds terugkerende centrale



Filosofie en democrtatie

paradox’), is het antwoord opnieuw unaniem: neen. De roeping van
bijvoorbeeld Socrates was niet zich aan te passen aan de sociologische
realiteit van zijn tijd. Zijn roeping was eerder omgekeerd die realiteit aan te
passen aan de ideeén van rechtvaardigheid en gelijkheid zoals verworven
door het denken. In deze zin is de filosofie tijdloos. Een gedachte is waar of
vals-onafhankelijk van haar sociologische verspreiding. De filosofische
ingesteldheid heeft niets te maken met contormisme, inbegrepen het
mechanisch anticonformisme dat gedachteloos vijandig staat tegenover alle
wijdverspreide ideeén.

* Tot slot mag het filosofieonderwijs zich ook niet laten verleiden tot populaire
oppervlakkigheid, tot een soort commentaar bij het nieuws van de dag.

6 Hoe dan wel? Wat is goed filosofieonderwijs? Volgens Roger-Pol Droit profileert
zich een duidelijke tendens. Een goede, relevante, toegankelijke en ongebonden
filosofische basisvorming voor alle wereldburgers moet op de eerste plaats
aandacht hebben voor filosofie als activiteit, als werkwoord; voor de wijsgerige
vaardigheden en attitudes. Het wordt dan mogelijk aan politieke vorming te
doen zonder specifieke politieke onderwerpen ter sprake te moeten brengen.
Positieve politieke vorming door goed filosofieonderwijs gebeurt indirect. Dit
heeft uviteraard te maken met de ondergrondse familiebanden tussen filosofie
en democratie: goedfilosofieonderwijs is op zich een authentieke democratische
vorming. Leerlingen zullen — om te beginnen — exact mogen zeggen wat ze in
gedachten hebben, geen van hun opmerkingen zal gecensureerd worden, en
ook de uitspraken van anderen zullen ze mogen bekritiseren. Enige (strenge)
voorwaarde: er zal tegelijkertijd naar gestreefd worden de gewoonte te verwerven
zich ondubbelzinnig uit te drukken en het uitgesprokene met degelijke
argumenten te onderbouwen. Geleidelijk zullen ze leren dat rigoureuze
argumentatie en groepsonderzoek, ook over onderwerpen uit hun eigen leef-
wereld, niets te maken heeft met minachting voor de ander. Filosofische ‘kennis’
tenslotte (historische en hedendaagse voorbeelden en resultaten van de
begeerte tot zo goed mogelijk gebruik van de rede) mag pas dan in functie
hiervan meerwaarde toevoegen.

3 Filosofie en democratie in Vlaanderen?

3.1. De Verklaring van Parijs voor de filosofie

Voorlopig hoogtepunt van dit UNESCO-programma is ongetwijfeld de adoptie
van de- ‘Verklaring van Parijs voor de Filosofie’, door alle deeinemers aan de ter
evaluatie van deze enquéte georganiseerde studiedagen, komende uit alle delen
van de. wereld en behorende tot verschillende religieuze, levensbeschouwelijke
en filosofische scholen of tradities. Doorheen deze veelkleurige verscheidenheid
deelden de ondertekenaars hogergenoemde begeerte zo goed mogelijk gebruik
te maken van hun redelijke/rationele vermogens om de problemen en vraagstukken
die zich stellen tengevoige ons bestaan als mens aan te pakken.



-----

Deze Verklaring® stelt onder andere: “onderwijs in de filosofie dient ingevoerd
waar het nog niet bestaat en expliciet filosofie’ genoemd te worden”. De relevantie
voor Viaanderen is duidelijk. Vlaanderen bengelt inzake filosofieonderwijs helemaal
aan de staart van het Europese peloton, en wordt momenteel, tengevoige hogerge-
noemde democratiseringsgolf van de laatste decennia, zelfs voorbijgestoken door
de landen van het voormalige oostblok. Nochtans is de vraag duidelijk aanwijsbaar4
en liggen — in het licht van de bevindingen van dit UNESCO-programma (hoger feit
5 en 6) — goede leerplannen klaar. Vlaanderen zou, mits een weloverwogen aanpak,
zijn achterstand in een voorsprong kunnen ombuigen. Sinds 6 juni 1997 loopt
daarom het UNESCO-project ‘Filosofie en democratie in Vlaanderen’. Als eerste
stap is aan zoveel mogelijk relevante personen uit onderwijs, politiek, maatschappelijk
middenveld en nieuwe maatschappelijke bewegingen gevraagd tegenover de Verklaring
van Parijs een standpunt in te nemen. De concrete vraagstelling was: Kunt u haar
onderschrijven? Indien neen, waarom niet? Indien ja, wat zult of kunt u concreet doen?

De respons op deze vraag is veelbelovend, toch worden belangruke bezwaren
geformuleerds:

¢ Geen verdere versnippering van het onderwijsaanbod. Filosofie dient als een
soort ‘onderstroom’ doorheen alle vakken te lopen. Bovendien, zo wordt vaak
gezegd, gebeurt dit al; '

¢ Geen onderwijs dat niet wortelt in het door de ouders vrij gekozen levensbe-
schouwelijk perspectief;

------- R R R e N I N B R X R R R W)

3 Roger-Pol Droit (1995:13-14); vertaling in: Willy Poppelmonde (1998:12)

4 Voorbeeld 1: Mark Eichardus (1994), Verslag van de commissie Samenleving-Onderwijs aan de Koning
Boudewijnstichting. Ondermeer de pagina’s 82-84, 93-96, 104-105, 148-149, 150 en 152 laten zich lezen
als een pleidooi voor de onmiddellijke invoering van goed filosofie-onderwijs. P. 148 wordt gewezen op
nieuwe vormingsbehoeften rond thema'’s als burgerschap, politieke vorming, multi-etnische samenleving.
“Het gaat daarbij telkens om de vraag naar kennis over en inzicht in de compiexe relaties tussen

" individuele gedragsmotivaties, in de cultuur verankerde denkwijzen en waarden, maatschappelijke
instellingen en sociaal-economische ontwikkelingen. Aan de jongeren moeten, als onderdeel van hun
basisvorming (...) de competenties worden aangereikt waarmee zij culturele, institutionele, identitaire,
politieke, en sociaal-economische ontwikkelingen, in hun samenhang leren waarnemen, analyseren en
interpreteren.”. P. 150 wordt ondubbelzinnig gesteld dat inzichten uit de epistemologie en de
wetenschapsfilosofie tijdens de schoolloopbaan moeten worden meegegeven. Het betreft vooral het
gemaakte, geconstrueerde karakter van kennis en de rol van mensen (groepen, instituties, individuen)
daarbij.

Voorbeeld 2. op het colloquium ‘Uitdagingen voor een toekomstgerichte Derde Wereldbewegmg (27/1/96)
kon wat volgt worden genoteerd: te weinig inzicht in de wereld rondom ons; onvoldoende aandacht voor
fundamentele analyse en vraagstelling; nood aan niet-ideologische debatcultuur; te weinig aandacht voor
goede definities: ‘ontwikkeling’, ‘democratie’, ‘kapitalisme’, ‘rechtvaardigheid’, wat is dat juist? Waarover
hebben we het eigenlijk?

Voorbeeld 3: E. De Corte e.a. (1994-95: 272-273): “Uit gezaghebbende onderwijsdocumenten (zowel
nationale als internationale) kunnen we afleiden dat het secundair onderwijs tot taak heeft zoveel mogelijk
een algemeen vormende basis te bieden”. Dit wordt des te belangrijker naarmate de maatschappij
complexer wordt. Hierdoor worden steeds meer eisen gesteld “aan het verantwoord (ethisch) kunnen
denken en handelen van de hedend'aagse mens.” Het secundair onderwijs moet voor zichzelf “een
vrijplaats creéren” waarin op “een-onbevangen wijze alle aspecten van de samenleving en van de cultuur
aan een eerlijke vraagstelling kunnen worden onderworpen.” Besluit: driemaal een pleidooi voor die
menselijke intellectuele -activiteiten die men zowat tweeduizendzeshonderd jaar geleden is beginnen
aanduiden met het negenletterwoord ‘filosofie’. '

5 Willy Poppelmonde (1998). Wat volgt over dit lokale UNESCO-project is hierop gebaseerd. Ik heb,
behoudens enkele uitzonderingen, nagelaten steeds opnieuw te verwijzen.



Filosofie en democrtatie

...................................................

 Als derde afwuzmg interpreteren we de desinteresse vanuit Derde Wereld-,
milieu-, vredes- en mensenrechtenbeweging (uitzondering: Agalev). ldem vanuit
de media;

e Vermeldenswaardig tenslotte is vaak scepsis. Soms wordt met een knlpoog
verwezen naar Marx’ elfde these over Feuerbach.

Wat te denken van deze tegenwerpingen? Confrontatie ermee kan helpen de
essentie van dit UNESCO-programma beter te begrijpen.

3.2. Verborgen premissen

Vanzelfsprekend dienen filosofische vaardigheden en.attitudes geintegreerd te
worden in alle andere vakken. Ook de opstellers van de Verklaring van Parijs zelf
zijn hier niet blind voor geweest als ze schrijven dat filosofie niet slechts aangehecht
mag worden aan bestaande opleidingen. Vanzelfsprekend is het terecht dat men
(verdere) versnippering afwijst. Toch blijft wat volgt gewoonweg onbeantwoord:

» Kan de doorsnee leerkracht dat zomaar — van nature? (Slechts tweemaal wordt
toegevoegd dat dit impliceert dat in het pedagogisch hoger onderwijs de filosofie
een ernstige plaats zou moeten krijgen.)

* Waarom geldt dit voor filosofie en niet voor vele andere disciplines? Waarom
eigenlijk nog Nederlands als apart vak in de laatste jaren van het secundair
onderwijs? Waarom geen godsdienstige leraren andere vakken (in het katholiek
onderwijs) in plaats van een apart vak godsdienst?

* Kan je filosofische vaardigheden verwerven of is een filosofische basisvorming
volledig zonder ruimte voor een grondige confrontatie met historische of
hedendaagse resultaten van dit soort, arbeid? Waarom geldt dit niet voor
‘'wiskunde (e.a. — zie hierboven) en wel voor filosofie?

» En als de efficiéntste (pedagogisch én organisatorisch) methode om een kritisch-
filosofische ingesteldheid te integreren in alle vakken er nu eens juist zou in
bestaan het te programmeren als apart vak (bv. in 3de graad SO) gegeven door
een bekwame, daartoe opgeleide leraar, met als gevolg transfer — via de
leerlingen! — naar die andere vakken?

Meer zelfs, wat als — omgekeerd — een goede filosofiecursus nu eens het best
mogelijke antwoord zou zijn tegen die zo verguisde versnippering, wat de
verdedigers van dit UNESCO-programma uitdrukkelijk stellen. Nog éénmaal
Federico Mayor (zelf geen filosoof): “In alle culturen”, schrijft hij, “stammen de oudste
en degelijkste bronnen van interdisciplinariteit van. de filosofen. Voor hen is het
verwijderen van. barriéres rond kennisvelden, het vergelijken van verschillende
theoretische benaderingen, het zo ver mogelijk verruimen van de intellectuele
invalshoek, geen recente vereiste, maar de natuurlijke horizon van hun geestelijke
queeste” (Droit 1995:6). Met andere woorden: goed filosofieonderwijs als ‘een zeer
krachtig en polyvalent intellectueel werktuig ter integratie’ (Marokko, zie hoger).
Ook de auteur van het reeds bestaande maar zowat nergens volwaardig geprogram-
meerd filosofieleerplan van het gemeenschapsonderwijs wijst op de afrondende
betekenis ervan door het reflecteren te bevorderen over de grondslagen, de eigen



aard en de onderlinge samenhang van de verschillende mens- en natuurweten-
schappen, waardoor de cursus helpt bij het herstellen van de verbroken band
tussen de verschillende disciplines, en bij het bepalen van de plaats en de rol van
de wetenschappen in een persoonlijke visie op mens, natuur en maatschappij
(Gemeenschapsonderwijs 1996: 3 (zie ook NVKSO 1992: 4)). Kortom, wat met
filosofie als apart vak; ditmaal niet als de best mogelijke manier om filosofie zelf te
integreren, maar als de best mogelijke manier om al de rest, voor het afstuderen,
tenminste ergens te integreren?

De tweede afwijzing is van een andere orde. We komen hierop terug.

Wat we als een derde afwijzing geinterpreteerd hebben is het stilzwijgen vanuit
o.a. Derde wereld-, milieu-, vredes- en mensenrechtenbeweging. Gezien UNESCO’s
motivering voor goed filosofieonderwijs, en gesteld dat het genoemde bewegingen
ernst is met datgene waarvoor ze zich zeggen in te zetten, hadden we minstens
enig krediet en nader onderzoek verwacht. Is hier de bekende ‘wet van Parkinson’
aan het werk? Hebben deze bewegingen zich een niche verworven waarin het
oorspronkelijk doel — wantoestanden opheffen — vergleden is tot louter middel ter
verantwoording van het bezig kunnen blijven met ‘animatie’, ‘bewustmaking’ en
fondsenverwerving rond een vaag vijandbeeld? Is het doel middel geworden?
Kortom: past hier het woord van Nietzsche: “Velen zijn consequent met betrekking
tot de éénmaal ingeslagen weg, weinigen met betrekking tot het doel™? Dit zal wel
meespelen, toch vermoeden we eerder hiernavolgend puntje 3.

Nogmaals, wat te denken? We vermoeden de volgende onuitgesproken
premissen:

e Angst voor Vrijheid. In plaats van ‘School voor Vrijheid'. Tegelijkertijd de
belangrijkste reden dat filosofieonderwijs als omschreven onder feit nr. 1 tot op
heden geen kansen gekregen heeft, in weerwil van + 2600 jaar wijsgerige
traditie; _

* Behoudsgezindheid. Vanuit de overbevraging van het onderwijsveld en vanuit
bescherming van historisch gegroeide verworvenheden;

* Het niet ernstig nemen van filosofie. Het begrip ‘filosofie’ roept bij de meeste
Vlamingen heel uiteenlopende denkbeelden op, meestal ver verwijderd van
het pedagogisch project waar dit UNESCO-programma voor staat.

Dit laatste is niet verwonderlijk en waarschijnlijk de belangrijkste oorzaak van
vaak voorkomende negatieve vooringenomenheid. De meeste Vlamingen zijn nooit
met filosofieonderwijs in aanraking geweest, de overigen meestal alleen met slecht
filosofieonderwijs. Als je aan een willekeurige groep mensen (ook hogergeschool-
den) vraagt waaraan ze denken bij ‘filosofie’ en ‘filosoferen’ krijg je een heel
uiteenlopend lijstie van antwoorden, zoals: doordenken, maar ook: fantaseren,
kunnen relativeren als mij iets overkomt, verbanden leggen, al wat mensen ooit
gedacht hebben, van gedachten wisselen, bezig zijn met de vergankelijkheid en
de zin van het leven, een eigen mening hebben, ‘visieontwikkeling’ (de ‘filosofie’
van een bedrijf), hetzelfde als ideologie en/of levensbeschouwing, etc.. Kortom:
meestal een beeld van volslagen irrelevantie voor het maatschappelijk leven, en



Filosofie en democrtatie

tegelijkertijd de opvatting dat een leraar die bij gelegenheid een sessie ‘Jan Publiek’
toelaat waar ieder wat losse meningen in het rond strooit, met zijn leerlingen aan
het filosoferen’ is. Laat ons daarom even terugkomen op zowel onze definitie, als
op hogervermeld feit nr. 6: ‘goed filosofieonderwijs’.

De resultaten die de begeerte onze rationele vermogens zo goed mogelijk te
gebruiken om de vraagstukken die zich stellen tengevolge ons bestaan als mens
aan te pakken doorheen de eeuwen heeft opgeleverd, vind je in ieder handboek
over de geschiedenis van de filosofie. Te vaak werd en wordt filosofie(-onderwijs)
hiertoe verengd: filosofie als product van een activiteit, niet als de activiteit zelf.
Noodgedwongen typisch voor deze activiteit is de open vraagstelling: 'noch het
antwoord, noch de zoekmethode ligt op voorhand vast. Zelfs de vraag wat het
belangrijkste thema van onderzoek zou moeten zijn is onderwerp van filosofisch
debat. Tijdgeest, cultuur, subcultuur en andere factoren spelen gelukkig een
horizonbeperkende rol. Het feit dat filosofen het zelf onderling over al deze zaken
niet eens geraken, hoeft geen voorwerp van misprijzen te zijn maar is juist deel van
de moeilijke uitdaging, van ons bestaan als mens.

Wat heeft deze begeerte-ons desondanks opgeleverd? |k beperk mij tot twee
voorbeelden. Eén: zo goed mogelijk gebruik van zijn rationele vermogens
aangaande de vraagstukken die hem en zijn tijdgenoten bezighielden bracht
Gallilei op het idee één en ander, in combinatie met mathematische modellen,
gewoon te gaan proberen. De experimenteel-wetenschappelijke methode werd
aldus in.de 16-17de eeuw geboren uit de wusbegeerte als een veelbelovende
methode tot betrouwbare kennisverwerving en is stilaan, tengevolge van haar
fenomenale succes, een eigen leven gaan leiden. Toch blijft de band met de filosofie
bestaan. Niet alleéen in ontologie en metafysica omdat in de wetenschap deelkennis
verworven wordt waar men niet of moeilijk omheen kan. Ook in de wetenschaps-
filosofie waar de wetenschap — wat is dat eigenlijk: ‘wetenschap’, de ‘wetenschap-
peliike methode’, ‘wetenschappelijke kennis’? — zelf op de onderzoekstafel gelegd
wordt. Maar vooral in (sociale) ethiek: de verhouding tussen het wetenschappelijk-
technologisch mogelijke en menselijke/maatschappelijke waarden (zie hiervoor
o.a. Etienne Vermeersch (1998)). Anders geformuleerd: veel van die ‘open’ vragen
zijn in de loop van de geschiedenis gesloten geworden (de onderdelen van de
filosofie die wetenschap geworden zijn). Voor andere hebben we onze interesse
verloren, of hebben we ingezien dat ze (met behulp van de rede) onoplosbaar zijn.
Nog andere, vaak dezelfde, vinden we echter zo belangrijk dat we het niet kunnen
laten te blijven zoeken naar hetzij een definitief, hetzij een doordacht persoonlijk of
eigentijds antwoord. Ten slotte komen er, tengevolge vroeger gegeven antwoorden
of gevonden methodes en de implicaties daarvan, nieuwe vragen bij. Bijvoorbeeld
het ganse domein van de bio-ethiek en de milieufilosofie. De vandaag gangbare
kloof tussen wetenschap en filosofie is niet houdbaar en nog minder wenselijk
Twee: de Universele Verklaring van de Rechten van de Mens, die er gewoonweg
niet zou zijn zonder alle filosofische arbeid die eraan voorafgegaan is en die
vandaag onverminderd voortgezet wordt. Denk aan het debat over politieke rechten
versus economische rechten, posmeve vruheld versus negatleve vrijheid, rechten
van het kind, etc..



Het zou spijtig zijn (en wijsgerig slordig) dit UNESCO programma terzijde te
schuiven op basis van een karikatuur ervan. De filosofie is niet zomaar de
geisoleerde, wereldvreemde discipline die zich bij voorkeur bezighoudt met het
meest verafgelegene, hoewel ze meestal zo afgeschilderd wordt, door hen die niet
houden van dit soort arbeid. Als derde voorbeeld zouden we kunnen verwijzen
naar Ivan lllich’s heel concrete filosofisch-kritische berekening van de gemiddelde
maatschappelijke snelheid van het particulier autoverkeerssysteem (lllich 1975).
De ‘UNESCO-definitie’ is een goede definitie. Filosofie is gewoon de meest brede
vorm van rationaliteit waarover we beschikken, met inbegrip van de attitude het
zoeken niet te snel moe te worden. Degelijk filosofieonderwijs levert “geen
geletterdheid die naast lezen, schrijven en rekenen staat, maar een ‘diepe’
geletterdheid die overal bruikbaar is” (ARGO 1996: 3). Een pluralistisch-multicultureel
en democratisch politiek systeem zonder filosofie is als een vliegtuig zonder piloot.

Bovendien, en al evenzeer in tegenstelling met wat gewoonlijk gedacht wordt,
is het heel typisch dat filosofen niet op hun eentje, in hun ivoren toren, met al die
vragen bezig zijn, integendeel. Samen vormen zij rond bepaalde thema’s (via
persoonlijke contacten op congressen of individueel, via boeken of artikels (van
doden en levenden), via Internet) kleinere of grotere tijd- en wereldomspannende
gemeenschappen van onderzoek.

Welnu, goed filosofieonderwijs mag niet minder zijn dan het vormen van zulk
een gedegen gemeenschap van onderzoek rond vraagstukken die zich opdringen
aan de deelnemers vanwege hun bestaan als kleuter, kind, puber, adolescent,
toekomstige burger met stemrecht, en die zij daardoor zelf boeiend genoeg vinden
om bij stil te blijven staan. Wat een gewoon kringgesprek van filosofische arbeid
onderscheidt is de mate waarin deze gemeenschap van onderzoek vorm krijgt. Het
vraagt van de leerkracht kennis (bijvoorbeeld van die tijd- en wereldomspannende
gemeenschap van onderzoek) en vaardigheden waarvoor momenteel in de
lerarenopleiding géén aandacht bestaat. Vanaf een bepaald niveau (bv. 3de graad
ASO) kan dit bovendien niet meer ernstig gebeuren zonder expliciete en relevante
inbreng vanuit of confrontatie met de geschiedenis van de filosofie (van het zo
goed mogelijk gebruik van de rede), door bekwame, speciaal daartoe opgeleide
leraren. ,

Tenslotte mogen we niet uit het oog verliezen dat dit UNESCO-programma ook
van belang is voor die landen waar filosofie reeds lang deel uitmaakt van het
secundair curriculum. ltalié bijvoorbeeld, met Frankrijk het enige land waar
filosofieonderwijs reeds meer dan 100 jaar oud is, maar tegelijkertijd een
schoolvoorbeeld van het eerste puntje onder feit 5: filosofie als museumvak.

Hoe het ook zij, we herhalen, waarom zou Vlaanderen niet een ernstige poging
doen zijn achterstand in een voorsprong om te buigen? Als je een aantal vormings-
doelstellingen/eindtermen algemeen aanvaardt, zelfs promoot en dus voldoende
belangrijk acht opdat meer dan (de eeuwige) lippendienst zou gebeuren, als je
daarnaast een typisch menselijke activiteit hebt die daarin zowat 2600 jaar ervaring
en ‘knowhow’ opgebouwd heetft, als je daarenboven goede universiteiten met goede



Filosofie en democrtatie

..................................................

filosofiedepartemen'ien inclusief lerarenopleiding hebt, en als ten slotte internatio-
naal een duidelijke evolutie vastgesteld wordt, waarom dan niet de uitdaging
aangaan dit alles zo goed mogelijk samen te brengen?

3.3. Filosofisch analfabetisme

Concreet. Voor ons ligt het eindwerkje van een laatstejaarsleerling ASO, primus
van de klas, in een als uitstekend aangeschreven school dat, gezien de gehanteerde
criteria, terecht goede punten gekregen heeft. Titel is ‘Lucht- en waterverontreiniging’
(Hagelsteininstituut 1998). Wat met het wijsgerig niveau?

In de Inleiding lezen we: daarom “dacht ik dat het wel eens interessant kon zijn
om de oorzaken van dit probleem te analyseren.” lets verder (tien regels), onder
“Oorzaken van de verontreiniging”, is reeds één en ander opgelost: “Het is dus
duidelijk dat één van de belangrijkste oorzaken van de vervuiling van psychische
aard is. Het is de mentaliteit van de mens die we zullen moeten manipuleren om
een beter leefmilieu te bekomen.” Vervolgens volgt een 37 pagina’s lange erudiete
opsomming biochemische feitenkennis, formules, statistieken, metingen, technie- -
ken, en dergelijke. Over wat “één van de belangrijkste oorzaken™ genoemd werd:
niets meer. De auteur besluit uiteindelijk: “Het zijn wijzelf die de oorzaak zijn van de
problemen en we hebben dus een grote verantwoordelijkheid i.v.m. de sanering
hiervan. (...) Het is dus onverantwoord om deze consumptiemaatschappij, waarbij
de economie primeert op de natuur, verder te laten ontwikkelen. Misschien is mijn
eindwerk al een kleine stap in de goede richting, maar woorden zijn geen daden.”
Over hoe die ‘mentaliteit’ er dan eigenlijk uitziet of wat er juist mis aan is, geen
woord. Is ze geheel of gedeeltelijk ‘goed’ of ‘slecht? Kan men nog andere zaken
onderscheiden (rede, emotie, wil, verbeelding, waardering)? En waar komt ze
vandaan? Hoe wordt ze gevormd? Is ze aangeboren of verworven? Is ze universeel?
Zijn alle/sommige mensen van nature slecht, goed, agressief, solidair, egoistisch,
materialistisch- (in niet-filosofische betekenis), wijs, verstandig, dom, kortzichtig,
lui? Of is ze integendeel aan plaats en tijd gebonden? Is haar oorsprong historisch
aanwijsbaar? Is ze veranderbaar, manipuleerbaar? En is dat wenselijk? Hetzelfde
met ‘daden’. Welke daden? Gebaseerd op welke analyse en op welke argumenten?
Moet de natuur dan primeren over de economie? Wat is dat eigenlijk, ‘natuur’,
‘cultuur’, ‘economie’, ‘mentaliteit’, ‘manipuleren’? Creéert de mens zelf maatschappe-
lijke verbanden? Is sociale verandering mogelijk? Moeten, mogen overheden
dwingende regels opleggen? Zo ja, welke? Wat zijn legitieme rollen van de staat?
Kan technologisch-wetenschappelijke ontwikkeling geprogrammeerd worden?
Hebben ecosystemen intrinsieke waarde? |s techniek/technologie een neutraal
werktuig of bepaalt ze mede de vormgeving van de maatschappij? Vragen,
filosofische vragen, maar zelfs geen aanzet of poging tot beantwoording, ondanks
de diagnose in die richting. En geen enkele leraar-jurylid maakt hieromtrent enige
bemerking. Stelling: ons ondewvussysteem leidt, ondanks schoolplicht tot 18 jaar,
filosofische analfabeten op.

Etienne Vermeersch (1998) argumenteert dat deze verwaarlozing in het onder-
wijs en elders van onze breedste vorm van kennisrationaliteit vrij spel geeft aan de



......

typisch handelingsirrationele ontwikkelingen van onze tijd. Zowel op macro-niveau
(milieu, Derde Wereld, ...), als op individueel levensbeschouwelijk micro-niveau
(succes sekten, esoterie, ...)S.

Het is de aangewezen plaats terug te komen op de tweede afwijzing. De argumen-
tatie hierachter kan kort samengevat: filosofie en ethiek en godsdienst en het sociale
zijn intens met elkaar verweven en komen binnen levensbeschouwelijk onderwijs tot
de juiste synthese in het vak godsdienst (VSKO 1998). Nu is de verleiding groot te
argumenteren hoe de filosofie alleen maar kan bijdragen (en het momenteel niet doet)
tot verdiept en beter inzicht in de eigenheid van het religieuze en in de juiste betekenis
van zowel geloven als niet-geloven6. Maar dit is hier niet aan de orde. Op basis
hiervan wordt niet gepleit voor de wereldwijde invoering van goed filosofieonderwijs.
Dit is niet het eigenlijke thema van dit UNESCO-programma: waaraan, en op grond van
welke argumenten (filosofie), beslissen we ons met z'n allen al of niet te onderwerpen
(democratie)? Hieraan wordt opnieuw nauwelijks aandacht besteed. :

‘Volgens Kunneman leven we vandaag, ondanks of misschien juist dankzij,
levensbeschouwelijke individualisering, in een technologisch-economisch complex
dat er paradoxaal genoeg in slaagt mensen (0ok leraren,.leerlingen en ouders in
katholieke scholen) massaler en sterker te binden dan eender welke levens-
beschouwing, ideologie of religie ooit gekund heeft. Vermeersch (1994) heeft in
deze context in Vlaanderen de term WTK-bestel geintroduceerd. Uit Brazilié komt
volgende stelling: “Enkel de filosofie kan ons voorzien van de kritische werktuigen
om de vooronderstellingen en effecten van de technologie, alsook van de politieke
standpunten en projecten die erdoor geinspireerd worden, te demystificeren” (Droit
1995: 115). Neemt men de Unesco-vraag ernstig? We menen opnieuw van niet.

Besluit? De tegenwerpingen zijn wat slapjes, naast de kwestie, of viseren een
karikatuur van goed filosofieonderwijs. Ze zijn, met andere woorden, filosofisch
slordig. We begrijpen dat dit programma gevoelige (verborgen) snaren raakt.
Nochtans betreft het een fundamentele inhoudelijke onderwijsvraagstelling:

Wat dient een multicultureel-pluralistische en democratische gemeenschap
aangaande onderwijs en vorming in haar schoot te koesteren? — Wat dient ze als
basis voor iedereen gemeenschappelijk te organiseren?

3.4, Het filosofisch fundament wvan de democratie

Wat de eerste vraag betreft aanvaarden we graag, met kardinaal Godfried
Danneels (1997) het onderscheid tussen een laicité fermée, en een laicité ouverte.
In een laicité ouverte koestert en stimuleert de gemeenschap alle levensbe-
schouwingen die bijdragen tot de integrale ontwikkeling van de mens zoals, te
midden andere, de katholieke levensbeschouwing en de initiatie daarin.

.......................................................

8 wat ook vanuit de KUL verdedigt wordt: “Als het geloof nog een toekomst heeft, zal het er een zijn vooi
(een deel van de) filosofisch geschoolden. Volgens ons is het beste wat iemand die het geloof nog eer
toekomst wil gunnen, kan doen: grondig werk van de filosofische scholing van de toekomstige adepter
maken.” (Aggregatiestudenten wijsbegeerte KUL en Decorte, J. 1998) '



Filosofie en democrtatie

Wat de tweede vraag betreft kunnen we echter alleen maar aansluiten bij de
argumentatie zoals verdedigd door Magdalena Sroda (Polen) op de UNESCO-
conferentie ‘Filosofie en democratie in Europa’ (Sofia, november 1996). Haar

: uitgangspunt is het conflict als basisgegeven van sociale realiteiten. Menselijke

noden, interesses, overtuigingen, motieven, waarden, normen zijn in permanent
conflict (tussen vrijzinnigen en gelovigen, tussen christenen en islamieten, tussen
minimalistische en maximalistische staatsopvattingen, tussen internationalisten en
nationalisten, tussen antropocentristen en ecocentristen, etc.). Dit is bovendien
geen probleem, integendeel: een politiek van democratie en vrijheid vooronderstelt
een politiek van cohabitatie met het conflict. Wel veronderstelt dit de bekwaamheid

- tot open en permanente dialoog als de beste arena van het politieke leven. Alleen

. zo kunnen eventueél gemeenschappelijke waarden gestalte krijgen. Bedoeld is

dus duidelijk niet de technische dialoog gekenmerkt door communicatie over een
welomlijnd onderwerp, en nog minder de verborgen- monoloog: opeenvolgende

- series individuele overtuigingspogingen. Enkel ‘echte’ dialoog gekenmerkt door

3
P

3

. effectieve betrokkenheid op de ander is constructief voor een politieke gemeenschap.

Welnu, het is hiertoe dat de filosofie de best mogelijke voorbereiding biedt. Het is
daar dat we het filosofisch fundament van de democratie moeten zoeken. Het gaat
dan in de eerste plaats over filosofie en filosofieonderwijs waarbij kritische
rationaliteit en goede argumentatievormen met behoud van respect voor de
gesprekspartner eerder een praktisch (moreel) dan een cognitief karakter heeft.
Boven alles gaat het om participatie aan de Logos, de Ratio, het Woord. Deze
participatie brengt de meest uiteenlopende ideeén en gezichtspunten samen en is
gebaseerd op wederkerigheid, niet enkel op het overtuigen van de ander, maar

| ook op het kunhen accepteren door de ander overtuigd te worden, en vereist de
- bekwaamheid de argumenten van de ander ernstig te onderzoeken. De belang-

rijkste obstakels (of gevolgen van onbekwaambheid tot deze dialoog?) zijn: geweld,
fundamentalisme, paternalisme, cynisme, relativisme, onverschilligheid, nihilisme
en passief-pluralisme vaak tolerantie genoemd, inbegrepen de Belgisch-Viaamse
variant: verticaal-pluralisme. Tegengewicht? Goed ingeplante democratische beslis-

| singsorganen, goede en efficiénte wetgeving en rechtspraak, vereenvoudiging

van de politieke cultuur, goede smaak (voor waarheid, schoonheid, goedheid),

, en... goed filosofie-onderwijs. (Sroda 1998)

Tot slot: we hebben zelf de Verklaring van Parijs onderschreven. We geloven dat
ernstige wijsgerige arbeid aan universiteiten of elders (bijvoorbeeld in- Oikos) over
hedendaagse problemen en vraagstukken belangrijk is, en onverminderd dient
voortgezet, maar onwerkzaam zal blijven of opnieuw geperverteerd zal worden,
zolang niet tegelijkertijd werk gemaakt is van algemeen verspreid en vooral goed

- onderwijs hierin. Marx’ these over Feuerbach? De filosofen zullen de wereld niet
- alleen veranderen. De essentie van dit UNESCO-project? De vergeten datum 11
- februari 1789. Samengevat betekent dit vandaag de inzet voor een wereldwijde

vrijplaats in het onderwijs gericht op het bekwamen in (1) onvooringenomen,
multiculturele, eerlijke en kritisch-socratische vraagstelling, gekoppeld aan (2)

- degelijke, actief-pluralistische, ‘constructieve dialoog, over (3) de vele complexe
. vraagstukken van onze tijd en leefwereld, waarbij (4) didactisch verantwoord en

relevant gebruik gemaakt wordt van de millennia oude ervaring van de mensheid

37



terzake (het wijsgerig wereldpatrimonium). Onze stelling? Niets minder dan dat,
zolang dit niet gerealiseerd is, het project van de Verlichting geen ernstige kans
gekregen heeft. We menen oprecht ver te mogen gaan in ons pleidooi voor een
vooraanstaande plaats voor filosofie, ook in het Vlaamse onderwijs van de 21ste
eeuw. (Bijvoorbeeld geintegreerd tot 16 jaar (mits ruime aandacht in de
lerarenopleiding), apart hoofd- en synthesevak van 16 tot 18, waarbij dan andere
vakken zouden kunnen geintegreerd worden.) De vaak te opperviakkige
alternatieven als ‘maatschappelijke vorming‘, ‘mundiale vorming’, ‘cultuurbe-
schouwing’, ‘burgerschap’, e.d., zijn' geen gelijkwaardig alternatief voor goed
filosofieonderwijs. Filosofie/wijsbegeerte en goed onderwijs hierin is onbetwistbaar
de ‘van nature’ meest geéigende discipline als het ernst is met de onder noot 2
genoemde onderwijsdoelstellingen. Een normaal begaafd leraar is daarenboven niet
in staat in de laatste graad van het SO op een deftige manier dit soort filosofieonderwijs
te cumuleren met een ander vak. Natuurlijk zal goed filosofieonderwijs de wereld niet
‘verlossen’, en natuurlijk is het geen voldoende voorwaarde voor een betere
democratie, maar wel één van de noodzakelijke voorwaarden, naast andere.

UNESCO heeft zich geéngageerd initiatieven ter bevordering van goed filosofie-
onderwijs ook in de toekomst te ondersteunen. Alle reacties, vragen, suggestles
kritiek en opmerkingen zijn van harte welkom.

Bibliografie

Aggregatiestudenten wijsbegeerte KUL en Decorte, J.
1998 Reactie op standpunt VSKO aangaande de Verklaring van Parijs voor de filosofie. In:
Poppelmonde 1998

Anthone, R. & Mortier, F.
1997 Socrates op de speelplaats. Filosoferen met kinderen in de praktuk ACCO, Leuven

Brabants, Th.

1998 Standpunt ARGO tegenover de Verklaring Van Parijs voor de filosofie. Lezing op
academische UNESCO-zitting, stadhuis Leuven 1997. In: Poppelmonde 1998

Danneels, G.
1998 De kardinaal, de vrouwen, de seks en de dood. Interview in: De Morgen, 11 oktober, p. 31

De Corte, E., e.a.

‘94-95 Algemene didactiek. Universitaire Dienst voor cursusontwikkeling K.U.L., ACCO,
Leuven

Decorte, J. .
1994 Filosofie in het secundair onderwijs. In: Cultuurleven Jrg. 61, nr. 6: 26-29

Droit, R-P.
1995 Philosophie et démocratie dans le monde. Une enquéte ‘de 'UNESCO. Préface de
Federico Mayor. Editions UNESCO, Paris



Filosofie en democrtatie

Droit, R-P., e.a.

1998 Philosophie et démocratie en Europe. Actes de la Conférence européenne sur les
fondements philosophiques de la démocratie et de I'éducation. Commission Nationale
de la Republique de la Buigarie pour TUNESCO, Sofia

Elchardus, M. (red.)

1994 De school staat niet alleen. Verslag van de commissie Samenlewng-Onderwus aan
de Koning Boudewunst/chtmg Pelckmans, Kapellen

Filosofie Magazine (red.)
1994  Special over Denken in Vlaanderen. In: Filosofie Magazine. Jrg. 3; nr. 2

Gemeenschapsonderwijs

1996 Wijsgerige strommgen Leerplan ASO 3de graad Vla Th. Brabants, Rijckerstraat 51
3770 Riemst :

Grinder, C., Gruschka, A., Meyer, M.A.

1997 Philosophie fiir die europdische Jugend. Auf der Suche nach Elementen des
europdischen Philosophieunterrichts. LIT, Mnster

Hagelste;nlnstituut

1998 Lucht- en waterverontreiniging. Emdwerkje van W.V,, 3de graad ASO, schooljaar
1997-98. Hagelsteininstituut, Berlaarbaan 229, 2860 Sint-Katelijne-Waver

Illich, I. 4 .
1973 Energieverbruik en maatschappelijke tegenstellingen. Wereldvenster, Baarn

Kessels, J. (Inl.& red.), Nelson, L.
1994 De socratische methode. Boom, Amsterdam

Lipman, M.
1980 Philosophy in the classroom. Temple Umversuty Press Ph|ladelph|a

NVKSO (Nationaal verbond van het katholiek onderwijs)

1992  Wijsgerige stromingen. Derde graad ASO-KSO. Complementair gedeelte. Licap,
Brussel

Poppelmonde, W. (Inl.& red.), e.a. _ ,
1998 Dossier ‘Filosofie en democratie in Vliaanderen’. UNESCO centrum Viaanderen,
~ Antwerpen. Verkrijgbaar via Willy Poppelmonde, Hoekske 9, 2235 Houtvenne

Sroda, M.
1998 Conflit et dialogue dans la société ouverte. In: Droit e.a. 1998

Van Bendegem, J.P.

1998 Filosoferen met kinderen: ook kinderen kunnen denken. In: Wijsgerig perspectief op
maatschappij en wetenschap. nr. 14, Boom, Amsterdam

Vermeersch, E. o .

1994 De ogen van de panda. Een milieufilosofisch essay. Van De Wiele, Brugge

1998 Dient onderwijs in de filosofie ingevoerd waar-het nog niet bestaat? Lezing op
academische UNESCO-zitting, stadhuis Leuven 1997. In: Poppeimonde 1998

Vertommen, W. .

1998 Standpunt VSKO tegenover de Verklaring van Parijs voor de filosofie. Lezing .op
academische UNESCO-zitting, stadhuis Leuven 1997. In: Poppelmonde 1998



Verklaring van Parijs voor de filosofie

Wij, de deelnemers aan UNESCO’s internationale studiedagen ‘Filosofie en
democratie in de wereld’, te Parijs op 15 en 16 februari 1995:

stellen vast dat de vraagstukken die de filosofie behandelt de universele vragen
van het leven en het menselijk bestaan betreffen;

geloven dat filosofische reflectie kan en moet bijdragen tot beter begnp en
sturing van dit menselijk bestaan;

* menen dat het beoefenen van de filosofie, waarbij men geen enkel idee mtsluut
van vrije discussie, en waarbij men zich inspant voor het zo ondubbelzinnig
mogelijk definiéren van de gebruikte termen, voor het verifiéren van de
geldigheid van de gebruikte redeneringen, en voor het zorgvuldig onderzoeken
van de argumenten van anderen, aan eenieder toestaat zelfstandig te Ieren
denken;

* benadrukken dat onderwijs in de filosofie bevorderlijk is voor openheid van
geest, burgerlijke verantwoordelijkheidszin, begrip en tolerantie tussen
individuen en tussen groepen;

* herhalen dat de aanwezigheid van de fulosofle in de opvoeding, door het vormen
van onafhankelijke en bedachtzame mensen, békwaam om te weerstaan aan
diverse vormen van propaganda, fanatisme, discriminatie en onverdraagzaam-
heid, bijdraagt tot de vrede en eenieder voorbereidt tot het nemen van zijn
verantwoordelijkheid in het aangezicht van de grote hedendaagse uitdagingen,
in het bijzonder op het domein van de ethiek;
bekrachtigen dat de ontwikkeling van het wijsgerig denken in het onderwus en
in het cultureel leven op belangrijke wijze bijdraagt tot de vorming van de burger,
en dit door het oefenen van zijn oordeelsvermogen, zonder meer fundamenteel
voor alle vormen van democratie.

Het is daarom dat we ons ertoe verbinden alles te doen wat in onze macht ligt in
onze instituten en in onze respectievelijke landen om deze doelstellingen te
bereiken, en dat we verklaren:

* de vrije beoefening van de filosofie dient, in al haar vormen en op alle plaatsen
waar mogelijk, gegarandeerd voor iedereen;

* onderwijs in de filosofie dient behouden of uitgebreid waar het reeds bestaat,
ingevoerd waar het nog niet bestaat, en expliciet ‘filosofie’ genoemd te worden;
dit onderwijs in de filosofie dient gegeven door bekwame, speciaal hiertoe
opgeleide leraren, en mag nooit ondergeschikt gemaakt worden aan econo-
mische, technische, religieuze, politieke of ideologische imperatieven;
onderwijs in de filosofie dient, overal waar mogelijk en onder behoud van haar
onafhankelijkheid, op een effectieve manier geintegreerd — en niet slechts
aangehecht — in alle universitaire en professionele opleidingen;
de verspreiding van boeken die toegankelijk zijn voor een groot publiek, zowel
naar taalgebruik als naar kostprijs; de productie van radio en televisieprogram-
ma’s, audio en video cassettes; het gebruik voor pedagogische doeleinden van



Filosofie en democrtatie

alle vormen van audiovisuele en informaticatechnologie; het opzetten van
veelvuldige mogelijkheden voor vrij debat en discussie; en alle andere mogelijke
initiatieven, gericht op een eerste kennismaking voor zoveel mogelijk mensen
met de filosofische vraagstukken en methodes, dienen aangemoedigd met het
oog op een filosofische basisvorming voor volwassenen;

 kennis van filosofische inzichten uit verschillende culturen, vergelijkende studie
van wat ze respectievelijk te bieden hebben, analyse van wat doet overeen-
komen en wat doet verschillen, dienen nagestreefd en ondersteund door
onderzoeks en onderwijsinstellingen. :

- De filosofie kan, als vrije praktijk van onderzoek en reflectie, geen waarheid als
~ definitief beschouwen en spoort aan tot respect voor de overtuigingen van eenieder,
maar zal in geen geval, op straffe van verloochening van haar eigen natuur, doctrines
aanvaarden die de vrijheid van de ander verwerpen, de menselijke waardigheid
ridiculiseren en aanzetten tot barbaarsheid.

Deze Verklaring weérd met unanimiteit aanvaard door alle deelnemers uit
volgende landen: Ivoorkust, Senegal, Benin, Marokko, Tunesié, India, Zuid-Korea,
Turkije, Brazilié, Chili, Argentinié, de Verenigde Staten, Bulgarije, Albanié, Malta,
Rusland, Groot-Britannié, Frankrijk en Duitsland. Ze werd en wordt bijkomend
onderschreven op regionale Filosofie- en democratieconferenties in Europa, Afrika,
Latijns-Amerika, Azié, de Arabische wereld, en bij diverse andere gelegenheden.



Willy Poppelmonde is licentiaat in de wijsbegeerte met aggregatie voor het
onderwijs. Omdat het Vlaamse onderwijs voor ongebonden filosofen gesloten is
heeft hij na het afstuderen een bouwbedrijf opgericht. Momenteel zet hij zich, via
het Unesco centrum Vlaanderen, in voor het Vlaamse luik van het wereldwijde
UNESCO-programma ‘Filosofie en démocratie in de wereld'.

E-mail: Willy.Poppelmonde @village.uunet.be

......

-------



