De rijkdom wvan
de multiculturele
samenleving

— Bedenkingen bij het
multiculturalisme -

GERTRUDE SCHELLENS

Het leven in de multiculturele samenleving: sommigen menen dat ze het nog
kunnen afwijzen, anderen stellen het voor als een voortdurend wereldfeest. Het is
een typisch hedendaags gegeven, dat vragen oproept over het samenleven, over
identiteit, over burgerschap... Uit het besef dat de samenleving multicultureel is
geworden, is het multiculturalisme ontstaan. Dit is de opvatting- die de culturele
verscheidenheid toejuicht en de culturele verworteling voor het voetlicht brengt. De
diversiteit wordt als een verrijking gezien, soms ook uitdrukkelijk naar analogie met
de waarde van de biodiversiteit. Het is een aanlokkelijke voorstelling die we hier
van dichterbij willen bekijken. We putten vooral uit de theoretische debatten die
hierover in de jaren negentig hebben gewoed. Het eerste deel schetst de context:
wat is dat, de multiculturele samenleving en vanwaar de toegenomen belangstelling
voor cultuur? Het tweede deel is het centrale deel van de tekst: hier worden een
aantal vooronderstellingen van het multiculturalisme door een kritische bril bekeken.
Het derde deel moet duidelijk maken dat de besproken theoretische posities niet
altijd vrijblijvend zijn, maar bepaalde keuzes inzake beleid en interculturele
communicatie met zich meebrengen. Zo loopt ons parcours van maatschappelijke
vraagstukken naar de filosofische reflectie en terug.

Het artikel is hoofdzakelijk gebaseerd op literatuuronderzoek dat verricht werd in opdracht van de Sociale
Hogeschool Heverlee, en dat uitmondde in het ongepubliceerde rapport G.SCHELLENS, Wenselijke
opleidingsinhouden i.v.m. de multiculturele samenleving. Literatuurversiag. Heverlee, 1998.

Oikos 11, zomer 1999



|. Culturele identiteit op de voorgrond

De samenleving is multicultureel geworden

Als gevolg van de immigratie die vooral na de tweede wereldoorlog op gang is
gekomen, leven in Belgié en in de ons omringende landen mensen met eer
verschillende culturele achtergrond op hetzelfde grondgebied samen. In Belgié
maken vreemdelingen ongeveer 9% van de bevolking uit. In Viaanderen is daf
bijna 5%, in het Brussels hoofdstedelijk gewest is het bijna 30%. De Italianer
vormen de grootste groep, gevolgd door de Marokkanen, de Fransen en de Turken.,
Dit zijn niet allemaal mensen met een heel andere culturele achtergrond. Anderzijds
is het ook zo dat deze cijfers alleen de allochtonen betreffen die niet de Belgische
nationaliteit hebben. Wanneer we het woord “allochtonen” gebruiken dan verstaar
we hieronder ook mensen met de Belgische nationaliteit die ouders en/of groot-
ouders hebben met een andere nationaliteit. Deze term wordt meer en meer gebruik!
in plaats van “migranten” omdat het steeds vaker gaat om mensen die hier geborer
en getogen zijn, en die dus eigenlijk geen migranten kunnen worden genoemd.
Sinds de wetswijziging van 1984, die het verwerven van de Belgische nationalitei
gemakkelijker maakte, zijn reeds heel wat vreemdelingen Belg geworden. In 1997
waren dat er 31687. -

De mate waarin wij met het gegeven van de multiculturele samenleving gecon-
fronteerd worden, kan erg verschillen. Wie in een Vlaamse verkaveling woont, zijr
kinderen naar een katholieke dorpsschool stuurt en als bediende of kaderlid in zec
maar een bank of een overheidsdienst werkt kent het fenomeen vooralsnog
misschien vooral van de T.V. of uit de krant. Wie echter dagelijks de Brusselse metrc
neemt of de Antwerpse tram heeft wellicht een heel ander beeld van de werkelijkheid.
In sommige straten in Beringen of Schaarbeek zou je je — op zonnige dagen — ir
Turkije kunnen wanen. Veel gekleurde mensen, verschillende talen, winkels met
zuiderse vruchten... Hoofddoeken en andere symbolen roepen het vermoeden var
andere overtuigingen, andere levenswijzen, andere gebruiken op.

De media spelen een belangrijke rol in de beeldvorming over dit onderwerp.Ze¢
berichten over wat nieuwswaarde heeft, maar het nieuws moet ook onderhoudenc
zijn. De televisie toont een overvol Klein Kasteeltje, met zwarte en Oost-Europese
viuchtelingen die wachten op een verdict. Dit zijn niet de groepen die hier he!
talrijkst zijn. Kranten maken gewag van fundamentalisten onder de moslims ir
Belgié. Maar wanneer wordt iemand een fundamentalist genoemd? Het is duidelijk
dat er ook strijd wordt gevoerd om het beeld dat wij ons vormen van de realiteit.
Rechts wil ons angst aanjagen door het idee te verspreiden dat wij overspoelc
worden door vreemdelingen en dat wij weldra niet meer thuis zullen zijn in ons
eigen land. Goed bedoelde campagnes voor verdraagzaamheid willen het fenomeer
tot zijn ware proporties terugbrengen en wijzen steevast op de relatief beperkte
omvang van de immigratie. ‘

Het besef dat wij in een multiculturele samenleving leven is eerder recent. Hef
hangt duidelijk niet alleen af van het aantal allochtonen dat hier woont. Het heefi
ook met de zichtbaarheid van de andere culturen te maken. De meeste migranten.



Multiculturalisme

....................................

die als arbeidskracht naar hier kwamen vanaf het einde van de tweede wereldoorlog,
zagen zelf hun aanwezigheid hier als tijdelijk. Ze zouden terugkeren naar hun land
van herkomst wanneer ze hier voldoende geld verdiend hadden om daar een beter
bestaan op te bouwen. De immigratiestop die hierin 1974 werd ingevoerd betekende
in dit opzicht een keerpunt: hierdoor veranderde dit perspectief voor veel migranten.
Op dat moment werd de toegang tot de meeste West-Europese landen op een kier
gezet: arbeidsimmigratie werd vodértaan aan zeer strenge voorwaarden onder-
worpen. Pas vanaf dat ogenblik komt de gezinshereniging goed op gang. En
naarmate de gezinnen van de gastarbeiders overkomen krijgen ook meer en meer
maatschappelijke sectoren ermee te maken: huisvesting, onderwijs, gezondheids-
zorg... Deze gezinnen gaan ook hun cultuur en religie hier beleven, wat minder het
geval was voor de alleenstaande mannen die in een soort uitstel leefden voor wat
deze praktijken betreft. Pas dan begint hier het besef door te dringen dat de
aanwezigheid van deze bevolkingsgroepen een blijvend gegeven is.

De pluraliteit organiseren

Het is typisch voor een moderne samenleving dat er daarin verschillende
levensbeschouwingen en levenswijzen naast elkaar bestaan. Ook Vlaanderen is
niet langer een homogeen katholiek gebied met een algemene consensus over
hoe we moeten leven. ledere moderne maatschappij staat dan voor de opgave de
verschillende levenswijzen en visies op een vreedzame manier te doen samen-
leven. Het liberale denken (we nemen het woord liberaal hier in de betekenis die
het heeft in de huidige sociale en politieke filosofie, niet in de enge partijpolitieke
zin) ziet de oplossing hiervoor in een scheiding tussen de publieke en de private
sfeer. Het gaat ervan uit dat de publieke ruimte op een neutrale basis moet worden
ingericht. De diverse overheden, het gerecht, het openbaar onderwijs en andere
publieke instanties (bij voorbeeld openbare bibliotheken,...) moeten onpartijdig
staan tegenover de verschillende levenswijzen en overtuigingen waar zij mee te
‘maken krijgen. Zo worden onverdraagzaamheid en onderdrukking van minderheden
tegengegaan. Dit liberale denken stamt niet toevallig uit de tijd van de godsdienst-
oorlogen! Het wil de pluraliteit aan levenswijzen en overtuigingen garanderen.
Levensbeschouwing en religieuze overtuiging horen dan thuis in de privé-sfeer.

In het licht van de identiteitsaanspraken die vandaag door tal van groepen
worden gemaakt lijkt deze oplossing niet meer te voldoen. Leden van minder-
heidsgroepen eisen precies de erkenning van hun eigenheid op het publieke
domein! We kunnen hierbij denken aan de strijd die gewoed heeft over het dragen
van de hoofddoek, vooral in Frankrijk, maar op een bepaald moment ook bij ons: de
heftigheid hiervan kan slechts verklaard worden door te verwijzen naar wat er op
het spel staat: men wil op het publieke terrein (bij voorbeeld: de openbare school,
of op een identiteitsbewijs) verschijnen als moslim. Het Kberale denken ziet hierin
een bedreiging van de neutraliteit van de publieke ruimte, en daarmee ook van de
verdraagzaamheid, waardoor het samenleven van verschillende levenswijzen en
opvattingen effectief mogelijk wordt gemaakt. Maar de moslims die het recht opeisen
om in het openbaar met een hoofddoek te verschijnen ervaren de ordening van de
publieke ruimte niet als neutraal. Het is maar de vraag of er wel zoiets als een
neutrale ordening bestaat, en of de principes die meestal als neutrale principes



naar voren worden geschoven, toch niet de weerspiegeling vormen van een
welbepaalde cultuur of levensbeschouwing en dus een onderdrukkende uitwerking
kunnen hebben op levenswijzen die daarvan afwijken.

De opkomst van het multiculturalisme

Bijna overal ter wereld zijn mensen meer belang gaan hechten aan culturele
identiteit en verscheidenheid. Dit is een recente ontwikkeling. Met de term ‘multi-
culturalisme’ wordt de opvatting aangeduid die de diepe betekenis van het
toebehoren tot een particuliere cultuur voor de identiteit van de persoon in de verf
zet en de verscheidenheid aan culturen als een rijkdom ziet.

Het begrip komt uit de Verenigde Staten. De Verenigde Staten zijn een immigratie-
gebied (de autochtone bevolking vormt er een minderheid die vaak over het hoofd
wordt gezien) en een hele tijd leek het erop dat bevolkingsgroepen van heel
verschillende herkomst er opgingen in een zogenaamde smeltkroes of ‘melting
pot'. Er heerste een sterk geloof in de assimilerende kracht van de Amerikaanse
cultuur. Reeds in het begin van deze eeuw werd het woord multiculturalisme gebruikt
om in te gaan tegen dit geloof en om de culturele hechting van de immigranten aan
te duiden, die zij niet vrij gekozen hadden.

Pas op het einde van de jaren tachtig doet de term multiculturalisme echt intrede
in het publieke debat. Nog steeds wijst hij op een breuk met het ideaal van assimilatie.
Maar nu wordt politieke erkenning gevraagd voor het toebehoren tot een cultuur.
Wellicht houdt dit verband met de feitelijke mislukking van het ideaal van assimilatie:
in de Verenigde Staten stelt men vast dat er nog steeds geen einde is gekomén aan
de ongelijke behandeling van zwarten. Zo kan ook in West-Europese landen de
opkomst van identiteitsaanspraken bij bepaalde groepen allochtonen in verband
gebracht worden met het mislukken van de assimilatiepolitiek, meer bepaald met
de maatschappelijke uitsluiting van deze groepen. Hier komen we nog op terug.

Vandaag kunnen we niet om de vaststelling heen dat cultuur een belangrijke rol
is gaan spelen in hoe mensen zichzelf zien. Dit vertaalt zich ook in politieke eisen.
De heropleving van het nationalisme en de roep om het behoud van de cuiturele
eigenheid bij etnische minderheden zijn voorbeelden hiervan.

Identiteit en erkenning 7

Waar gaat het om wanneer we het hebben over de opkomst van deze identiteits-
aanspraken? Hoe komt het dat de aanspraken op culturele eigenheid zo op de
voorgrond zijn gekomen? Voor de Canadese filosoof Charles Taylor (1994a) hangt
dit samen met het verlangen van de mens naar erkenning. De eis om erkend te
worden wordt vandaag gesteld door etnische minderheden, maar ook door vrouwen
en door mensen met een andere seksuele geaardheid, en heeft hiermee te maken
dat erkenning nodig is voor de identiteit van de betrokken personen. Mensen hebben
voor hun identiteit de erkenning van anderen nodig. Dit is altijd zo geweest, maar in
een moderne samenleving is die erkenning problematischer geworden. Om te
beginnen is een moderne samenleving een meer egalitaire samenleving waarin
we uitgaan van de gelijke waardigheid van iedereen. Typisch modern is dan ook de



Multiculturalisme

....................................

eis van gelijke erkenning. Daarenboven leven we vandaag in wat Taylor een
authenticiteitscultuur noemt: ieder van ons wil zijn eigen manier van leven leiden.

In het contact met onszelf moeten we ontdekken wat onze hoogsteigen manier van.

leven is, wat ons van de anderen onderscheidt. Zelfontplooiing en zelfverwerkelijking
zijn vandaag in de westerse wereld alom aanvaarde levensdoelen. (Taylor 1994b)
In een premoderne samenleving had men a priori een identiteit op grond van de
sociale positie die men bekleedde. In een moderne samenleving is identiteit niet
langer iets wat men automatisch heeft. In de huidige omstandigheden moeten
mensen zelf hun identiteit bepalen in een open dialoog met anderen. Wanneer
iemand die erkenning niet krijgt kan dit schade betekenen voor die persoon en
wordt dit als onderdrukking ervaren. Dit gebeurt wanneer een vernederend beeld
opgehangen wordt van een bepaalde maatschappelijke groep. Dikwijls wordt zo'n
beeld door de leden van zo’'n groep verinnerlijkt. Om zich tegen de onderdrukking
te verzetten moeten zij zich eerst van dit negatieve zelfbeeld bevrijden. De
vrouwenbeweging heeft dit moeten doen, en ook voor culturele minderheden is dit
een opgave. We kunnen dit illustreren met de vaststelling van onderwijsmensen
dat nogal wat migrantenjongeren een uitgesproken negatief zelfbeeld hebben.
(SALMI 1996: 68 e.v.) We vinden dit ook terug in een rapport van het Nederlandse
Sociaal en Cultureel Planbureau: dit geeft een erg alarmerend beeld van de
psychische gesteldheid van allochtone jongeren. Vooral Turkse en Marokkaanse
jongeren blijken een minder positief zelfbeeld te hebben en voelen zich vaker
eenzaam en gedeprimeerd.(VOLLEBERGH 1996) Uit deze voorbeelden blijkt dat
de onthouding van erkenning — hier in de vorm van vooroordelen die tot uiting
komen in een negatief beeld van en lage verwachtingen ten aanzien van een
bepaalde bevolkingsgroep — een probleem kan opleveren voor de identiteit van
de betrokkenen. Vandaar de aanspraak op erkenning die volgens Taylor in het
geding is in het multiculturalisme. Voor Taylor betekent dit alles dat erkenning van
de gelijke waardigheid van de ander niet volstaat, omdat dergelijke erkenning
blind blijft voor de verschillen. Echte erkenning vereist volgens hem ook de erkenning
van het verschil of van de eigenheid. En dit is wat er op het spel staat in bij voorbeeld
de controverse over de hoofddoek, maar ook in het heroplevend natuonallsme en
in de claims van culturele minderheden.

Waarom cultuur?

Blijft de vraag waarom precies cultuur zo’n belangrijke rol is gaan spelen inde
identiteitsvorming. Het is toch een merkwaardig gegeven dat cultuur in de jaren
negentig zo’n prominente rol toebedeeld krijgt in maatschappelijke, politieke en
zelfs economische debatten. Er zijn niet alleen de aanspraken op culturele erkenning
bij immigranten en hun nakomelingen in alle westerse landen, er zijn ook de claims
van autochtone culturele minderheden overal ter wereld, er is het heroplevend
nationalisme, er wordt meer en meer gewezen op het aandeel van culturele factoren
in economisch succes...

Het lijkt op het eerste zicht tegenstrijdig, maar.de roep om de erkenning van de
culturele eigenheid lijkt precies hand in hand te gaan met een wereldwijd
homogeniseringsproces, homogenisering die samengaat met de globalisering of
de doorbraak van de vrije markt op wereldvlak. Economische processen zijn zich in



versneld tempo op wereldschaal gaan afspelen, de natiestaten hebben nog nauwe-
lijks greep hierop en hun ingezetenen vertonen meer en meer de neiging om zich
terug te plooien op het locale. Men heeft zelfs het woord ‘glocalisatie’ bedacht voor
het samengaan van deze twee tendenzen.

Dit spoort alvast met het feit dat heel wat pleitbezorgers van het multiculturalisme
hun engagement nadrukkelijk verbinden met hun afkeer van het kolonialisme en
hun verzet tegen een neokoloniale wereldorde. Zij plaatsen de strijd voor het behoud
van de culturele eigenheid van minderheden in het westen op één lijn met het

verzet van derdewereldvolkeren tegen de hegemonie (economisch, militair én

cultureel) van het Westen. Of ze daarmee de juiste strijd voeren, is nog de vraag.
Daar komen we op terug in deel twee. :

De nieuwe communicatietechnologieén mogen dan wel van de wereld een
dorp gemaakt hebben, ze hebben niet alieen een homogeniserende uitwerking.
Het is voor migranten van nu gemakkelijker om contact te houden met het land van
herkomst en de mensen die men daar achterliet. Met schotelantennes kunnen
Turkse families in Vlaanderen Turkse televisieprogramma’s ontvangen en die
worden hier dan ook druk bekeken. Internationaal geldverkeer is gemakkelijker
geworden en er zijn meer mogelijkheden om te telefoneren met verwanten of
Zakenrelaties in het land van oorsprong.

Op een fundamenteler niveau spelen zich op dit ogenblik maatschappelijke
veranderingen in de westerse wereld af die de opgang van cultuur als herkennings-
punt en strijdpunt voor bepaalde bevolkingsgroepen zeker beinvioed hebben.
Ondanks de toegenomen welvaart hebben deze landen de uitsluiting van kwetsbare
bevolkingsgroepen niet kunnen voorkomen. De identiteitsaanspraken die door deze
groepen gemaakt worden en die gebaseerd zijn op de cuiturele verbonden-
heid, kunnen dan ook gezien worden als een reactie op het falen van de
welvaartsstaat die deze groepen geen vooruitzichten biedt.

Zo beschrijft de Franse oriéntalist Gilles Kepel (1994) de aantrekkingskracht
die de islam is gaan uitoefenen op jongeren van Maghrebijnse afkomst in de Franse
voorsteden. Bij de tweede generatie migranten uit Noord-Afrika vindt er een
duidelijke toewending naar de islam plaats. Kepel spreekt van een herislamisering.
Een minderheid wordt aangetrokken door moslimorganisaties met zeer radicale
ideeén en methoden. '

Uiteraard hebben we hier te maken met een heel complex fenomeen. De islam
(en dit geldt ook voor andere geloofsbelijdenissen) wordt slechts na een zekere tijd
maatschappelijk zichtbaar in hiet immigratieland. Bovendien wordt de godsdienstige
praktijk in de migratie een bewuste keuze omdat ze er niet langer als
vanzelfsprekend ingebed is in het dagelijks leven. Maar er is ook het aspect van
gemeenschapsvorming als reactie op de maatschappelijke uitsluiting van deze
jongeren. De islam geeft een positieve betekenis aan hun gekneusde zelfbeeld. Zij
zoeken erkenning als reactie op de discriminatie en het racisme. Gelijkaardige
processen van gemeenschapsvorming vindt Kepel bij de ‘black muslims’ in de



Multiculturalisme

Jerenigde Staten. Zij recruteren vooral jongeren uit de zwarte getto’s van de
Amerikaanse grootsteden. De gemeenschapsvorming bij deze moslimgroeperingen
jaat zeer ver: wat zij willen is niet minder dan breken met de omringende
samenleving en zij bouwen daarom aan eigen netwerken van organisaties, scholen,
wninkels, banken, ordediensten... Gilles Kepel brengt deze ontwikkelingen in verband
met het desintegratieproces van de postindustriéle samenleving: de samenhang in
Je samenleving vermindert of verdwijnt, en de arbeidersbeweging is blijkbaar niet
'anger de weg waarlangs de nieuwe kwetsbare groepen hun positie in de
samenleving opeisen.

Ook Michel Wieviorka (1996) — een Franse socioloog — brengt het toegenomen
belang van cultuur in verband met het aanbreken van het postindustriéle tijdperk.
De sociale verhoudingen worden namelijk niet langer hoofdzakelijk door de
productieverhoudingen gedefinieerd en mensen definiéren zichzelf niet langer
door hun plaats in het productieproces. En zo is het beeld van de migranten in de
jaren tachtig niet langer met arbeid verbonden maar worden ze ‘in etnische,
nationale, religieuze en raciale termen gedefinieerd. Ook bij ons lijkt die wending
zich te hebben voorgedaan: het verdwijnen van de term ‘gastarbeiders’ wijst alvast
in die richting... In het industriéle tijdperk lagen de breuklijnen in de samenleving
eerder op het sociaal-economische vlak en was cultuur meer een verbindende
factor. Arbeiders en patroons behoorden tot één en dezelfde natie en deelden
meestal dezelfde levensbeschouwing. In de huidige postindustriéle samenlevingen
staan de productieverhoudingen minder centraal, aldus Wieviorka. Het sociale
vraagstuk doet zich niet enkel meer voor onder de gedaante van rechtstreekse
uitbuiting, maar ook in de vorm van inkomensonzekerheid, werkloosheid,
uitsluiting... Met deze laatste fenomenen zijn ook processen van culturele
fragmentarisering verbonden: cultuur is niet langer een bindmiddel maar een
principe van verdeeldheid.

ll. Enkele kritische bedenkingen bij de wending
naar de cultuur

Is cultuur werkelijk zo belangrijk?

Een eerste en pertinente vraag is of we ons geen rad voor ogen laten draaien
wanneer we de aanspraken op het behoud van culturele eigenheid ernstig nemen.
Voeren we niet de verkeerde strijd wanneer we de eis tot culturele erkenning
ondersteunen en een belangrijk strijdpunt maken van de erkenning van diversiteit?
Is de multiculturele samenleving niet een nieuwe gedaante waaronder zich de
oude klassentegenstelling voordoet, en verhindert de strijd voor culturele erkenning
ons niet te zien dat hier economische processen aan de orde zijn, die nieuwe
vormen van uitsluiting genereren? Minderhedenonderzoek en minderhedenbeleid
zouden dan wel eens als effect kunnen hebben dat ze de uitsluiting in stand
houden die ze wensen te bestrijden...

Het zijn deze overwegingen die de Nederlandse antropoloog Jan Rath (1991)
ertoe brengen de betekenis van culturele en etnische scheidslijnen te relativeren.

.....



.....

Hij wijst op de economische voorwaarden die deze scheidslijnen produceren.
Minderheden zijn het product van een proces van sociale constructie. Het gaat hier
om het proces waarin minderheden tegenover de meerderheid komen te staan. In
Nederland, zo betoogt Rath, speelt het streven naar conformiteit in hoofde van de
Nederlanders hierin een belangrijke rol. En non-conformiteit — afwijkende sociale
en culturele kenmerken — wordt geproblematiseerd voor zover ze gelokaliseerd is
bij de laagste sociale klasse.

Hier blijkt duidelijk dat etniciteit geen objectief gegeven is. Met etniciteit bedoelen
we kenmerken waarmee een groep mensen zichzelf definieert en die verwijzen
naar een gemeenschappelijke afstamming. Het gaat hier niet zonder meer om
natuurlijke kenmerken die de objectieve basis zijn van de identiteit van de
betrokkenen. Het gaat altijd om een welbepaalde selectie van kenmerken, die een

bijzondere betekenis verwerven in processen die de individuen niet zelf controleren

of waar zij zich zelf nauwelijks bewust van zijn. Hetzelfde geldt voor begrippen als
cultuur, ras of geslacht. Deze categorieén zijn sociale constructies. Jan Rath maakt
bovendien duidelijk dat etniciteit geen neutraal gegeven is, maar naar machtsonge-
lijikheid verwijst.

Dit neemt niet weg dat deze constructies toch een eigen realiteit vertegen-
woordigen. Wanneer armoede en uitsluiting zich langs etnische scheidslijnen gaan
ontwikkelen — en dat is in de postindustriéle samenleving duidelijk zo — dan kunnen
we niet anders dan deze categorieén hanteren in analyses en beleidsplannen.
Maar het is ook duidelijk dat culturele erkenning niet volstaat om een einde te
maken aan de armoede en de uitsluiting van bepaalde etnische minderheids-
groepen.

Het is in deze zin dat de Sloveense filosoof Slavoj Zizek (1998) waarschuwt
voor het multiculturalisme. Hij ziet hierin een neerbuigend respect voor plaatselijke
culturen, vanwege mensen die geen wortels meer hebben in een eigen cultuur: “de
houding die , vanuit een lege positie op de wereld, elke plaatselijke cultuur behandeli
zoals de koloniaal de gekoloniseerde volkeren behandelt — als inboorlingen wier
gebruiken zorgvuldig moeten worden bestudeerd en ‘gerespecteerd’ ” (p.49). Hel
samengaan van globalisering en de opkomst van identiteitsaanspraken is voor
hem helemaal niet zo verwonderlijk. Het multiculturalisme is de ideologie die perfect
past bij de huidige fase van het kapitalisme, die precies gekenmerkt wordt door de
depolitisering van de economie. Het kapitalisme is een soort ‘anonieme wereld-
machine’ waarbij niemand aan de touwtjes trekt, het heeft zich over heel de wereld
verspreid, en iedereen lijkt zich daarbij te hebben neergelegd. Het multiculturalisme
verlegt het strijdtoneel van de politiek naar de cultuur. De strijd om de culturele
verschillen noemt Zizek een uitlaatklep voor de kritische energie, maar deze strijd
laat de fundamentele homogeniteit van het wereldomvattende kapitalistische
systeem onaangetast! (p.52) Deze kritiek impliceert dat onderdrukte minderheden
een politieke stem moeten krijgen. Dit betekent niet alleen dat hen stemrecht moei
worden verleend, maar ook dat men partij moet kiezen voor de onderdrukten en de
uitgeslotenen, en moet ophouden het huidige economische bestel en zijn
wetmatigheden als onvermijdelijk te beschouwen.



Multiculturalisme

....................................

Gefragmenteerde identiteit

Er valt ook wel wat aan te merken op de opvatting van identiteit die we bij het
multiculturalisme hebben aangetroffen. Een individu maakt namelijk niet alleen
deel uit van een cultuur, het neemt nog andere posities in de samenleving in, die te
maken hebben met zijn of haar geslacht, beroepsrol, sexuele geaardheid, enzovoort.
Zo komt het tot tal van uitwisselingen en tot diverse en soms rivaliserende loyaliteiten
die daarmee verbonden zijn, en die het etnische en culturele toebehoren
doorkruisen. We zijn nooit alleen maar Vlamingen, we.zijn ook werknemer, vrouw
of man, buurtbewoners... Vanuit die ervaring zijn sommige intellectuelen, waaronder
ook nogal wat migrantenauteurs, het meervoudige en gefragmenteerde karakter
van de identiteit in de verf gaan zetten.2 Het is helemaal niet ondenkbaar — en
migranten getuigen hier dikwijls van — dat iemand zich tegelijkertijd Belg én
Marokkaan voelt, of Brusselaar én Chileen. Welke laag van onze identiteit op de
voorgrond staat, kan variéren met de omstandigheden, en met de aanspraken die
een groep of een gemeenschap op ons maakt. Wij zullen ons hier niet in de eerste
plaats blank voelen, maar wanneer we in zwart Afrika reizen, is dat wel zo. We
voelen ons Belg tijdens een match van de Rode Duivels, en vrouw op een
manifestatie ter gelegenheid van de vrouwendag.

Het hele debat hierrond is niet zonder meer theoretisch, het heeft ook politieke
betekenis. Deze visie op identiteit wordt ingezet om het ideaal van zuiverheid te
bestrijden, dat door extreem rechts verdedigd wordt, maar dat in de vorm van een
geromantiseerde opvatting van de “authenticiteit” van culturen ook wel bij sommige
voorvechters van de multiculturele samenleving leeft. Tegenover de zuiverheid van
een homogene cultuur staat de hybriditeit, het syncretisme en de onoverzichte-
lijkheid. Hierbij past ook de verheerlijking van het stadsieven en van de stedelijkheid.
Brussel is een mooi voorbeeld van dit alles.?

Toch wekken de betogen van succesvolle migrantenauteurs als Anil Ramdas,
V.S.Naipaul en Salman Rushdie teveel de indruk dat onze identiteit iets is wat
wijzelf vrij creéren, als kunstenaars die onszelf vormgeven. Voor andere migranten
is de ervaring van fragmentering eerder een pijnlijke ervaring: er hier niet bijhoren,
maar er ginds ook niet meer echt bijhoren... ‘Sloebers’, noemt Anil Ramdas (1996:
25-32) ze, geen ‘jongleurs’, wanneer hij het verhaal doet over zijn migrerende
voorouders.

Het idee van zelfcreatie is een burgerlijk ideaal, dat de machtsverschillen die
op het migrantenleven drukken, buiten beeld laat. Wij zijn voor onze identiteit
afhankelijk van de erkenning door anderen, zo zagen we hierboven reeds, en
geweigerde erkenning wordt ervaren als onderdrukking. De machtsverschillen in
de samenleving bepalen mee wie die erkenning krijgt en wie niet.

2 Zo kunnen de romans van Saiman RUSHDIE gelezen worden als een lofzang op de vermenging.

3 Zie bij voorbeeld het pamflet van D.LESAGE, Onzuivere gedachten. Over het Viaanderen van de minister-
president. Antwerpen, Dedalus; 1996 en de roman van K.PEETERS, Het is niet ernstig, mon amour.
Amsterdam, Meulenhoff, 1996 (alleen al de titel !)

35



.....

Multiculturalisme en relativisme

Een veel gehoorde kritiek op het multiculturalisme betreft het relativisme waar
het pleidooi voor diversiteit van uitgaat. Dit is de opvatting dat waarden en normen,
overtuigingen en levenswijzen cultuurgebonden zijn en dus maar een beperkte
geldigheid hebben. Het cultuurrelativisme legt de nadruk op de verscheidenheid
aan culturen, en meent dat culturen onderling onvergelijkbaar zijn. Er zijn immers
geen gemeenschappelijke of transculturele maatstaven om ze te vergelijken of er
een oordeel over uit te spreken.

Wat het relativisme vandaag aantrekkelijk maakt is dat deze opvatting het besef
van de toevalligheid of contingentie van onze levenswijze en van onze over-
tuigingen vertolkt. Wij zijn vandaag sterk doordrongen van dat besef. We zijn er ons
van bewust dat we anders tegen de wereld aan zouden kijken indien we in een
andere tijd of op een andere plaats of in een ander milieu geboren zouden zijn. Het
leven in een multiculturele samenleving herinnert ons ook voortdurend aan deze
toevalligheid. Wat zijn dan de bezwaren tegen dit relativisme dat zo goed aansluit
bij het besef van eindigheid dat wij op het einde van de twintigste eeuw omarmen?

Er is allereerst het probleem dat het relativisme als theoretische positie (wanneer
het — een beetje banaal uitgedrukt — stelt dat alles relatief is) zichzelf tegenspreekt.
Het is duidelijk dat zo’n absolute uitspraak (“alles is relatief”) in strijd is met de
relativiteit waar zo’n uitspraak het over heeft. Ze zaagt als het ware de tak door waar
ze zelf op zit. Nu kunnen we dit soort kritiek aan kamergeleerden overlaten maar ze
wijst toch op een probleem dat relevant is voor het leven in een multiculturele
samenleving. Het relativisme is een opvatting die vraagt om bescheidenheid inzake
de eigen aanspraken op geldigheid. Kunnen we ons dan nog uitspreken over
andere culturen? Dat is inderdaad moeilijk volgens het relativisme. Relativisten
beklemtonen de verschillen tussen culturen. Wanneer wij een oordeel vellen over
andere culturen, dan doen we dat steeds op grond van onze eigen culturele
maatstaven, en daarmee doen we geen recht aan diegenen die andere waarden
en gebruiken hebben. Moeten we dan ook onze ogen sluiten wanneer we
geconfronteerd worden met praktijken uit andere culturen die in onze ogen
onmenselijk zijn? Een relativist zal daar inderdaad toe -geneigd zijn, en zal zich
hiervoor beroepen op respect voor de eigenheid van de andere cultuur. Zo vindt hij
dat de geldigheid van de mensenrechten beperkt is tot de westerse wereld omdat
de mensenrechten een product zijn van de westerse geschiedenis en van het
westerse denken.

Maar worden zo niet een aantal belangrijke verworvenheden van de moderniteit
op het spel gezet, met name de mensenrechten en de idealen van gelijkheid en
van vrijheid die er nauw mee verbonden zijn? Wezenlijk voor de mensenrechten is
immers de idee van gelijkheid (of de hierboven vermelde gelijke waardigheid) van
alle. mensen: het gaat om de gedachte dat aan alle mensen dezelfde rechten
toekomen, en de mens wordt hier gezien als mens, en niet als lid van een bepaalde
groep of als vertegenwoordiger van een bepaalde gemeenschap. Vrijheid wordt
hier begrepen als de mogelijkheid om je te onttrekken aan de groep of gemeenschap
waaruit je voortkomt. Migrantenschrijvers wijzen er op dat we deze idealen — die



Multiculturalisme

...................................

roor ons vanzelfsprekende verworvenheden zijn — niet te viug mogen opgeven. Zij
1erinneren ons aan het emancipatorisch gehalte van deze idealen: in de moderne
ijd is het individu erin geslaagd zich te ontvoogden van verstikkende
jemeenschapsbanden en tradities. Het multiculturalisme bewijst de migranten geen
ienst wanneer het hen terugwijst naar de beslotenheid van hun eigen groep en
1en de verworvenheden van onze moderne westerse samenlevingen ontzegt. Er
zijn auteurs die dit uitdrukkelijk stellen vanuit hun migrantenervaring: Anil Ramdas
n Nederland bij voorbeeld, of in de Verenigde Staten Kwame Anthony Appiah, die
Jit Ghana atkomstig is. Zij zien de dwang van de groep en het verstikkend karakter
van de gemeenschap als de keerzijde van de lofzang op de eigenheid van de
culturen. Zij willen als individu benaderd worden en niet voortdurend vastgepind
worden op hun afkomst. Zo verzet Kwame Anthony Appiah zich tegen de aanspraken
die op zwarten gemaakt worden enkel en alleen omdat ze zwart zijn: “Als je in zo»n
categorie gedwongen bent, is er geen ontsnappen meer aan. En die dwang gaat
niet alleen uit van blanken, maar ook van zwarten zelf. Zij eisen je loyaliteit volledig
op, hoezeer je onderling ook verschilt. En als je aan die loyaliteit niet beantwoordt,
ben je een verrader, of op zijn minst te stom om de realiteit te erkennen.” (Appiah in
Ramdas 1993: 112) '

Cultuurverandering in de praktijk: toenemende
verschillen tussen en binnen etnische minderheden

Er is nog een ander bezwaar tegen het cultuurrelativisme. Het huldigt doorgaans
een kijk op culturen die nogal statisch is. Het ziet culturen als werelden die ten
opzichte van elkaar gesloten blijven. Het relativisme maakt ons terecht gevoelig
voor het etnocentrisme en het neokolonialisme waarmee wij dikwijls onbewust
naar andere culturen kijken, maar het heeft te weinig oog voor de contacten en
uitwisselingen die er — al lange tijd! — plaats hebben tussen culturen, en voor de
veranderingen die daar het gevolg van zijn. Niet zelden wordt een te idyllisch beeld
opgehangen van andere culturen, en heeft er een romantische idealisering plaats
van een soort ongerepte staat van deze volkeren, die dan ‘authentiek’ genoemd
wordt.

Onderzoek naar de migrantencultuur brengt deze cultuurverandering aan het
licht en toont ook dat deze niet altijd aanpassing aan de dominante cultuur betekent.
Het laat zien dat sommige migranten bewust kiezen voor het leven in een moderne
samenleving. De migratie zelf was een keuze, zelfs wanneer de situatie van de
migrant in het land van oorsprong niet rooskleurig was. Philip Hermans is een
antropoloog die onderzoek gedaan heeft bij de Marokkaanse gemeenschap in ons
land en hij zegt daarover het volgende: “Vooreerst zijn zij vanuit een project naar
hier gemigreerd. Hoe erg ze aan hun culturele waarden en principes blijven hechten,
ze zijn naar hier gekomen om te delen in een aantal aspecten van de westerse
moderniteit die ze vanuit hun eigen samenleving hadden leren kennen.” (Hermans
1993: 923) Dit geldt niet voor alle groepen migranten in dezelfde mate. Uit onderzoek
onder leiding van de demograaf Ron Lesthaeghe blijkt dat vooral Marokkaanse
migranten min of meer bewust kiezen voor migratie omwille van de aangehaalde
motieven. (Lesthaeghe 1997) Voor de Turken in Belgié geldt dit veel minder: voor
de meesten onder hen is werken in het buitenland het belangrijkste motief om weg

.....



te trekken, de migratie is veel meer een familiaal project, de familiebanden en de
banden met de streek van herkomst worden onderhouden, onder meer doordal
veel Turkse jongeren nog steeds huwen met een partner uit het land van herkomst
Zij zoeken geen breuk met de heersendé waarden en structuren van hur
herkomstland. '

In het algemeen kan men er niet van uitgaan dat de gewoonten, overtuigingen
waarden en normen van migranten dezelfde zijn als deze in het herkomstiand var
de allochtonen. Kennis van de levenswijze in het land van herkomst draagt nie
zonder meer bij tot een beter begrip van de allochtonen hier. Toch wordt hier noga
eens van uit gegaan in sommige goed bedoelde aanbevelingen voor de
interculturele communicatie. We zien nog al te vaak over het hoofd dat hier inmiddels
al verschillende generaties allochtonen zijn die het land waaruit hun ouders o
grootouders ooit weggetrokken zijn, alleen nog kennen als vakantiebestemming
Bovendien dreigen dit soort aanbevelingen een te folkloristisch beeld van de
allochtonen op te hangen, waarin zij zichzelf nauwelijks herkennen. Migranten zijr
nooit een louter toevallige steekproef van personen uit het herkomstland. Er heef
een zekere — min of meer spontane — selectie plaats: niet iedereen is ever
geinteresseerd om te vertrekken. Streek van herkomst, opleidingsniveau, geslacht,..
spelen hierin een rol. En deze factoren bepalen verder ook de evolutie van deze
groepen in het land van aankomst.(Lesthaeghe 1997) Ook de migratie zelf is eer
gebeuren dat diep ingrijpt in het leven en de oriéntaties van de migrant. Het breng!
hem in onbekende situaties,waarop hij moet reageren en voor onverwachte
problemen waarvoor hij zelf oplossingen moet zoeken, zoals racisme er
discriminatie. ,

Culturen zijn dus niet de statische, afgesloten werelden waarvoor we ze soms
houden. Om te onderstrepen dat de cultuur van de migranten verschillend is van de
cultuur van het land van herkomst, gebruikt men het begrip ‘migrantencultuur'. In de
praktijk is dit nog weinig onderzocht. Bovendien blijft het begrip zelf een constructie,
iets kunstmatigs. Het geeft vooral aan dat culturen dynamisch zijn, dat contacten tof
cultuurveranderingen leiden. Het spreekt vanzelf dat de cultuur uit het land vanr
oorsprong de levenswijze van de migrant nog beinvioedt. De culturele verandering
gaat niet voor alle migranten in dezelfde richting. Nederlands wetenschappelijk
onderzoek naar minderheden wijst uit dat de cultuur van de allochtonen heel
verschillend -evolueert. (Entzinger 1996) De verschillen tussen minderheids-
groepen, maar ook binnen deze minderheidsgroepen worden groter. Dit hangi
samen met de toenemende verblijffsduur van de migranten in combinatie met de
tegelijkertijd voortdurende immigratie. Deze trends worden bevestigd door een
grootschalig onderzoek naar man-vrouwverhoudingen, gezinsvorming, gewoontes
en verwachtingen inzake huwelijk en vruchtbaarheid, situatie op de arbeidsmarki
en waardenoriéntaties bij verschillende generaties Turkse en Marokkaanse vrouwen
in Belgié. (Lesthaeghe 1997)* Hieruit blijkt dat er aanzienlijke verschillen zijn binnen

4 Het onderzoek gebeurde door de groep Demografie van de Vrije Universiteit van Brussel en de Vakgroep
Bevolkingswetenschappen van de Universiteit Gent, onder leiding van Ron Lesthaeghe.



Multiculturalisme

énzelfde etnische groep. Ook komt uit het onderzoek naar voor dat de verande-
ngen zich niet op alle domeinen (bij voorbeeld: taalgebruik, huwelijkspraktijken,
sligieuze beleving,...) met dezelfde snelheid voordoen, en dat de volgorde van de
lomeinen waarop de veranderingen zich voordoen, niet voor alle groepen dezelfde
5. De veranderingen gaan dus niet allemaal in de richting van een lineaire
i|anpassing aan de dominante, moderne cultuur. Het zou dan ook heel kortzichtig
ijn om in de allochtoon alleen een vertegenwoordiger van een bepaalde cultuur
e zien! :

Jiversiteit: een rijkdom? :

Een veelgehoord argument ter verdediging van de multiculturele samenleving
uidt dat de verscheidenheid aan culturen een verrijking betekent. Het is misschien
liet slecht om eens stil te staan bij wat dit zou kunnen betekenen. Zeker is het
)lezierig om dicht bij huis Chinees, Grieks of Mexicaans te kunnen gaan eten! Op
romerfestivals of tijdens de lange, grijze wintermaanden luisteren we graag naar
nuzikanten uit het zuiden. Is dat de rijkdom die men bedoelt? Of gaat de verrijking
rerder dan dat? Houdt de allochtoon, met zijn vreemde gewoonten en afwijkende
yvertuigingen ons een spiegel voor waardoor wij ons sterker bewust worden van
vie we zelf zijn en van onze eigen waarden en normen? Zien we in die spiegel ook
e aanmatigende houding en eeuwenoude superioriteitsgevoelens waarmee het
Westen andere culturen tegemoet getreden heeft? En voor wie is die diversiteit
sen rijikdom? Voor wie zich geen zorgen hoeft te maken over zijn positie in de
samenleving en niet veél te vrezen heeft van verandering? Of voor iedereen (in de
zin dat iedereen het zo moet zien)? Wat voor een soort argument is dat eigenlijk?
De multiculturele samenleving zorgt voor kleur, zo zegt men. Hoe kleuriger hoe
mooier, is dan de suggestie. Dit maakt duidelijk dat het hier om een esthetische
categorie gaat, en niet om een ethische. Ethiek gaat over het goede, en dat is toch
iets dat zich met een zekere dwingendheid aan ons oplegt. Het esthetisch argument
is niet verkeerd, maar is beperkt. Anders gezegd: ook ten overstaan van iemand
die niet overtuigd is van de verrijking door het samenleven met andere culturen,
blijft verdraagzaamheid een belangrijk ethisch principe, en de gelijkwaardigheid
van alle mensen een belangrijke waarde.

Wat betekent dat eigenlijk: verdraagzaam zijn en de waarde van andere
culturen erkennen? Wanneer het gaat om een erkenning a priori, dit wil zeggen dat
we bij voorbaat — zonder verdere kennisname van die cultuur — de waarde van die
cultuur beamen, komt dat dan niet neer op onversehilligheid voor de andere
levenswijze? (De Dijn 1993, Taylor 1994a, 1994b) Is dat de erkenning die de leden
van minderheden beogen? Is dat wel echte erkenning? Hier moeten we een
onderscheid maken tussen de erkenning van culturen en de erkenning van concrete
personen. Wat de erkenning van personen betreft, die altijd lid zijn van een cultuur,
maar tegelijkertijd nog veel meer, is de a priori erkenning van de gelijke waardigheid
van iedereen een belangrijk ethisch principe. Dit blijft natuurlijk een beperkte vorm
van erkenning, een louter formele erkenning, maar die is wel belangrijk. We geven
daarmee te kennen dat de ander, hoe anders die ook is, hoezeer wij zijn of haar
levenswijze en opvattingen ook afkeuren, een mens blijft en als mens gerespecteerd
moet worden. Maar echte erkenning van een ander veronderstelt meer dan dat: ze

39



veronderstelt dat we iets zien in de levenswijze en de overtuigingen van die ander,
dat we hem of haar erkennen in wat de ander zelf belangrijk vindt. (De Dijn 1993)
Geldt hetzelfde zonder meer voor culturen? Waarom zouden we a priori de gelijke
waarde van alle culturen moeten erkennen? Hier geldt opnieuw dat échte erkenning
meer inhoudt, nl . dat we de andere levenswijze een waardevolle manier van leven
vinden. Maar dat betekent ook dat er levenswijzen zijn die men niet deze erkenning
kan geven, omdat we er geen waardevolle manier van leven in kunnen zien. Blijven
we bij de beoordeling die hierbij plaatsvindt, toch niet vastzitten in (de vooroordelen
van) onze eigen cultuur? Dat is zeker zo, en wellicht kunnen we niet anders... Zeker
kunnen we onze blik verruimen, door historisch inzicht en precies ook door de
kennismaking met andere levenswijzen. Maar we zullen ons nooit helemaal kunnen
onttrekken aan de context waarin we geboren en gevormd zijn. Er is geen standpunt
mogelijk dat boven de culturen staat en vanwaaruit wij ons ongebonden 'zouden
kunnen uitspreken over de waarde van culturen. Dat is de waarheid van het
relativisme. En dat zou ons moeten inspireren tot openheid en bescheidenheid in
de omgang met (mensen uit) andere culturen.

Het verstaan van de ander .

Dit brengt ons bij de vraag hoe het verstaan van de vreemde ander eigenlijk
begrepen moet worden. Als we er, zoals de relativist, van uitgaan dat culturen
onvergelijkbaar zijn, kunnen wij dan wel ooit iemand uit een andere cultuur
begrijpen? Zijn we dan niet gedoemd om in onze eigen gesloten wereld opgesloten
te blijven zonder dat we ooit toegang krijgen tot de betekenis van de gedragingen
van de vreemde ander, die van zijn kant evenmin deelgenoot kan worden van onze
ervaringen? | ' ‘

In de omgang met anderen is verstaan doorgaans geen probleem. Het heeft
plaats zonder dat we er bij stilstaan. Het gedrag van de ander wordt door ons altijd
onmiddellijk geinterpreteerd: we zien een groet in een uitgestoken hand en we
vinden dat passend of soms 0ok niet, vriendelijk of te familiair. Maar in de omgang
met mensen uit andere culturen botsen we soms op de vreemdheid van de andere
gewoonten en gebruiken. We begrijpen niet precies de betekenis van wat er gebeurt

of van wat ons gezegd wordt en voelen ons dan een buitenstaander. Het gebeurt

ook dat we ons er niet van bewust zijn dat een bepaalde gedraging een andere
betekenis heeft in een andere cultuur. We interpreteren wat we zien onvermijdelijk
vanuit ons eigen betekeniskader en dit kan tot misverstanden kan leiden. Wij vinden
het bij voorbeeld niet beleefd dat iemand een geschenk aanvaardt zonder het uit te
pakken en er zichtbaar blij mee te zijn, terwijl het in bepaalde culturen net passend
gevonden wordt het geschenk niet te bekijken onder het oog van de gever. Een
klassiek voorbeeld is dat Marokkanen en Turken het niet passend vinden om een
meerdere recht in de ogen te kijken: de blik naar beneden richten wanneer men op
school gestraft wordt is een uiting van beleefdheid. Maar de leerkracht interpreteert
dit soms als onverstoorbaarheid of onverschilligheid, wat hem of haar dan nog ‘ns
extra irriteert! :

Toch kunnen we niet in het algemeen stellen dat iemand uit een andere cultuur
fundamenteel ontoegankelijk blijft voor ons. Dat zou in tegenspraak zijn met onze



Multiculturalisme

...................................

yrvaring. We mogen ook niet denken dat een conflict tussen mensen met een
rerschillende culturele achtergrond altijd te wijten is aan een gebrekkig-verstaan
ran de ander. Het kan zijn dat beide partijen elkaar heel goed verstaan, maar
nverenigbare belangen hebben. Wij kunnen de vreemde ander begrijpen. Tenslotte
lelen wij toch een aantal fundamentele menselijke ervaringen met mensen uit
indere culturen: sterfelijkheid, ouderschap, ziekte en lijden,... Deze grondervaringen
ungeren in de praktijk van de interculturele communicatie toch als herkennings-
)unten, al gaan de verschillende culturen heel anders om met deze grondervaringen.
{et is dit laatste dat de communicatie bemoeilijkt. Het probleem is dat wij niet
'ertrouwd zijn met wat in de vreemde cultuur passend wordt gevonden.

Hoe verloopt dan het verstaan van de vreemde ander? We hebben het hier niet
wver het probleem dat zich stelt wanneer de ander onze taal niet spreekt, wel over
le situatie waarin de twee partijen niet dezelfde betekenishorizon delen. Alle
'erstaan veronderstelt om te beginnen een bereidheid tot verstaan, een openheid
'oor andere levenswijzen en opvattingen. Wanneer er dan storingen in de
:ommunicatie optreden, bij voorbeeld bij misverstanden, is het nodig het vreemde
jedrag of de onbegrijpelijke betekenissen uit te leggen of te vertalen. Men beschrijft
lit interpreteren wel eens als een versmelting van horizons. Dit is gebaseerd op
1zichten van de Duitse filosoof Gadamer, die een interpretatieleer ontwikkelde,
lie in de eerste plaats bedoeld was om het begrijpen van uitingen uit voorbije
ijdperken te verhelderen. Deze opvatting begint bij de vaststelling dat het
ertaalwerk altijd en noodzakelijkerwijs gebeurt vanuit onze eigen horizon of ons
igen betekeniskader. Met het relativisme moeten we erkennen dat ieder verstaan
devooroordeeld’ is, maar Gadamer beklemtoont tegelijkertijd dat zonder
/ooroordelen’ geen verstaan plaats heeft. Afstandelijkheid en objectiviteit zijn hier
iet mogelijk. Als deelnemers aan het gesprek-kunnen wij niet tegelijkertijd de rol
an afstandelijke buitenstaander innemen. Bovendien is er hier geen objectiviteit
)mdat het gaat om menselijke betekenissen, die alleen tegen een welbepaalde
orizon betekenisvol zijn. In de confrontatie met een andere cultuur kunnen wij ons
an dele bewust worden van onze ‘vooroordelen’, van de particulariteit van onze
ienswijze en levenswijze, maar dat betekent niet dat wij het.gebonden zijn aan
ooroordelen daarmee ook overwinnen of achter ons zouden kunnen laten. Met
et begrip ‘horizonversmelting’ wil Gadamer dan aangeven dat de partij die
1terpreteert ook verandert in het proces. Het komt tot gedeeld begrip. Wanneer de
nder begrepen wordt komt er volgens Gadamer iets gemeenschappelijks tot stand.

Is dat echter wel z0? Wat gebeurt er precies wanneer ons een gebruik uit een
ndere cultuur wordt uitgelegd? De storingen in de communicatie worden aangepakt
oor het vreemde betekeniskader te expliciteren dat de op het eerste zicht voor ons
nbegrijpelijke gedragingen betekenis verleent. Door bij voorbeeld uit te leggen
at een afgewende blik niet op onverschilligheid wijst maar op ontzag voor een
1eerdere, en door verder uit te leggen dat de andere cultuur meer belang hecht
an hiérarchie in de sociale verhoudingen. Bij dit vertaalwerk wordt dan beroep
edaan op begrippen die beide partijen kunnen herkennen (bij voorbeeld: respect,
irarchie). Het blijft echter steeds mogelijk dat de beide partijen niet precies
etzelfde verstaan onder deze begrippen. En is het inderdaad zo dat er een



gemeenschappelijk horizon ontstaat door zoiets als het versmelten van beide
betekenisachtergronden? Is het niet eerder zo dat de uitleg ons helpt om uit ons
eigen vertrouwde kader te stappen, als een noodzakelijke voorwaarde om de
betekenis van het vreemde gedrag te zien? ‘Herman De Dijn (1994), hierin
geinspireerd door Wittgenstein, heeft het in dit verband over een ‘Gestaltswitch’.
ledereen kent wel de tekening waar we ofwel een eend, ofwel een haas in kunnen
zien. We kunnen er echter niet de twee tegelijkertijd in zien. Om van de erie figuur
naar de andere te ‘switchen’ moeten we ons telkens losmaken van het ingenomen
standpunt en het perspectief dat daarmee verbonden is. Op een gelijkaardige manier
— zo meent De Dijn — kan de culturele antropologie met haar theoretische begrippen
ons helpen een afstandelijkheid teweeg te brengen die de mogelijkheid — geen
garantie — biedt om oog te krijgen voor de manier waarop de ander de werkelijkheid
ziet . Dit wijst toch ook op de beperkingen van dit verstaan. De uitleg stelt ons in
staat een gebruik of gedrag in zijn context te begrijpen. Dit wil zeggen dat we het
begrijpen omdat we achtergrondinformatie krijgen over de traditie waarin dat
gebruik of gedrag betekenis heeft, en de samenhang met andere gebruiken en
overtuigingen, maar dit wil nog niet zeggen dat we er voor onszelf een mogelijke
levenswijze in zien. Veel westerse mensen kunnen bij voorbeeld geen geloof meer
hechten aan de magische kijk op de wereld, die ziektes toeschrijft aan de werking
van boze krachten, of genezing verwacht van rituelen met gewijde teksten.Toch
kunnen wij deze praktijken beter begrijpen als we meer weten over de achtergrond
ervan. Daardoor gaan we de bedoelingen zien van de mensen die deze gedragingen
stellen, we kunnen ze plaatsen in hun context, maar daarmee worden ze nog niet
zinvol voor ons en ook niet minder vreemd.

Verstaan is dus niet mogelijk zonder betekenishorizon. Er zijn beperkte mogelijk-
heden om in een andere betekenishorizon te stappen, niet om buiten elke
betekenishorizon te stappen. Wij zullen dus niet alles kunnen begrijpen. Maar dat
is ook niet nodig. Het verlangen om alles te verstaan getuigt van een rusteloosheid
en een ongeduld die misschien wel een manifestatie zijn van een typisch modern,
typisch westers verlangen naar beheersing... De omgang met andere culturen vraagt
om een houding waarin ook plaats is voor geduld en bescheidenheid.

lll. Terug naar de multiculturele samenleving

In dit deel willen we laten zien dat de bedenkingen die we tot hiertoe hebben
gemaakt niet alleen puur theoretische discussies stofferen. Zowel voor de praktijk
van de interculturele communicatie als voor het beleid ten aanzien van de
multiculturele samenleving zijn deze theoretische overwegingen van belang: ze
nopen tot bepaalde keuzes. | '

Valkuilen bij de interculturele communicatie

Hierboven hadden we het over het verstaan van de vreemde ander en wezen
daar al op de misverstanden die kunnen ontstaan wanneer wij niet vertrouwd zijn.
met de gewoontes van de andere cultuur. Soms bemoeilijkt dit de omgang met de
ander zonder dat we het in de gaten hebben. Om dit soort misverstanden te



Multiculturalisme

------------------------------------

voorkomen en de communicatie te verbeteren zijn er de laatste jaren heel wat
studies verschenen met aanbevelingen voor de interculturele communicatie. Wat
mogen we daarvan verwachten?

Om te beginnen moeten we oppassen dat we de interculturele communicatie
niet teveel als een techniek opvatten: iets waarvoor knepen bestaan die we kunnen
leren en die we dan toepassen in de omgang met de vreemde ander. Vaak wil men
de communicatie meer doorzichtig maken en daardoor meer efficiént. Het verstaan
van de ander is altijd ingebed in de conversatie tussen mensen. (De Dijn 1994)
Conversatie omvat meer dan het communiceren van informatie. Mensen zijn hierin
verwikkeld als personen. “Een persoon is iemand die boodschappen uitzendt
waarvan de betekenis niet volkomen losstaat van hemzelf, en waarop antwoorden
verwacht worden (die) niet los te maken (zijn) van het onherleidbare, persoonlijke
standpunt van een ander zelf” (De Dijn 1994:.93) De conversatie is dus altijd méér
dan het sturen van een boodschap van een neutrale afzender naar een neutrale
ontvanger. De personen die met elkaar in gesprek treden interpreteren ook
onmiddellijk wat ze zien en horen, ze geve'nv er een bepaalde betekenis aan, maar
beslissen daarbij niet autonoom over de betekenis ervan. Ze zijn, zoals we
hierboven al zagen, onvermijdelijk ‘bevooroordeeld’. De betekenissen die in de
dialoog met een ander worden uitgewisseld kunnen dan ook nooit helemaal
expliciet gemaakt worden. Wij beheersen bij voorbeeld niet het beeld dat de ander
van ons heeft. ~ '

L

Hoezeer dit weegt op de communicatie met de ander, wordt duidelijk wanneer
we bij voorbeeld tot het besef komen dat een gesprek tussen een moslim en een
West-Europeaan altijd ook beladen is met de geschiedenis waardoor bij moslims
een bepaald beeld van christenen is ontstaan en vice versa. Het is een illusie te
denken dat je in het contact met de ander van een schone lei kunt vertrekken en
zelf de factoren volledig in de hand hebt die bepalend zijn voor het slagen van de
communicatie. Nog een voorbeeld: wie naar Afrika reist, zal daar onvermijdelijk
dikwijls aangesproken worden als rijke, blanke West-Europeaan, of hem dat nu
bevalt of niet. De betekenis die wij hebben voor de ander met wie wij communiceren,
is voor onszelf niet eens helemaal doorzichtig, laat staan dat wij die zouden kunnen
beheersen. Dus niet alles wat in het geding is in de (interculturele) dialoog kan
boven tafel komen en bespreekbaar gemaakt worden. Toch wordt het gesprek
hierdoor niet onmogelijk gemaakt. Integendeel: er zou nooit een echt gesprek
plaatshebben wanneer wij helemaal doorzichtig zouden zijn voor elkaar.

~ Een belangrijk motief om aandacht te besteden aan de interculturele communi-
catie is dat wij in het contact met de vreemde ander ons vaak etnocentrisch opstellen:
spontaan en onbewust gaan we ervan uit dat de eigen gewoontes, waarden en
opinies superieur zijn. In een multiculturele samenleving moeten we hierop bedacht
zZijn en moeten we leren etnocentrisme te vermijden. Kennis van andere culturen
kan hierbij helpen. Interculturele contacten hebben er baat bij dat de gespreks-
partners enigszins vertrouwd zijn met de achtergrond waartegen het spreken en
het gedrag van de ander zich afspeelt. Veel theorieén over interculturele
communicatie die de laatste jaren het licht hebben gezien kiezen voor dit spoor.



Hier doemt echter een andere valkuil op. We doen niet steeds recht aan onze
gesprekspartner wanneer we hem of haar benaderen vanuit zijn of haar culturele
context. We zagen al dat wetenschappelijk onderzoek de laatste jaren uitwijst dat
er aanzienlijke verschillen tussen, maar ook binnen de verschillende minder-
heidsgroepen bestaan en dat deze verschillen nog toenemen. Met des te minder
recht mogen we er van uitgaan dat individuen van dezelfde herkomst allemaal
hetzelfde reageren en zich hetzelfde gedragen. Wanneer we het gedrag van de
ander voortdurend interpreteren vanuit de achtergrondkennis die we hebben
opgedaan over de cultuur van de betrokkene, dan lopen we het risico dat we hem
of haar gaan stereotyperen. We zien hem of haar dan allereerst als een
vertegenwoordiger van een groep en niet als een individu. Maar iemands cultuur is
nooit een voldoende verklaring voor zijn concrete reactie of gedraging. Ook is het
niet zonder gevaar om misverstanden in de interculturele communicatie allemaal
op rekening van het cultuurverschil te schrijven. Vanuit de praktijk van de
communicatie kan nog een ander bezwaar ingebracht worden tegen het benaderen
van allochtonen vanuit de achtergrondinformatie die men over hun cultuur heeft
opgedaan. De communicatie zelf verliest hierdoor namelijk haar vanzelfsprekend-
heid. We verliezen onze spontaniteit en gaan verkrampt reageren uit angst om te
discrimineren of fouten te maken in het gesprek. Het is beter om de interactie
tussen de deelnemers centraal te stellen en niet de cultuur van de deelnemers.
Men heeft dan meer oor voor de betekenis die de individuen zelf geven aan de
situatie, terwijl men toch zichzelf blijft. Wanneer er een houding is van inzet,
betrokkenheid, openheid en reflectie, dan mag er al eens iets verkeerd gaan in de
communicatie.5 :

Keuzes voor het beleid

Ook in de beleidskeuzes die in de multiculturele samenleving worden gemaakt,
zZijn de verschillende posities die in het debat over het multiculturalisme worden
ingenomen terug te vinden.

Zo onderscheidt men wel een Latijns model van een meer Angelsaksisch model
van integratie.Het Latijnse model is meer gericht op de opname van het individu in
de samenleving, op assimilatie. Hieraan ligt het republikeinse ideaal ten grondslag,
dat de mensen benadert als burgers, dit wil zeggen: deelnemers aan het politieke
leven. Hun culturele gehechtheden zijn ondergeschikt aan hun rol als burger, en
als zodanig zijn zij gelijken. Over dit samenlevingsmodel heeft in Frankrijk lange
tijld een consensus bestaan, maar de laatste tijd wordt het daar vanuit verschillende
hoeken in vraag gesteld.® Identiteitsaanspraken komen er van allochtonen zowel
als van autochtone minderheden. Zoals we reeds zagen willen zij juist dat hun
particuliere gehechtheden op het publieke forum erkend worden. De massale
werkloosheid, gesegregeerde huisvesting en uitsluiting uit de alom aanwezige
consumptiecultuur treffen bepaalde minderheidsgroepen. Voor hen bilijft het politieke

5 Voor deze opvatting over interculturele communicatie, zie E.HOFFMAN en W.ARTS, lnte(culturele
gespreksvoering. Houten, Bohn Stafleu, Van Lohum, 1994 ‘

6 Dit is het uitgangspunt van het boek van M.WIEVIORKA (Red.), Une société fragmentée? Le

" multiculturalisme en débat. Paris, La découverte, 1996.



Multiculturalisme

....................................

burgerschap wel een heel abstract gegeven! Het is tegen deze achtergrond dat
ook in Frankrijk het multiculturalisme terrein wint. Het Angelsaksische model beoogt
eerder een groepsgewijze inpassing, die meer ruimte laat voor de eigen cultuur
van de minderheden. Vanuit republikeins oogpunt gezien bedreigt dit de eenheid
van de samenleving. Men vreest voor fragmentatie, separatisme en zelfs fanatisme.

In ons land vinden we deze tegenstelling terug. De verschillende gemeen-
schappen zijn bevoegd voor het onthaal van vreemdelingen, en kunnen hierbij dus
eigen klemtonen leggen. In Viaanderen kijkt men naar het Nederlandse voorbeeld,
dat een hele tijd geént was op het Angelsaksische model, in het Franstalig lands-
gedeelte geldt Frankrijk als voorbeeld. Zo komt het dat Wallonié geen specifiek
migrantenbeleid voert, en maatregelen voor allochtonen liever opneemt in een
breder kansarmoedebeleid waarbij cultuur of herkomst niet in aanmerking worden
genomen. In het Viaamse beleid is er meer ruimte voor het behoud en de ontwikkeling
van de culturele eigenheid van de etnische minderheden. Dit komt onder meer tot
uiting in de subsidiéring van migrantenorganisaties door de Vlaamse Gemeen-
schap. Men kan zich hierbij opnleuw de vraag stellen of de culturele erkenning wel
het belangrijkste strijdpunt is.

De bekommernis om de fragmentarisering van de samenleving heeft geleid tot
een toegenomen belangstelling voor het thema burgerschap. In alle westerse
democratieén is de vraag naar de eenheid van de samenleving aan de orde als
gevolg van de voortschrijdende individualisering en ook wel van de toenemende
culturele diversiteit. Met de notie burgerschap zijn niet alleen rechten maar ook
plichten verbonden. Dit typeert het denken over de verzorgingsstaat in de jaren
negentig: er wordt meer nadruk gelegd op ‘activering’ en ‘responsabilisering’.
(FOBLETS en HUBEAU 1997) Het is tegen deze achtergrond dat men in Nederland
over de inburgering van nieuwe immigranten is gaan spreken. Aan nieuwkomers
wordt een inburgeringstraject aangeboden, waarin zij Nederlands leren en een
oriéntatie in de Nederlandse samenleving en de Nederlandse arbeidsmarkt krijgen.
Voor nieuwkomers die een beroep doen op de sociale bijstand is het inburgerings-
traject verplicht. Positief is dat dit ook een verplichting voor de overheid inhoudt.
Ook bij ons gaan er stemmen op om dergelijke inburgeringscontracten in te voeren.
Het zou dan echter niet meer dan logisch zijn dat men allochtonen ook een politieke
stem geeft!

In al deze discussies wordt veelvuldig met het begrip integratie geschermd. In
beleidsdocumenten komt het vaak voor als een normatief begrip dat een beleidsdoel
aanduidt dat ergens tussen assimilatie en segregatie ligt. Segregatie ontstaat
wanneer er geen contact of uitwisseling tussen verschillende groepen plaatsheett,
en deze groepen dus naast en los van elkaar blijven bestaan. Van assimilatie is
sprake wanneer de culturele verschillen uitgewist worden en minderheden zich
aanpassen aan de cultuur van de meerderheid. Het multiculturalisme verzet zich
tegen dit laatste. Het komt op voor het behoud van de eigenheid van de verschillende
culturen, zonder voor segregatie te pleiten. Nu is de term integratie niet onomstreden.
Het is niet duidelijk welke aanpassing en in welke mate aanpassing nodig is om
van integratie te kunnen spreken. En vooral: wie bepaalt dat? In de praktijk gaat het

45



cruae Scheldle

om verwachtingen van de meerderheid ten aanzien van de leden van minderheden.
Steeds vaker horen we allochtonen de eis tot integratie pareren met de verwijzing
naar de discriminatie die zij ondervinden en naar de voortdurende maatschappelijke
achterstelling van grote groepen allochtonen. Dit alles wordt scherp verwoord door
een Brusselse van Marokkaanse afkomst in een gesprek met De Morgen: “Wat
willen ze nu eigenlijk? We zijn tot Belg genaturaliseerd, we hebben ons geinte-
greerd, we praten behoorlijk, we kleden ons behoorlijk. We kunnen ons helaas
geen andere huidskleur aanschaffen.”” Betekent dit nu dat de notie integratie
achterhaald is? In elk geval moeten de allochtonen zelf betrokken worden bij het
beleid dat hen aangaat. Politieke rechten voor migranten zijn een eerste, logische
stap. Daarnaast is er de dialoog met de migrantenorganisaties. Maar zonder de
strijd tegen racisme en uitsluiting blijft ieder integratiebeleid ongeloofwaardig.

Tot besluit: diversiteit en solidariteit

De multiculturele samenleving is een feit. In alle sectoren van de samenleving
zullen we moeten leren omgaan met diversiteit. De diversiteit komt overigens niet
alleen van de allochtonen. Ook andere groepen in de samenleving maken aanspraak
op erkenning van hun eigenheid. Dit is een belangrijke uitdaging. Maar de
multiculturele samenleving stelt ook een andere kwestie aan de orde: de culturele
minderheden waar het om gaat gaan niet alleen gebukt onder een gebrek aan
erkenning van hun eigenheid, ze zijn ook slachtoffer van racisme, uitsluiting en
ongelijke verdeling van de welvaart. De migratieprocessen zelf hangen over-
duidelijk samen met de ongelijke verdeling van de welvaart op wereldschaal. In
ons land zijn de allochtonen oververtegenwoordigd in de groep kansarmen.® De
multiculturele samenleving noopt dus ook tot het herdenken van de manier waarop
we toe hiertoe de welvaart hebben verdeeld, in eigen land en internationaal, en tot
kritiek op het economisch bestel dat deze vormen van uitsluiting voortbrengt. indien
we deze uitdagingen niet opnemen blijft het multiculturalisme een een al te
vrijblijivende overtuiging.

Aangehaalde werken

De Dijn, H.

1993 Hoe overleven we de vrijheid? Modernisme, postmodernisme en het mystiek lichaam.
Kapellen, Pelckmans, 1993.

1994 De waarheid van de ander: interpretatie en confrontatie. In: H.DE DIJN, Kan kennis
troosten? Over de kloof tussen leven en weten. Kapellen, Pelckmans, 1994, p.87-104.

Entzinger, H.B.

1996 Minderheden of medeburgers? Naar een nieuw mtegratneparadugma In:

Heeren H., e.a. (Red.)
Etnische minderheden en wetenschappeluk onderzoek. Veranderingen in.taal, recht,
religie en sociaal-economische positie in Nederland. Amsterdam, Boom, p.80-97.

7 Fatiha. Aangehaald in: De Morgen, 17 november 1997

8 Zie de brochure Het vrijblijvende voorbij, p.44-45. Onder de kansarmen vinden we vooral migranten van
de eerste generatie en viuchtelingen. De aard van de kansarmoede is anders bij de allochtonen: bij hen
overwegen sociaal-economische problemen, bij de autochtonen vinden we vaker psycho-sociale problemen.



Multiculturalisme

...................................

Foblets, M. & Hubeau, B. (Red.)

1997  Nieuwe burgers in de samenleving? Burgerschap en inburgering in Belgié en Nederiand.
Leuven, Acco.

Hermans, P.

1993 Vlaanderen, eigenheid en verscheidenheid in een multiculturele samenleving. In: De
gids op maatschappelijk gebied, nr.11, p.923."

1994 Opgroeien als Marokkaan in Brussel. Een antropologisch onderzoek over de educatie,
de leefwereld en de “inpassing” van Marokkaanse jongens. Brussel, Cultuur en
Migratie. '

Heffman, E.& Arts, W.

1994  Interculturele gespreksvoering. Houten, Bohn Stafleu, Van Loghum. Interdeparte-
mentale Commissie etnisch-culturele minderheden

1997. Het vrijblijvende voorbij. Het Vlaamse beleid naar etnisch-culturele minderheden. Een
stand van zaken. Brussel, Ministerie van de Vlaamse Gemeenschap.

Kepel, G. :

1994 A l'ouest d’Allah. Paris, Le Seuil.

Lesthaeghe, R. (red.)

1997 Diversiteit in sociale verandering. Turkse en Marokkaanse vrouwen in Belgié. Brussel,
VUBpress. : '

Pekelharing, P.

1996 Migratie en de opkomst van het multiculturalisme. In: Streven, november, p.967-878.

Ramdas, A.

1993 In mijn vaders huis. Hilversum, VPRO.

1996 De beroepsherinneraar en andere verhalen. Amsterdam, De Bezige Bij.

Rath, J. '

1991  Minorisering.De sociale constructie van “etnische minderheden”. Amsterdam, Sua.

Salmi, A.

1996 Lesgeven aan Fatima en Ahmed. Praktijkboek voor het werken met Marokkanen en
Turken. Leuven, Acco.

Taylor, C. ‘

1994a De politiek van erkenning. In: C. TAYLOR e.a., Multiculturalisme. De politiek van

- erkenning nader onderzocht. Amsterdam, Boom.

1994b De malaise van de moderniteit. Kapellen, Pelckmans.

Vollebergh, W.

1996 Meer aandacht voor discriminatie. Allochtone jongeren in 25 jaar jeugdonderzoek. In:
Jeugd en Samenleving, nr.5, p.277-285.

Wieviorka, M. (Red.)

1996 Une société fragmentée? Le multiculturalisme en débat. Paris, La découverte.

Zizek, S.

1998 Pleidooi voor intolerantie. Amsterdam, Boom. (Boom Essays)

47



Gertrude Schellens is lector filosofie aan het departement Sociale Hogeschool
Heverlee van de Katholieke Hogeschool Leuven.



