Burgerschap in het

hart wvan de

ecologische kwestie

Met zijn essay ‘Ecologie en burger-
schap’ heeft Dirk Holemans een op-
merkelijke bijdrage geleverd aan de
politieke ecologie in ons taalgebied. Het
debat -over het raakvlak tussen demo-
cratie en ecologie is een kerndebat voor
de groene stroming. De jongste jaren
zijn verschillende interessante publica-
ties over dit onderwerp verschenen. In
het Nederlands bleef dit onderwerp tot
voor kort echter nog wat in de marge.
Het is dan ook verheugend dat Hole-
mans met dit essay een leegte kan
vullen. Hij geeft een relevant overzicht
van de internationale literatuur over dit
thema en verwerkt dit Op een persoon-
lijke manier.. Die verwerking is onder
meer-daarom interessant omdat ze ook
meteen de link legt naar concrete mo-
dellen die kunnen toegepast worden in
b.v. de lokale democratie. Het valt

Oikos 12. winter 2000

Recensie:

Dirk HOLEMANS

Ecologie en burgerschap.

Pleidooi voor een nieuwe levensstijl.
Kapellen, Uitgeverij Pelckmans/
Antwerpen, Stichting Leefmilieu, 1999.

daarom te hopen dat dit essay een
brugfunctie kan vervullen tussen de
theoretische literatuur over ecologie en
democratie en meer praktijkgerichte
onderzoeksprogramma’s of experimen-
ten.

Het eerste hoofdstuk van het essay
is een brede situatieschets van een
veranderende wereld en een daardoor
ook veranderende democratie. Hole-
mans’ basisstelling is dat de ‘politieke
infrastructuur’ niet aangepast is aan de
maatschappelijke uitdagingen van een
complexe en snel veranderende wereld.
Met name de ecologische crisis stelt in
alle scherpte de vraag of het mogelijk is
via de instrumenten van de democratie
zoals we die tot nu invulden te komen
tot de diepgaande maatschappelijke
veranderingen die nodig zijn om die



vitge.ezen

----------------------

ecologische crisis te keren. Holemans
stelt dat noch de republikeinse noch de
liberaal-democratische modelien vol-
doende in staat zijn met die nieuwe
uitdagingen om te. gaan. De ecologische
crisis heeft de naoorlogse basisconsen-
sus van een voortdurende economische
groei aan het wankelen gebracht, en is
in die zin als een legitimiteitscrisis te
beschouwen. Met een term van Beck kan
men eveneens zeggen dat de ecologi-
sche crisis vooral een institutionele crisis
is.

Vervolgens geeft Holemans een
brede ‘schets van een veranderende
wereld'. In dat deel gaat hij dieper in op
enkele belangrijke tendensen en evolu-
ties die relevant zijn voor het thema
ecologie en democratie. Zo heeft hij het
over globalisering en individualisering,
veranderingen in het productieproces,
de natiestaat en de neoliberale wereld-
orde, de risicomaatschappij en de staat
van het milieu. In de verschillende
beschreven processen ziet de auteur
gevaren en kansen.

Daarna wordt beschreven op welke
manier deze veranderde context
gevolgen heeft voor de democratische
infrastructuur. Zo wordt erop gewezen
dat de tijd-ruimtekenmerken (territoriali-
teit en gerichtheid op korte termijnen)
van het huidig politiek systeem haaks
staan op de aard van de ecologische
problemen. Een ander probleem is de
weglekkende (collectieve) verantwoor-
delijkheid in een samenieving die vooral
gericht js op individueel gedrag. Verder
worden er vragen gesteld bij de veron-
derstelde autonomie van de burger,
onder meer vanuit de vaststelling dat we
allemaal deel zijn van de alomtegen-
woordige consumptiemaatschappij. Ten
slotte wordt stilgestaan bij de rol van de
pers in de hedendaagse democratie.

Het eerste hoofdstuk zal voor veel
lezers erg welkom zijn. Het geeft een
compact overzicht van veel verschillen-
de maatschappelijke fenomenen, die elk
op hun manier een relevante invioed
hebben op het spanningsveld tussen
ecologie en democratie. Toch krijgt de
lezer ook enigszins de indruk dat de
auteur een beetje is blijven ‘worstelen’
met de materie. Hoewel de tekst dui-
delijk en verhelderend is, ontbreekt op
sommige momenten toch nog een meer
coherente synthese van het materiaal.

In het tweede hoofdstuk presenteert
Holemans dan zijn democratisch model:
de dialogische democratie. De term
verwijst naar het Engelse ‘deliberative
democracy’. Het concept van de dialogi-
sche democratie sluit aan bij de traditie
van de politieke ecologie en is tegelijk
een sterk eigentijds concept dat een
antwoord biedt op de geschetste maat-
schappelijk uitdagingen. Het model van
een ‘democratie zonder blauwdruk’ is
een open model. Als antwoord op een
inname van de ‘lege plek van de macht’
door experts of belangengroepen is er
nood aan een hernieuwde inrichting van
‘publieke ruimtes’. De publieke ruimte
is op zich natuurlijk een ideaal van de
democratische theorie, maar het is
essentieel om net met het oog op de
ecologische crisis het begrip publieke
ruimte terug in te vullen en vooral te
heroveren. De verleiding is immers groot
om het debat over een duurzame
toekomst over te laten aan technocraten.
De jongste jaren is het besef gegroeid
dat duurzaamheid een open concept is,
meer een participatief proces dan een
nauwkeurig uit te voeren blauwdruk. En
net in dat besef zit dan tegelijk de over-
tuiging dat ecologische duurzaamheid
en democratie fundamenteel met elkaar
verweven zijn. Daarom is het belang van
nieuwe publieke ruimtes zo groot, om-



dat daar ook het hele begrip ‘duurzaam-
heid’ zelf een telkens vernieuwde
invulling kan krijgen en in wisselwerking
kan treden met persoonlijke verhalen en
ervaringen. Een beleid dat streeft naar
duurzaamheid zal zich dus moeten
bezighouden met visies op en beelden
van ‘het goede leven’, nogmaals niet
vanuit een vooraf bepaalde blauwdruk,
maar wel vanuit een dialogisch proces.
Dat betekent alleszins een nieuwe
definitie van de in de liberale theorie te
scherpe scheiding publiek-privé.

Holemans werkt dit idee overtuigend
uit. Het is daarbij belangrijk aan te
stippen dat het model van de dialo-
gische democratie de representatieve
democratie niet uitschakelt, integendeel.
Het reikt belangrijke instrumenten en
inzichten aan voor de tekortkomingen
van de representatieve democratie. Een
instrument dat concreet beschreven
wordt, is dat van de burgerjury.

Verder wordt er in dit hoofdstuk een
aanzet gegeven voor een nieuwe visie
op de overheid. Hiervoor wordt het
concept van de ‘metasturing’ geintrodu-
ceerd. Metasturing wil op een eigen-
tijldse manier kijken naar de verspreide
machtscentra die het maatschappelijk
leven bepalen. Terecht wijst Holemans
erop dat de overheid niet langer mag

beschouwd worden als de top van een

piramide, en dat er moet gezocht wor-
den naar een uitzuivering van wat een
overheid wel en niet moet doen. De
uiteenzetting is overtuigend. Alleen
wordt iets te gemakkelijk de postmo-
derne theorievorming opzij geschoven.
Net in het postmoderne denken over
internationale relaties en een hernieuw-
de invulling van het begrip politieke
gemeenschap zijn interessante ideeén
te vinden die dit onderdeel verder
zouden kunnen verfijnen.

Uitgelezen

........................

Daarna gaat Holemans dieper in op
wat een dialogische democratie con-
creet kan betekenen voor de relaties
tussen overheid en burgers in een
lokale context: van ‘decide-announce-
defend’-beleid naar open beleidsvor-
ming. De voorbeelden van ruime parti-
cipatie van burgers bij het beleid ver-
dienen het om via verdere studie en
experimenten ook in de praktijk van de
Vlaamse gemeenten omgezet te wor-
den. :

Een volgend deeltje is kort, maar
bijzonder belangrijk. Het heeft immers
betrekking op een van de fundamentele
tekortkomingen van de klassieke repre-
sentatieve democratie: het niet kunnen
incorporeren van langetermijndenken.
Als antwoorden worden naar voor ge-
schoven: het introduceren van ‘consen-
suele principes’ (b.v. de vervuiler betaalt,
het voorkomingsbeginsel, het principe
van behoud van diversiteit, het beginsel
van behoedzaam omgaan met de
natuur), het oprichten van specifieke
publieke ruimtes (b.v. een kamer voor
Toekomstige Generaties), een aanpas-
sing van het recht. Dit deel is zo belang-
rijk omdat het een antwoord biedt op een
van de kernproblemen van het span-
ningsveld tussen ecologie en demo-
cratie. Als democratie enkel zou worden
geinterpreteerd als het geven en regis-
treren van meningen, dan is er geen
enkele zekerheid dat democratie ook
zou bijdragen aan een meer duurzame
toekomst. Dat dilemma kan echter niet
opgelost worden door minder demo-
cratie, maar wel door de correcte vast-
stelling dat democratie ook steeds een
‘behoudende’ component heeft: het
beschermen en garanderen van een
aantal principes of waarden. Men kan
immers ecologische duurzaamheid ook
zien als een voorwaarde voor meer
democratie. |



Vdiysirasie

....................

Daarna gaat Holemans nog verder
in op een nieuwe invulling van de be-
grippen aansprakelijkheid, verzeker-
baarheid en aanspreekbaarheid, even-
eens essentiéle pijlers van een eigen-
tijlds democratisch model. Het denken
over de risicomaatschappij heeft op dit
viak veel boeiende nieuwe inzichten
gegeven, die stilaan ook vertaald wor-
den in de beleidspraktijk.

Ten slotte staat de auteur nog stil bij
de concentratie in de mediasector, via
grote concerns. Men moet zich terecht
zorgen maken over de eendimensionele
manier waarop een bepaalde levensstijl
wordt opgedrongen via de media. Toch
zou het goed zijn hier wat meer aan-
dacht te besteden aan de vaststelling
dat dezelfde instrumenten waarmee de
mediaconcerns werken (televisie,
Internet, ...) in een aantal gevallen een
tegenbeweging mogelijk maken die
vroeger moeilijk denkbaar was.

Hoofdstuk 3 bevat het centrale deel
van het essay: de visie op een ecolo-
gisch burgerschap. Het is het sluitstuk
en tegelijk het fundament van het hele
concept van dialogische democratie. In
een complexe en plurale maatschappij
is burgerschap het element dat mensen
bindt. Dat burgerschap moet dan wel
meer in de zin van burgerschapsprak-
tijken dan enkel een burgerschaps-
status worden geinterpreteerd. Het
concept zelf moet ook voldoende breed
Zijn. En dat is juist het soort model dat
Holemans ontwikkelt in zijn tekst. Hij
gaat daarbij duidelijk uit van een op-
vatting van burgers als relationele
wezens. Centraal in dit model staan de
ecologische grondrechten. Volwaardige
autonomie, en dus volwaardig burger-
schap, kan enkel bestaan als aan een
aantal voorwaarden is voldaan. Daarom
is het zo belangrijk om sociale en eco-

logische rechten als een volwaardig
onderdeel van een burgerschapsmodel
te beschouwen.

De auteur voegt daarna een zeer
boeiend stuk toe over het ‘oordeelsver-
mogen’, een van de klassieke veronder-
stelde burgerschapscapaciteiten. Hij
heeft het over de verbinding van denken
en oordelen met persoonlijke levens-
verhalen, een eigentijdse visie op de
scheiding tussen publiek en privédo-
mein en een andere invulling van de
‘neutraliteit’ van de staat. Zo kan een
debat over b.v. onthaasting gevoerd
worden. Op dit punt van het essay maakt
Holemans duidelijk hoe de politieke
ecologie, door aan te sluiten bij de tradi-
tie van het denken over burgerschap,
een belangrijke bijdrage kan leveren
aan het publieke debat over democratie.
Holemans werkt deze ideeén verder uit
in een stuk over civiele educatie en
‘winstvrije ruimten’.

Als een laatste essentieel onderdeel
van de visie op ecologisch burgerschap
wordt ten slotte ook het idee van ‘meer-
voudig burgerschap’ verder ontwikkeld.
Deze notie is bijzonder belangrijk voor
een toekomstgericht burgerschap dat
erkent dat burgers tot verschillende
gemeenschappen behoort. Op dit punt
is er nog werk aan de winkel in het
verder uittekenen van eigentijdse visies
op de aard van de politieke gemeen-
schap en de bijhorende instrumenten.

In het vierde hoofdstuk bekijkt de
auteur de consequenties van de toepas-
sing van een dialogische democratie.
Eerst heeft hij het over het mesoniveau:
het middenveld. De auteur gaat in op
de mogelijkheden en beperkingen van
de civiele maatschappij. Een belangrijke
gedachte is dat dat middenveld geen
machtsvrije ruimte is. Het is in dit ver-



band telkens belangrijk te onderzoeken
in welke mate dat middenveld een echt
civiele ruimte is, die niet wordt inge-
palmd door verzuiling of overprofessio-
nalisering. Het zou interessant zijn ge-
weest als de auteur op dit punt van zijn
essay wat dieper zou zijn ingegaan op
de mogelijkheden om vanuit een levend
middenveld de link te leggen met
levensverhalen en levensstijlen.

Daarna gaat Holemans verder door
over het macroniveau. Hij beschrijft daar-
bij op overtuigende wijze een eigen-
tijdse visie op het functioneren van
wetenschap en techniek in een dialogi-
sche democratie. Het denken over de
risicomaatschappij en een mogelijke
‘expertocratie’ biedt in dit verband
interessante inzichten, waar Holemans
verder op ingaat, b.v. met zijn voorstel
voor ‘consensusconferenties’.

In het hele essay hamert de auteur
regelmatig op de economische context,
die uiteindelijk nog steeds een door-
slaggevende invioed heeft op de hele
discussie over ecologie en democratie.
Als het over het economische gaat, hier
meerbepaald de neoliberale wereld-
orde, doemt vaak een gevoelen van
machteloosheid op. Het essay geeft hier
enkele voorbeelden van interessante
eigentijdse instrumenten voor metastu-
ring die ‘denkbaar’ zijn.

Als sluitstuk van het macroniveau
heeft Holemans het over de culturele
context. Dit tekstonderdeel bevat zeer
boeiende stellingen, maar gaat eigenlijk
weinig door op specifiek culturele a-
specten van de discussie. In het slot-
hoofdstuk eindigt Dirk Holemans met
een meer persoonlijke stellingname. Hij
toont zich daar als een koele minnaar
van het vooruitgangsdenken. Hij is niet
bijzonder optimistisch over de mogelijk-

Uitgelezen

heid van een snelle lineaire ommezwaai
naar een meer ecologische samenle-
ving. Tegelijk laat hij een opening wan-
neer hij stelt dat bij complexe systemen
door kleine ‘verstoringen’ toch grote
veranderingen kunnen ontstaan. Zo zou
er dus ook een ‘dialogische verstoring’
kunnen komen...

Het essay ‘Ecologie en burgerschap’
is zonder meer een belangwekkende
tekst voor de politieke ecologie in het
Nederlands taalgebied. Het is de ver-
dienste van Dirk Holemans dat hij de
stilaan omvangrijke literatuur over het
raakvlak tussen ecologie en democratie
op een intelligente manier weet samen
te brengen voor een breder publiek. Tege-
lijk geeft hij aanzetten voor een prakdtijk-
gerichte toepassing van de behandelde
ideeén, iets wat vaak ontbreekt in de
theoretische modelien.

Wat in dit essay duidelijk wordt is dat
de politieke ecologie er alle belang bij
heeft de eigen ideeén te doen aanslui-
ten en confronteren met de traditie van
het politieke denken over democratie en
burgerschap. Het groene denken mag
zich niet enkel laten opsluiten in de soms
al te ‘veilige’ thuishavens van de radica-
le ecologie of de te grote abstracties van
sommige milieufilosofen. Er zijn te veel
interessante inzichten in de politieke
ecologie om ze hiet in te zetten in de
kern van het politieke denken. Het groe-
ne denken biedt wel degelijk een aantal
antwoorden op de ‘blinde viekken' van
het klassieke politieke denken. Dirk
Holemans bewijst dat in zijn essay. Door

net een concept als burgerschap cen-

traal te stellen, een begrip dat tot voor
kort voor ecologisten nog een lichte
taboewaarde had, maakt hij duidelijk
dat de politieke ecologie die uitdaging
aan kan. ‘

Jan Mertens



