
Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 20, 1/2002, Actueel 

1/4 

Actueel 
 

De botsing van onwetendheid 
 

Edward Said 
Vertaling Jack van Dijk/ Jan Matthieu 

 
 
Het artikel van Samuel Huntington ‘The Clash of Civilization’ verscheen in het zomernummer van 1993 
van Foreign Affairs, waar het al meteen verrassend veel aandacht en reacties kreeg. Omdat het artikel 
bedoeld was om de Amerikanen een originele thesis te bezorgen over ‘een nieuwe fase’ in de 
wereldpolitiek, na het einde van de koude oorlog, leek de manier waarop Huntington zijn argumenten 
uiteenzette, meeslepend, moedig en zelfs visionair. Hij nam heel duidelijk rivalen in de rangen van de 
beleidsmakers op de korrel, theoretici zoals Francis Fukuyama en zijn ideeën over het “einde van de 
geschiedenis”, maar even goed de legioenen die de opkomst van het globalisme, tribalisme en de 
teloorgang van de staat vierden. Maar zij hadden, volgens hem, alleen maar bepaalde aspecten begrepen 
van deze nieuwe periode. Hij zou nu eventjes het “cruciale, zeker het centrale, aspect” aankondigen van 
hoe “ de wereldpolitiek er de komende jaren hoogstwaarschijnlijk zou gaan uitzien.” Zonder enige 
aarzeling ging hij door op dat elan: 
 
”Het is mijn hypothese dat de fundamentele bron voor conflict in deze nieuwe wereld, niet op de eerste 
plaats ideologisch of economisch zal zijn. De grote scheidingen in de mensheid en de dominerende bron 
van conflict, zullen van culturele aard zijn. Natiestaten zullen de krachtigste actoren blijven in 
wereldzaken, maar de voornaamste conflicten in de wereldpolitiek zullen plaats vinden tussen naties en 
groepen van verschillende beschavingen.  
De botsing van de beschavingen zal de wereldpolitiek domineren. De breuklijnen tussen beschavingen 
zullen de frontlijnen vormen van de toekomst.” 
 
De argumentatie in de volgende pagina’s steunt grotendeels op een vage notie van iets dat Huntington de 
“beschavingsidentiteit” noemt en de “interacties tussen de zeven of acht belangrijkste beschavingen,” 
waarbij het conflict tussen twee ervan, de Islam en het Westen, het leeuwenaandeel krijgt van zijn 
aandacht. Met die oorlogszuchtige wijze van denken, steunt hij sterk op een in 1990 verschenen artikel van 
de veteraan oriëntalist Bernard Lewis, wiens ideologische kleuren manifest duidelijk worden in de titel van 
het artikel: “The Roots of Muslim Rage”. In beide artikels wordt de personificatie van enorme entiteiten, 
met name: “het Westen en de Islam” roekeloos bevestigd, alsof enorm gecompliceerde zaken zoals 
identiteit en cultuur bestonden in een stripachtige wereld waar Popeye en Bluto elkaar er ongenadig van 
langs geven, waarbij één altijd meer virtuoze pugilist de bovenhand krijgt over zijn tegenstrever. 
 
Noch Huntington, noch Lewis, maakt veel tijd voor de interne dynamiek en de pluraliteit van iedere 
beschaving, of voor het feit dat de belangrijkste uitdaging in de meeste van de moderne culturen, te maken 
heeft met de definitie of interpretatie van iedere cultuur, of voor de onaantrekkelijke mogelijkheid, dat een 
grote portie demagogie en botte onwetendheid meespelen bij het zich aanmatigen te spreken voor een 
hele religie of beschaving. Nee, het Westen is het Westen, en de Islam de Islam. 
De uitdaging voor westerse beleidsmakers, zegt Huntington, is er voor te zorgen dat het Westen sterker 
wordt en al de anderen afhoudt, vooral dan de Islam. Meer problematisch is Huntingtons assumptie, dat 
zijn perspectief, dat erop neerkomt de hele wereld ergens van op een hoge boomtak te overschouwen, los 
van alle gewone verbondenheden en verdoken loyaliteiten, hét correcte is, alsof alle anderen naarstig 
rondscharrelen naar antwoorden die hij dus al gevonden heeft. Feitelijk, is Huntington een ideoloog, 
iemand die ‘beschavingen’ en ‘identiteiten’ wil maken tot iets dat zij eigenlijk niet zijn: afgeronde, 
afgesloten entiteiten die 
gezuiverd zijn van de talloze stromingen en tegenstromen die de menselijke geschiedenis animeren en die 
het, door de eeuwen heen, mogelijk hebben gemaakt, dat die geschiedenis niet alleen bestaat uit 
godsdienstoorlogen en imperialistische veroveringsoorlogen, maar er ook een is van uitwisseling; 
kruisbestuiving en het delen van dingen.  



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 20, 1/2002, Actueel 

2/4 

Deze veel minder zichtbare geschiedenis wordt genegeerd, in de haast om de belachelijk gecomprimeerde 
en beperkte manier van oorlog voeren voor het voetlicht te brengen, die volgens “de botsing van 
beschavingen” dé realiteit zou zijn. Toen hij zijn boek met dezelfde titel in 1996 publiceerde, probeerde 
Huntington zijn argumenten iets subtieler te brengen en vooral met meer, véél meer voetnoten; in feite 
bracht hij zichzelf alleen maar in de war en demonstreerde hij enkel wat een onhandige schrijver en 
onelegante denker hij was.  
 
Het basisparadigma van het Westen versus de rest (de koude-oorlog-tegenstelling geherformuleerd), bleef 
onaangetast, en dit werd hardnekkig volgehouden, vaak bedrieglijk en op impliciete wijze, in discussies 
sinds de verschrikkelijke gebeurtenissen van 11 september.  
De nauwgezet geplande, afgrijselijk pathologisch gemotiveerde zelfmoordaanslag en  
massaslachting door een kleine groep van gestoorde militanten, zijn omgezet tot bewijs voor Huntingtons 
these. In plaats van het te zien als wat het is – de verovering van grote ideeën  
(ik gebruik het woord in een ruime betekenis) door een kleine bende verdwaasde fanatiekelingen, voor 
criminele doeleinden – hebben internationale ‘verlichten’, van voormalig Pakistaans Eerste Minister 
Benazir Bhutto tot de Italiaanse Eerste Minister Silvio Berlusconi, gepontificeerd over problemen met de 
Islam, en, in het geval van de laatste, dankbaar gebruik makend van Huntingtons ideeën, doorgedramd 
over de superioriteit van het Westen; hoe ‘wij’ Mozart en Micheangelo hebben en zij niet. (Berslusconi 
heeft zich intussen schoorvoetend en halfslachtig voor zijn belediging van de ‘Islam’ verontschuldigd.)  
 
Maar waarom zouden we voor Osama Bin Laden en zijn trawanten geen parallellen zien, ook al zijn ze 
dan inderdaad minder spectaculair qua vernietiging, met sektes zoals de ‘Branch Davidians’ of de 
volgelingen van dominee Jim Jones in Guyana of de Japanse Aum Shinrikyo? Zelfs het gewoonlijk sobere 
Britse tijdschrift ‘the Economist’, kon in zijn septembernummer 22-28, niet aan de breedste 
veralgemening weerstaan, en prees Huntington buitenissig voor zijn “wrede en meeslepende, maar toch 
acute” observaties over de Islam. “Vandaag” zegt het tijdschrift met onwezenlijke bombarie, schrijft 
Huntington dat “de pakweg een miljard moslim in deze wereld  ‘overtuigd zijn van de superioriteit van 
hun cultuur en geobsedeerd zijn door de inferioriteit van hun macht.’ ” Heeft hij 100 Indonesiërs, 200 
Marokkanen, 500 Egyptenaren en vijftig Bosniërs gevraagd? Zelfs al had hij dat gedaan, wat voor 
steekproef zou dat zijn? 
 
Ontelbaar zijn de editorialen in iedere belangrijke Amerikaanse en Europese krant en tijdschrift, die 
bijdragen aan dit vocabularium van gigantisme en Apocalyps, waarbij telkens duidelijk blijkt dat ze 
alleszins niet bedoeld zijn om de lezer te verlichten maar eerder om zijn verontwaardigde passies als lid 
van het ‘Westen’ nog wat op te zwepen, en wat wij moeten doen. Churchilliaanse retoriek wordt op 
ongepaste wijze gebruikt door zelfbenoemde strijders in de Westerse, en vooral Amerikaanse oorlog tegen 
hun haters, verpesters, vernietigers, met geringe aandacht voor complexe geschiedenissen die lijnrecht 
tegen dergelijk reductionisme ingaan en, door van het ene gebied naar het andere door te sijpelen, de 
grenzen overstijgen die ons zogezegd allemaal in verdeelde gewapende kampen zouden moeten scheiden. 
 
Dit is het probleem met onstichtelijke etiketten zoals islam en het Westen: zij misleiden en verwarren het 
denken, dat iets zinnigs tracht te maken van een ordeloze realiteit die zich niet zomaar in vakjes laat steken 
of laat vastpinnen. Ik herinner mij hoe ik een man onderbrak die na een lezing die ik had gehouden aan de 
Westbank Universtiteit in 1994, opstond uit het publiek en mijn ideeën aanviel als zijnde ‘Westers’, als 
tegengesteld aan de strikt Islamitische die hij uitdroeg. “Waarom draagt u dan een pak met een das?” was 
het eerste vinnig antwoord dat in mij opkwam.“Die zijn ook Westers.” Hij ging zitten met een 
beschaamde lach op zijn gezicht, maar ik herinnerde mij dit incident toen informatie over de 11 september 
aanslagen begon binnen te komen: hoe zij zich bekwaamd hadden in al de technische details, nodig om 
hun moorddadig kwaad over het World Trade Center, het Pentagon en het vliegtuig dat ze opvorderden, 
uit te storten.Waar kan je dan de lijn trekken tussen ‘Westerse’ technologie en, zoals Berlusconi verklaarde, 
het onvermogen van ‘de Islam’ om een deel te zijn van ‘de moderniteit’? 
 
Dat doe je natuurlijk niet zomaar vanzelf. Hoe inadequaat zijn immers uiteindelijk de etiketten, 
generalisaties en culturele verklaringen. Op een bepaald moment kunnen bijvoorbeeld, primitieve passies 
en gesofistikeerde kennis convergeren op manieren die duidelijk de leugenachtigheid aantonen van een 
versterkte grens, die niet alleen tussen ‘het Westen’ en ‘de Islam’ zou bestaan, maar ook tussen het 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 20, 1/2002, Actueel 

3/4 

verleden en heden, ons en hen, om dan nog te zwijgen over de concepten identiteit en nationaliteit zelve, 
waarover een oneindig meningsverschil en debat bestaan. Een unilaterale beslissing om een lijn te trekken 
in het zand, om kruistochten te ondernemen, om tegenover hun kwaad ons goed te zetten, om het 
terrorisme uit te roeien en, in Paul Wolfowitz’s nihilistische vocabulaire, staten geheel te beëindigen, maakt 
er de veronderstelde entiteiten niet makkelijker zichtbaar door; ze spreekt wel boekdelen over hoeveel 
gemakkelijker het is, om collectieve passies te mobiliseren via oorlogszuchtige uitspraken, dan te 
reflecteren, te onderzoeken, de wederzijdse samenhangen te zien van ontelbare levens, ‘van ons’ zowel als 
‘hen’.  
In een opmerkelijke serie van drie artikels, gepubliceerd tussen januari en maart 1999 in Dawn, Pakistans 
meest gerespecteerde weekblad, heeft wijlen Eqbal Ahmad, schrijvend voor een Islamitisch publiek, een 
analyse gemaakt van wat hij de wortels van religieus rechts noemt. Hij haalt daarbij scherp uit naar het 
verminken van de Islam door absolutisten en fanatieke tirannen, wiens obsessie met het reguleren van 
persoonlijk gedrag “een Islamitische orde, gereduceerd tot een strafwet, ontdaan van haar humanisme, 
esthetiek, intellectuele queesten, en spirituele devotie” aanprijst. En dit “leidt tot een verabsoluteren van 
één, meestal gedecontextualiseerd, aspect van religie en een totaal negeren van een ander. Het fenomeen 
vervormt religie, haalt de traditie omlaag en verdraait het politiek proces, overal waar het zich ontvouwt.” 
Als een hedendaags voorbeeld van deze verlaging, begint Ahmad eerst met het aanbieden van de rijke, 
pluralistische betekenis van het woord Jihad en gaat dan verder met aan te geven dat, in de huidige 
beperktheid ervan tot een niets ontziende oorlog tegen veronderstelde vijanden, het onmogelijk is “de 
Islamitische – religie, samenleving, cultuur, geschiedenis of politiek – zoals die beleefd en ervaren zijn 
door moslims door de eeuwen heen, nog te herkennen.” 
 
De moderne Islamisten, besluit Ahmad, “gaat het om macht, niet om de ziel; om de mobilisatie van 
mensen voor politieke doeleinden, eerder dan om hen te verheffen uit en te delen in hun lijden en hun 
aspiraties. Zij hebben maar een zeer gelimiteerde en tijdgebonden politieke agenda.” Wat de zaak nog 
erger maakt, is dat soortgelijke distorties en fanatisme voorkomen in het discours van zowel de ‘Joodse’ als 
‘Christelijke’ werelden. 
 
Het was Conrad die, krachtiger dan iemand van zijn lezers aan het einde van de negentiende eeuw zich 
kon hebben voorgesteld, begreep dat het onderscheid tussen beschaafd Londen en “het hart van de 
duisternis” in extreme situaties snel instort, en dat de hoogten van de Europese beschaving plotsklaps 
kunnen vervallen tot de meest barbaarse praktijken zonder enige voorbereiding of overgang. En het was 
ook Conrad, in  The Secret Agent (1907), die de affiniteit van het terrorisme voor abstracties zoals ‘pure 
wetenschap’ beschreef (en bij uitbreiding voor ‘Islam’ of ‘het Westen’), alsook de ultieme morele 
degradatie van de terrorist. 
 
Want er zijn hechtere banden tussen oorlogvoerende beschavingen dan de meesten van ons zouden willen 
geloven; zowel Freud als Nietzsche toonden hoe het verkeer over zorgvuldig onderhouden, zelfs bewaakte 
grenzen, zich met vaak schrikwekkend gemak beweegt. Maar dan verschaffen zulke vloeiende ideeën, vol 
ambiguïteit en scepticisme over begrippen die we koesteren, ons amper bruikbare, praktische richtlijnen 
voor situaties zoals die waarmee we nu geconfronteerd worden. Vandaar de, alles bij elkaar meer 
geruststellende, strijdorders (een kruisvaart, goed versus kwaad,vrijheid tegen angst, e.d.m.) afgeleid uit 
Huntingtons vermeende tegenstelling tussen de Islam en het Westen, waaruit het officiële discours zijn 
vocabulaire haalde in de eerste dagen na de aanvallen van 11 september. Sindsdien is er zienderogen een 
deëscalatie in dat discours geweest, maar afgaande op de stelselmatige vloed aan ‘hate speech’ en dito 
acties, plus rapporten van gerechtelijke optredens, gericht tegen Arabieren, Moslims en Indiërs, in het hele 
land, blijft het paradigma aanhouden. 
 
Een bijkomende reden dat dit blijft voortduren, is de toegenomen aanwezigheid van Moslims over heel 
Europa en in de Verenigde Staten; denk aan de bevolkingen vandaag in Frankrijk, Italië, Duitsland, Spanje, 
Groot-Brittannië,Amerika, zelfs in Zweden, dan moet je toegeven dat de Islam zich niet langer aan de 
periferie van het Westen bevindt, maar in haar centrum.  
Maar wat is er zo bedreigend aan deze aanwezigheid? Begraven in de collectieve cultuur zijn herinneringen 
aan de eerste grote Arabisch-islamitische veroveringen, die begonnen in de zevende eeuw en die, zoals de 
gevierde Belgische historicus Henri Pirenne schreef in zijn toonaangevend boek Mohammed en Karel De 
Grote (1939), voor eens en voor altijd de oude eenheid van het Middellandse-Zeegebied versplinterde, de 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 20, 1/2002, Actueel 

4/4 

Christen-Romeinse synthese vernietigden en de opgang veroorzaakten van een nieuwe beschaving, 
gedomineerd door noordelijke machten (Duitsland en Karolingisch Frankrijk), wiens missie, zo lijkt hij te 
zeggen, het is om de bescherming van ‘het Westen’ terug op te nemen tegen haar historisch-culturele 
vijanden. Wat Pirenne er helaas uit laat, is dat in de creatie van deze nieuwe defensielijn, het Westen putte 
uit het humanisme, de wetenschap, filosofie, sociologie en historiografie van de Islam, welke zich al had 
geplaatst tussen de wereld van Karel de Grote en de klassieke oudheid. De Islam is al binnenin van bij het 
begin, zoals zelfs Dante, grote vijand van Mohammed, moest toegeven toen hij de profeet centraal plaatste 
in zijn Inferno.  
 
Dan is daar de aanhoudende erfenis van het monotheïsme zelf, de ‘Abrahamische’ religies (religions 
abrahamiques, n.v.d.r.), zoals Louis Massignon ze treffend noemt. Te beginnen met het Judaïsme en het 
Christendom, is elk een opvolger die achtervolgd wordt door de spoken van wat er voor kwam; voor 
Moslims, vervult en beëindigt de Islam de lijn van de profetie. Er is nog altijd geen goede geschiedenis of 
demystificatie van de veelzijdige strijd tussen de drie volgelingen – geen van hen is overigens op enigerlei 
wijze een monolitisch, verenigd kamp – van de meest jaloerse aller goden, hoewel de bloedige moderne 
convergentie op Palestina een rijk seculier voorbeeld verschaft van wat zo tragisch onverzoenlijk is tussen 
hen. Het hoeft dus niet te verbazen dat Moslims en Christenen gemakkelijk over kruistochten en Jihads  
spreken; beiden verwaarlozen even eendrachtig de Judaïsche aanwezigheid met vaak sublieme 
nonchalance. Zo’n agenda, zegt Eqbal Ahmad, is “erg geruststellend voor de mannen en vrouwen die 
gestrand zijn temidden van de doorwaadbare plaats, tussen de diepe wateren van traditie en moderniteit.” 
 
Maar we zwemmen allemaal in deze wateren, Westerlingen zowel als Moslims als anderen. 
En vermits de wateren deel uitmaken van de oceaan van de geschiedenis, is het futiel om ze te proberen 
om te ploegen of te scheiden met barrières. Dit zijn gespannen tijden, maar het is beter om te denken in 
termen van machtige en onmachtige gemeenschappen, de seculiere politiek van rede en onwetendheid, en 
universele principes van rechtvaardigheid en onrechtvaardigheid, dan af te dwalen op zoek naar grote 
abstracties die mogelijk momentane bevrediging, maar weinig zelfkennis of informatieve analyse te bieden 
hebben. De thesis van ‘De botsing van beschavingen’, is een publiciteitsstunt zoals de ‘War of The 
Worlds’, die beter kan dienen voor het versterken van defensieve zelf-trots dan voor een kritisch begrijpen 
van de verbijsterende interdependentie van onze tijd. 
 
The Clash of Ignorance 
By Edward Said 
October 22, 2001, issue of The Nation 
 
Reprinted with permission from the October 22, 2001 issue of the Nation 
 
 


