
Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Edito 

1/2 

Edito 
 

Kunst en cultuur: 
Remedie tegen kortademigheid 
 
Jef Peeters 
 
Wij willen te veel! Dat is het fundamentele probleem van het consumentisme, aldus Juliet Schor op haar Oikos-lezing in 
Antwerpen. Het brengt onze samenleving in een soort overspanning waaraan de roep om onthaasting niet vreemd is. Het lijkt 
paradoxaal dat juist nu er meer mogelijkheden zijn dan ooit, kortademigheid troef is. Ook groenen ontsnappen niet aan dat soort 
ambivalenties. Al zoeken zij bewust naar een kritische standpunt, als deel van die samenleving kunnen zij zich niet volledig 
onttrekken aan de moderne motivatie- en verwachtingspatronen. Vooral wanneer algemene of lange termijnopvattingen vandaag 
concreet gemaakt moeten worden botst men daar nogal mee. Dat wordt scherp duidelijk wanneer groenen mee beleids-
verantwoordelijkheid gaan dragen. De eigen fundamentele opvattingen worden dan voortdurend geconfronteerd met de verwach-
tingen van het publiek, en de vertolking ervan via de media. De evidentie waarmee daarbij argumenten geponeerd worden maken 
een publieke discussie niet eenvoudig. Een ingeburgerd verwachtingspatroon laat zich niet graag in het hart raken. 
 
 Ik geef twee recente voorbeelden. De verschillende voedselcrisissen kunnen we zien als een 
symptoom van onze verlangenstructuur, van een te veel tegelijkertijd willen. Gevarieerd, rijk, overvloedig, 
goedkoop en tezelfdertijd veilig voedsel... daar moest de industrialisering van de landbouw voor zorgen. De 
voedselketen werd langer, de afstand tussen producent en verbruiker groter, alsook de kans dat er iets ernstigs 
mis kan gaan. In de paars-groene regering die volgde op de dioxinecrisis kregen de groenen bevoegdheid over 
de voedselveiligheid. De zogenaamde mini-PCB-crisis laat zien dat wanneer groenen de risicomaatschappij 
moeten gaan beheren, ze haast onvermijdelijk in paradoxen terecht komen. Vanuit hun eigen langeter-
mijnvisie kunnen zij de voedselketen niet zomaar proberen efficiënter te beheren, maar moeten zij die 
opnieuw proberen in te korten en intrinsiek veiliger te maken. 'Foutvriendelijkheid' is hier nog steeds een 
goed begrip voor. Er kan immers altijd iets mis gaan. Zorg dus voor een structuur waarin kleine fouten geen 
epidemische vormen kunnen aannemen, en waarin de consument voor zijn informatie minder afhankelijk 
wordt van experts. Maar die hervorming vraagt om een lange adem, terwijl het publiek moeilijk kan leven met 
de gedachte dat er altijd iets mis kan gaan, en dus nu van de groenen verwacht dat zij de betere beheerders 
zijn. Groen beleid zit voor een stuk gevangen in de verwachtingen van onze samenleving. 
 De beslissing om de kerncentrales op termijn te sluiten roept ongeloof op bij een aantal 
wetenschappers uit de energiebranche. De regering zou onvoldoende rekening houden met weten-
schappelijke en economische motieven, en beschikt niet over alternatieve oplossingen voor de 
energievoorziening. 'De kerncentrales worden gesloten om ideologische redenen' heet het. Juist! En wat is 
daar mis mee? Of gaat politiek soms niet meer over de fundamentele opties voor de samenleving? Groen 
beleid richt zich met die beslissing op duurzame ontwikkeling in de brede zin. Om tot een rechtvaardiger 
wereld te komen moet de ecologische voetafdruk van het Noorden drastisch verkleinen. Energiebesparing 
valt dan niet weg te lachen als een niet-alternatief, maar wordt een opgave van eerste orde. En dat vraagt om 
sufficiëntie, het bijstellen en heroriënteren van onze verlangens. De beslissing om de kerncentrales te sluiten 
kan daarin helpen als het doorbreken van een vicieuze cirkel en het aanwakkeren van maatschappelijke 
creativiteit. Voor anderen doemt blijkbaar onmiddellijk het schrikbeeld op van een tekort aan elektriciteit over 
enkele decennia. Kortademigheid?  
 Beide voorbeelden duiden nog maar eens aan dat groene politiek onmogelijk is zonder een 
diepgaande culturele beweging. Kunnen we de consumerende burger positieve motieven aanreiken om daarin 
mee te stappen? Moderne mensen hebben het duidelijk moeilijk met de beperktheid en eindigheid van hun 
leven, en dus met sufficiëntie. Welk zelfbegrip is hier in het spel? Cultuurfilosofisch onderzoek heeft al heel 
wat inzichten aangedragen omtrent de fundamentele culturele motieven die het aangezicht van het moderne 
leven bepalen. Een belangrijk element lijkt de opwaardering van het leven als leven op zich. De mens begrijpt 
zichzelf daarbij vooral als behoeftig wezen. En zo wordt een 'vervuld' leven allereerst een 'voldaan' leven. 
Zeggen dat behoeften en hun bevrediging eindeloos zijn, is wellicht het intrappen van een open deur. Het 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Edito 

2/2 

punt is dat vanuit dergelijk zelfbegrip leven een voortdurend streven naar vervulling wordt dat geen rust kent 
en geen einde neemt. Dat is een motief dat de enorme industriële productie- en consumptiemachine op gang 
heeft getrokken en blijft aandrijven. En media en reclame spelen daar handig op in. 
 Onze kortademigheid kunnen we zo wel duiden, maar wat kan daartegenover gesteld worden? De 
sleutel voor een ander perspectief lijkt mij het inzicht dat een 'betekenisvol' leven iets anders is dan een 
'voldaan' leven. Het aanboren en herwaarderen van andere, en mijns inziens fundamentelere, lagen in onze 
menselijke ervaring is nodig om tot een nieuw zelfbegrip te komen. Het gaat om een nieuwe aandacht en 
openheid voor de aard van onze diepste en meest betekenisvolle ervaringen. Daarin komen eindigheid en 
begrenzing naar voren als wezenlijk voor het tot stand komen van betekenis. Denk bijvoorbeeld aan de 
uniciteit, oninwisselbaarheid, beperktheid en daardoor ook kwetsbaarheid van onze meest nabije relaties. 
Diepe vriendschap heeft iets gratuit, is niet zelfgenoegzaam of prestatiegericht, neemt de pijn van het verlies 
erbij, enzovoort. Willen we hier nog van 'genieten' spreken, dan is het toch een 'ander' genieten dan dat van 
de voldaanheid. Aandacht voor de betekenisvolle dimensies van het menselijk bestaan vraagt om een 
'esthetiek van de langzaamheid', een opschorting van de directe gerichtheid op behoeftevervulling, een 
weerstaan aan de snelle hap en de onmiddellijke sensatie.  
 Het is belangrijk dat er een taal ontwikkeld wordt die dergelijke inzichten tastbaar maakt, en zo 
bijdraagt aan nieuwe culturele leidmotieven. Kunst benadert onze existentiële vragen op haar eigen manier, en 
confronteert ons met de paradoxen van de moderne levenshouding. Daarom wil Oikos meer aandacht gaan 
besteden aan kunst en cultuur in strikte zin. We starten alvast met een colloquium over cultuurparticipatie op 
4 mei in Gent, voorbereid door teksten in dit nummer. Vanaf volgend nummer komt er een nieuwe rubriek, 
toegespitst op kunst en cultuur. 
 


