Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Edito

Edito

Kunst en cultuur:
Remedie tegen kortademigheid

Jef Peeters

Wi willen te veell Dat is het fundamentele probleem van bet consumentisme, aldus Juliet Schor op haar Oikos-lezing in
Awntwerpen. Het brengt onze samenleving in een soort overspanning waaraan de roep om onthaasting niet vreemd is. Het lijkt
paradoxaal dat juist nu er meer mogelikheden ijn dan ooit, kortademigheid troef is. Ook groenen ontsnappen niet aan dat soort
ambivalenties. Al oeken 2ij bewust naar een kritische standpunt, als deel van die samenleving kunnen 2ij zich niet volledig
onttrekken aan de moderne motivatie- en verwachtingspatronen. 1 ooral wanneer algemene of lange termijnopvattingen vandaag
concreet gemaakt moeten worden botst men daar nogal mee. Dat wordt scherp duidelijle wanneer groenen mee beleids-
verantwoordeljjkbeid gaan dragen. De eigen fundamentele opvattingen worden dan voortdurend geconfronteerd met de verwach-
tingen van het publiek, en de vertolking ervan via de media. De evidentie waarmee daarbij argumenten geponeerd worden maken
een publieke discussie niet eenvoudig. Een ingeburgerd verwachtingspatroon laat Zich niet graag in het hart raken.

Ik geef twee recente voorbeelden. De verschillende voedselcrisissen kunnen we zien als een
symptoom van onze verlangenstructuur, van een te veel tegelijkertijd willen. Gevarieerd, rijk, overvloedig,
goedkoop en tezelfdertijd veilig voedsel... daar moest de industrialisering van de landbouw voor zorgen. De
voedselketen werd langer, de afstand tussen producent en verbruiker groter, alsook de kans dat er iets ernstigs
mis kan gaan. In de paars-groene regering die volgde op de dioxinecrisis kregen de groenen bevoegdheid over
de voedselveiligheid. De zogenaamde mini-PCB-crisis laat zien dat wanneer groenen de risicomaatschappij
moeten gaan beheren, ze haast onvermijdelijk in paradoxen terecht komen. Vanuit hun eigen langeter-
mijnvisie kunnen zij de voedselketen niet zomaar proberen efficiénter te beheren, maar moeten zij die
opnieuw proberen in te korten en intrinsiek veiliger te maken. "Foutvriendelijkheid' is hier nog steeds een
goed begtip voor. Er kan immers altijd iets mis gaan. Zorg dus voor een structuur waarin kleine fouten geen
epidemische vormen kunnen aannemen, en waarin de consument voor zijn informatie minder athankelijk
wordt van experts. Maar die hervorming vraagt om een lange adem, terwijl het publick moeilijk kan leven met
de gedachte dat er altijd iets mis kan gaan, en dus nu van de groenen verwacht dat zij de betere beheerders
zijn. Groen beleid zit voor een stuk gevangen in de verwachtingen van onze samenleving.

De beslissing om de kerncentrales op termijn te sluiten roept ongeloof op bij een aantal
wetenschappers uit de energiebranche. De regering zou onvoldoende rekening houden met weten-
schappelijke en economische motieven, en beschikt niet over alternatieve oplossingen voor de
energievoorziening. 'De kerncentrales worden gesloten om ideologische redenen' heet het. Juist! En wat is
daar mis mee? Of gaat politiek soms niet meer over de fundamentele opties voor de samenleving? Groen
beleid richt zich met die beslissing op duurzame ontwikkeling in de brede zin. Om tot een rechtvaardiger
wereld te komen moet de ecologische voetafdruk van het Noorden drastisch verkleinen. Energiebesparing
valt dan niet weg te lachen als een niet-alternatief, maar wordt een opgave van eerste orde. En dat vraagt om
sufficiéntie, het bijstellen en heroriénteren van onze verlangens. De beslissing om de kerncentrales te sluiten
kan daarin helpen als het doorbreken van een vicieuze cirkel en het aanwakkeren van maatschappelijke
creativiteit. Voor anderen doemt blijkbaar onmiddellijk het schrikbeeld op van een tekort aan elektriciteit over
enkele decennia. Kortademigheid?

Beide voorbeelden duiden nog maar eens aan dat groene politick onmogelijk is zonder een
diepgaande culturele beweging. Kunnen we de consumerende burger positieve motieven aanreiken om daarin
mee te stappen? Moderne mensen hebben het duidelijk moeilijk met de beperktheid en eindigheid van hun
leven, en dus met sufficiéntie. Welk zelfbegrip is hier in het spel? Cultuurfilosofisch onderzoek heeft al heel
wat inzichten aangedragen omtrent de fundamentele culturele motieven die het aangezicht van het moderne
leven bepalen. Een belangrijk element lijkt de opwaardering van het leven als leven op zich. De mens begrijpt
zichzelf daarbij vooral als behoeftig wezen. En zo wordt een 'vervuld' leven allereerst een 'voldaan' leven.
Zeggen dat behoeften en hun bevrediging eindeloos zijn, is wellicht het intrappen van een open deur. Het

1/2



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Edito

punt is dat vanuit dergelijk zelfbegrip leven een voortdurend streven naar vervulling wordt dat geen rust kent
en geen einde neemt. Dat is een motief dat de enorme industri€le productie- en consumptiemachine op gang
heeft getrokken en blijft aandrijven. En media en reclame spelen daar handig op in.

Onze kortademigheid kunnen we zo wel duiden, maar wat kan daartegenover gesteld worden? De
sleutel voor een ander perspectief lijkt mij het inzicht dat een 'betekenisvol' leven iets anders is dan een
'voldaan' leven. Het aanboren en herwaarderen van andere, en mijns inziens fundamentelere, lagen in onze
menselijke ervaring is nodig om tot een nieuw zelfbegrip te komen. Het gaat om een nieuwe aandacht en
openheid voor de aard van onze diepste en meest betekenisvolle ervaringen. Daarin komen eindigheid en
begrenzing naar voren als wezenlijk voor het tot stand komen van betekenis. Denk bijvoorbeeld aan de
uniciteit, oninwisselbaarheid, beperktheid en daardoor ook kwetsbaarheid van onze meest nabije relaties.
Diepe vriendschap heeft iets gratuit, is niet zelfgenoegzaam of prestatiegericht, neemt de pijn van het verlies
erbij, enzovoort. Willen we hier nog van 'genieten' spreken, dan is het toch een 'ander’ genieten dan dat van
de voldaanheid. Aandacht voor de betekenisvolle dimensies van het menselijk bestaan vraagt om een
'esthetiek van de langzaambheid', een opschorting van de directe getichtheid op behoeftevervulling, een
weerstaan aan de snelle hap en de onmiddellijke sensatie.

Het is belangrijk dat er een taal ontwikkeld wordt die dergelijke inzichten tastbaar maakt, en zo
bijdraagt aan nieuwe culturele leidmotieven. Kunst benadert onze existenti€le vragen op haar eigen manier, en
confronteert ons met de paradoxen van de moderne levenshouding. Daarom wil Ozkos meer aandacht gaan
besteden aan kunst en cultuur in strikte zin. We starten alvast met een colloquium over cultuurparticipatie op
4 mei in Gent, voorbereid door teksten in dit nummer. Vanaf volgend nummer komt er een nieuwe rubriek,
toegespitst op kunst en cultuur.

2/2



