Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

Debat

Cultuuraszeggenschap,
dan pas als participatie!

Eric Corijn

Cultuurbeleid in V'laanderen is niet hetzelfde als 1V laams cultunrbeleid en dat is niet hetzelfde als beleid voor de 1 laamse
cultunrsector, betoogde cultunrfilosoof Eric Corijn op een Ploeg-colloquinm over culturele participatie. Niet dat er wat is tegen

culturele participatie, integendeel, maar kunnen we het ook even hebben over bet hoe en waarom van de inhoud?

Van bij zijn aantreden heeft de huidige Vlaamse minister van cultuur de discussie geopend over de finaliteit
van de (gesubsidieerde) cultuursector. Hij bepleitte daarbij een relatief verminderde aandacht voor de
interne, aan zichzelf refererende criteria, ten voordele van meer maatschappelijke verwijzingen en een beter
publieksbereik. De discussie is verlengd door een aantal andere, vooral Antwerpse, politici. De
cultuursector is er niet voor zichzelf, hij is er voor het publiek! En niet alleen het aantal is dan van belang
maar ook de sociale samenstelling. De cultuursector is er niet voor de culturele elite maar voor iedereen!
Op het eerste gezicht zijn dat respectabele uitgangspunten, als ze niet leiden tot een populistisch antwoord.
Dat hebben we al gehad toen enkele jaren geleden liberale stemmen in het debat omzeggens alle interne
criteria wilden vervangen door de cijfers van het publieksbereik. Zonder veel consumenten, geen
overheidssteun! In het marktdenken wordt elke inhoudelijke beleidsdiscussie vervangen door de goddelijke

regel van vraag en aanbod.

Dat spookbeeld ziet Herman Brusselmans voor zich wanneer hij fulmineert tegen een minister die “Big
Brother goeie televisie vindt, die De Avonden van Reve De Nachten noemt, die Pieter Aspe de beste Vlaamse
schrijver vindt en ijvert voor een film met K3” (zie s schrijvers recente optredens in “Trommels en
Trompetten’ op Canvas en in Humo). De lijn tussen ‘populait’ en ‘populistisch’ is inderdaad flinterdun. En
er bestaat wel een neerwaartse logica van cultuur als waar op een markt. De markteconomie heeft een
maatschappij nog nooit meer gecultiveerd gemaakt, wel integendeel. Verkopen en winst maken is een heel
ander register dan communiceren, opvoeden, creatief zijn of esthetisch genot ervaren. Het is de
regelmatige verwarring tussen de twee registers die ons zo bang maakt van de ‘Amerikanisering’ en de

ermee gepaard gaande vervlakking.

1/12 1



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

Participatie aan welke cultuur?

Het gehele participatiedebat wordt dus niet zonder risico’s gevoerd. Natuurlijk is iedereen voorstander van
een groter bereik van de cultuur. (Hoewel, een aantal fundamentalisten willen alleen een groter bereik voor
de eigen cultuur) De vraag is alleen wat men daarvoor precies gaat doen. Het gaat dus niet over
publiekscijfers als zodanig, zegt men. De commercialisering van de media heeft nochtans de dictatuur van
de kijkcijfers al ingesteld. Die is verantwoordelijk voor een vetlaging van de gemiddelde kwaliteit en voor
een versmalling van het aanbod. Enige argwaan is dus niet misplaatst. Het gaat in dit debat, zo hopen we
toch, over de afstemmingsvraag tussen een culturele of artisticke productie en de culturele of artisticke
praktijk van verschillende lagen in de bevolking. Het gaat in feite om de publiekswerking. ‘Publiekswerking
is een wisselwerking, en moet vertrekken van een kwaliteitsstandaard’, stelt het rapport over Musea en

publiekswerking! terecht.

Als we over participatie spreken dan moeten we dus erg goed duidelijk maken waarover we het hebben.
Wat bedoelt men juist met: ‘deelnemen aan het cultureel leven’» Betekent dat deelnemen aan culturele
activiteiten? En met welke frequentie en intensiteit? En in welke mate moet die deelname gespreid zijn
over verschillende types cultuur of mag dat gericht zijn op één enkele sector? En wat als je het aanbod niet

leuk vindt? Participatie is maar interessant wanneer er interactie ontstaat.

Er is totnogtoe weinig inzicht over de relatie tussen de participatie aan activiteiten en het ‘cultureel kapitaal’
van iemand. Men onderzoekt de deelname van mensen aan culturele evenementen. Men weet weinig over
het cultureel patroon van mensen. In het beste geval verwijst men naar het onderwijsniveau van mensen.
Maar kent men wel het verband tussen de behaalde diploma’s en het cultureel niveau? (Ik wil in mijn
professionele omgeving de hooggeschoolde vakidioten die nooit een krant lezen niet te eten geven.) Veel
onderzock geeft een zeer abstract beeld van het culturele veld. Het cultuurparticipaticonderzoek is immers
gedomineerd door een kwantitatieve en individualistische benadering, als ware het werkelijk een
marktonderzoek (steekproeven en vragenlijsten voorgelegd aan individuen). Dat levert in feite weinig
betrouwbare inzichten over de sociale kaart van de smaak. De methode van onderzoek draagt touwens bij

tot een visie van de individualistisch consumerende participant.

Laten we eerst toch even die naakte cijfers bekijken. Wat doet de Vlaming in zijn cultureel uitgaansleven?

Met minstens één deelname per jaar kom je in de cijfers. Wat leert ons dergelijk onderzoek??

! Adriaensens 1; J. Capenberghs en P. De Rynck (1998): Musea en Publiekswerking, Brussel, Ministerie
van de Vlaamse Gemeenschap, Cultuurstudies 5: 402 p.

2/12 2



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

Cultuur thuis

De belangtijkste culturele praktijk van de laatste decennia is nog steeds het mediagebruik thuis. In het
begin van de jaren tachtig zaten Tv-kijken en radio beluisteren als vrijetijdsactiviteiten al bijna aan hun
plafond. In 1997 zegt slechts 2,5 procent van de Vlaamse bevolking nooit naar televisie te kijken en 7,6
procent nooit naar de radio te luisteren. Wat de frequentie van het kijk- en luistergedrag betreft lijkt er geen
groei in te zitten. Het gemiddelde radioluisteren is gedaald van ongeveer 4 uur per dag in 1983 tot 8,6 uur
per week in 1997. Ook de algemene frequentie van het Tv-kijken lijkt eerder wat gedaald: in 1997 keek
men gemiddeld 5,4 uur per week naar informatieve Tv-programma’s en 10,7 uur naar films en
ontspanningsprogramma’s. Dat is dan iets minder dan de 18,5 uur per week van 1983. Dat betekent
natuurlijk niet dat er minder voor het scherm wordt gezeten want het aanbod van de beeldcultuur is ruimer
geworden (video, computer, internet...). 84 procent van de Vlamingen beluisteren Cd’s, LP’s, cassettes. Een

belangrijke minderheid gebruikt de computer. Daardoor is men selectiever in het televisiegebruik.

Dat intensief gebruik van elektronische media gaat niet ten koste van de geschreven pers. Van de Vlaamse
bevolking leest 82 procent al eens een krant en een iets hoger percentage (85,3 procent) leest wel eens
tijdschriften, weekbladen en maandbladen. Maar het frequent lezen van gedrukte media is wel afgenomen:
in 1983 zei nog 53 procent dagelijks een krant te lezen tegen 46 procent in 1997. Die daling is nog
opvallender voor andere bladen: in 1983 zei 47 procent dagelijks in een weekblad te lezen en 45 procent in
een magazine, in 1997 is dat teruggevallen tot 9 procent van het dagelijkse leesgedrag. De groep mensen

die boeken leest is stabiel gebleven (54 procent in 1997) maar ook hier is de frequentie achteruit gegaan.

Men kan dus zeggen dat de toegang tot cultuurdragers thuis zeer breed is en voor nieuwe media sterk stijgt.
Door deze grote verscheidenheid in het aanbod lijkt de frequentie van het gebruik wat af te nemen. En dat
heeft vast ook te maken met de toegenomen werkdruk en de toegenomen arbeidsparticipatie van de

vrouwen, waardoor de beschikbare vrije tijd thuis sterk onder druk komt te staan.

Het mediagebruik kan in het licht van een aantal achtergrondvariabelen genuanceerder worden beschreven.
Zo is het duidelijk dat het hier gaat om relatief goedkope cultuuractiviteit voor mensen met relatief veel

tijd. “Zware kijkers zijn mensen met lege agenda’s, met weinig verplichtingen en met weinig andere

2 Tenzij anders vermeld komen deze gegevens uit het onderzoek “Toerisme, recreatie en vrijetijd in
Vlaanderen anno 2000” dat we mede hebben uitgevoerd in opdracht van het Ministerie van de Vlaamse
Gemeenschap —Administratie Wetenschap en Innovatie in de onderzoekseenheden Vrije Tijd, Toekomst
en Beleidsplanning van de VUB (promotor: Prof. Dr. L. Bollaert, co-promotor: Prof. Dr. P. de Knop) en
Sociologie van het Gezin van de KUL (promotor: Prof. Dr. K. Matthijs, copromotor: Prof. Dr. L.
Delanghe). De onderzoekers Myriam Stoffen en Hans Neefs werden begeleid door Eric Corijn.

3/12 3



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

vrijetijdsbelevenissen”, zo zegt het Nederlandse Sociaal-Cultureel rapport van 1998. En: “De kijktijd zegt
meer over de situatie van de kijker dan over de appreciatie van de geboden programma’s”. Overigens zijn
het vooral sociaal-culturele kenmerken van de mensen die het gebruik van de media duiden: zo zijn de
films en ontspanningsprogramma’s op de TV nog steeds vooral een tijdverdrijf voor de minder opgeleiden,
terwijl hoger opgeleiden dan weer meer kranten en boeken lezen. De introductie van de nieuwe media

gebeurt ook vooral via de jongere hoger opgeleiden.

Uitgaan

Tijdens de laatste twee decennia is het cultureel en commercieel uitgaansleven ook sterk toegenomen. Het
begin van de jaren ‘80, de crisisjaren, vertoonde een terugval die alweer helemaal is opgeslorpt en omgezet
in een lichte toename. Omzeggens iedereen neemt deel aan het commerciéle uitgaansleven (96 procent).
Voor het culturele uitgaansleven is de niet-participatie gevoelig hoger: ruim 36 procent van de bevolking
neemt niet één keer per jaar deel aan een cultureel evenement. Het getuigt van de dualisering van de
samenleving: zowat een derde van de bevolking neemt nooit deel en bij de tweederden deelnemers stijgt de
participatie. Musea, tentoonstellingen, monumentendagen halen een deelname van 44 procent, populaire
muziek bereikt 30 procent van het publiek, klassicke muziek 20 procent, amateur-theater 28 procent,
professioneel theater 22 procent, dans 10 procent, enz. Het gaat hier niet alleen om een uitsluiting volgens

levenstandaard, maar vooral op basis van cultureel kapitaal, zeg maar opleidingsniveau.

Dat wordt duidelijk wanneer we de hoge participatie aan het commerciéle uitgaansleven bekijken:
restaurant 81 procent; taverne, snackbar, frituur 72 procent; cafébezoek 70 procent; bioscoop 53 procent;
beurs, salon 51 procent; kermis, circus, stoeten, optochten 51 procent. Die participatiecijfers vindt men
terug in de sportbeoefening (64 procent actief en — slechts — 34 procent als toeschouwer) en in de
daguitstappen (91 procent, vooral dagje aan zee 67 procent; winkelen 65 procent; stadsbezoek 54 procent,
of natuurwandeling 50 procent). Dus mensen doen nogal wat dingen en dat kost allemaal geld. Alleen trekt

de kunst- en cultuursector relatief minder deelnemers dan ander aanbod.

Het gehele participatiedebat krijgt aldus al een eerste omschrijving. We beschikken slechts over weinig
gegevens: eens per jaar iets doen vertelt natuurlijk niks over de plaats die de activiteit inneemt in je
levenspatroon. Maar in vergelijkende zin kan men zeggen dat er geen enkele activiteit bestaat waar
iederecen, of omzeggens iedereen aan deelneemt. Elke activiteit spreekt dus slechts een gedeelte van de
bevolking aan. Maar wel is het zo dat de cultuurparticipatie iets minder scoort dan enkele andere types
viijetijdsbesteding. Hoewel men dat dan opnieuw moet nuanceren. Televisiekijken en bij uitbreiding

mediagebruik is even sterk verspreid als het cafébezoek. Het echte populaire vermaak zoals feesten,

4/12 4



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

optochten, filmbezoek, winkelen, daguitstappen naar beurzen bereikt maximaal tussen de helft en
tweederden van de bevolking. En sommige activiteiten waarover men dan geen participatiedebat voert —
zoals het bijwonen van sportwedstrijden — hebben een veel kleiner publiek dan het culturele uitgaansleven:

34 tegen 64 procent.

Deze eerste bespreking pleit ervoor het participatiedebat zonder demagogie te voeren. Laat iedereen vooral
duidelijk de doelstellingen en de argumenten expliciteren. En laat niemand de indruk verwekken dat de
gehele bevolking ooit de doelgroep kan zijn van eender welk aanbod. De cultuurproductie en -consumptie
zijn gesegmenteerd, zoals de samenleving heterogeen is. Ze maken deel uit van sociale praktijken, van
interacties en die zouden moeten kunnen worden geéxpliciteerd. Nu zorgen de onderzoeksmethodes
ervoor de indruk te verwekken dat de cultuurparticipatie gebeurt volgens een marktprincipe: afzonderlijke
producten worden aangeboden en individuele consumenten gaan al dan niet op dat aanbod in. De gehele

sociale werking van de cultuur wordt daardoor te veel buiten beschouwing gelaten.

Wil men toch enkele algemene verbanden vastleggen, dan is het duidelijk dat beschikbare tijd, beschikbaar
inkomen en opleidingsniveau belangrijke voorwaarden zijn voor een actieve cultuurparticipatie. Maar je
moet geen groot denker zijn om dat te kunnen bedenken. Wil men vanuit het beleid het algemeen klimaat
verbeteren dan lijkt het aangewezen ernstig werkt te maken van (a) een inkomensherverdeling en een
drastische verhoging van de laagste inkomens en (b) het onthaastingsdebat en een verminderde werkdruk
en (c) minder prestatiegericht onderwijs. Dat is geen demagogie, omdat de consumptie in het algemeen en
de cultuurconsumptie in het bijzonder, geregeld worden door een dergelijk algemeen klimaat. Het is
duidelijk dat de belangtijkste elementen voor een verhoogde participatie buiten de greep van de

cultuursector zelf vallen.

De nationale traditie

En dan is er vanzelfsprekend nood aan een opvatting over hoe de culturen in de samenleving verdeeld zijn,
hoe de afstemming gebeurt tussen cultuurproductie en cultuurgebruik, in welke traditie beleid en
instellingen zijn gevormd. Het cultuurbeleid in Vlaanderen kent nog niet zo’n lange geschiedenis. Het werd
gevormd in de discussie over de culturele autonomie, en die kende een doorbraak met de industrialisering
van Vlaanderen in de jaren zestig. Politiek werd dat gedragen door een nieuwe Vlaamse ‘elite’, met sterk
Vlaams-nationalistische wortels, gevormd in de kringen van de naoorlogse CVP en de krant De Standaard,
verbonden met de nieuwe Vlaamse burgerij die groeide rond de nieuwe investeringen. De vormgeving van

de nieuwe staatsstructuur gebeurde in de begeleiding van een sterk ingehouden modernisering.

5/12 5



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

De eerste Vlaamse minister van cultuur was Renaat Van Elslande en die liet de Leuvense Studiegroep
Cultuur en Vrije Tijd, o.L.v. Frans Van Mechelen onderzock doen en een beleid voorbereiden’. Van
Mechelen zelf wordt in 1968 minister en blijft dat tot in 1972. Hij is een pleitbezorger van de Vlaamse
economische expansie, gedragen door een eigen Vlaamse cultuur. Het Vlaams-nationalisme van Van
Mechelen kent enige solidaristische sympathieén: hij is een fervent antisocialist, hij verwerpt de
klassenstrijd, maar hij verwerpt ook de culturele hegemonie van een franskiljonse burgerij. Arbeid, gezin en
cultuur zijn voor hem de hoekstenen van een zelfstandig Vlaanderen. (Die ideologie zal hem op het eind

van zijn leven in het vaarwater van het Vlaams Blok brengen)

Het sluitstuk van zijn beleid is een politick van cultuurspreiding en ‘volksverheffing’(overal komen
culturele centra voor ‘culturele activiteiten voor het volk’, het middenveld wordt gemobiliseerd in de
toeleiding). Deze politick van paternalistische democratisering kende omzeggens geen debat over de
inhoud van het aanbod. Het beleid richtte zich op spreiding en toegankelijkheid in functie van vrij
traditionele waarden. Later wordt dit beleid wel enigszins bijgestuurd onder druk van de
mentaliteitsveranderingen eind jaren zestig. Het bestaan van een populaire cultuur, van een massacultuur
wordt in rekening genomen. Het sijpelt langzaam binnen in het sociaal-cultureel werk en uiteindelijk ook in
de gevestigde cultuurinstellingen. Het offici€le cultuurbeleid werd gecontesteerd onder het label van een

‘strijdcultuur’ die zich verbond met de sociale en culturele bewegingen van de jaren zeventig.

Men kan zeggen dat tegen die instrumentele visie op kunst en cultuur, hetzij in functie van de natievorming
of in functie van de sociale strijd, binnen de ‘sector’ een reactie ontstond. De wind keerde in de jaren
tachtig. De maatschappijkritische band tussen de arbeidersbeweging en de nieuwe sociale bewegingen viel
weg. Een neoliberale ideologie doorkruiste de politiek van de welvaartsstaat. De vermarkting omsloot ook
de cultuurspreiding. En kunstenaars en cultuurmakers trokken zich meer terug in een eigen referentickader
gebouwd op vormexperimenten en steeds nieuwe lezingen van de artistieke traditie. Eens de creatie in de
beslotenheid van het atelier uitgewerkt, werd het ondersteund met de nodige marketing aan een publiek
aangeboden. In die zin is het postmodernisme inderdaad de filosofische en artisticke verschijning van de

vermarkting en de liberale ideologie.

Het huidige debat over de afstemming van cultuurproductie(s) enerzijds en publick(en) anderzijds getuigt
van het falen van beide procédés: de ideologie van de volksopvoeding en dan de ideologie van de
cultuurmarkt. Er bestaat een diepe onderstroom in het Vlaamse cultuurbeleid van een goed bedoeld

paternalisme. Het beleid is in se een CVP-zaak geweest, waarbij cultuur benaderd werd vanuit een

3 Zie Corijn, E.( 1998):. De Onmogelijke Geboorte van een Wetenschap. Verkenningen in de ontwikkeling
van de studie van de vrijetijd, Brussel, VUB Press, 365p.

6/12 6



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

welzijnsdenken en dat welzijnsdenken gevangen zat in een sterke, zeg maar suburbane kleinburgerlijke en
nationalistische ideologie. Een enkele maal werd die continuiteit onderbroken door een liberale opstoot
van het marktdenken. Het kwam over als een bevrijding. De hotizon bleef echter beperkt tot de
productievrijheid van de kunstenaar en de consumptievrijheid van de individuele consument.

Economische criteria vervingen het inhoudelijke debat.

Natie en markt zijn historisch de referentiepunten van het beleid in Vlaanderen. Ook in de huidige
beleidsteksten blijven het de ankers. Cultuurproducten moeten een publick bereiken om (a) redenen van
rentabiliteit en (b) redenen van culturele integratie. Er is nood aan een betere theorie over

cultuurparticipatie.

De actieve consument

Het nationalistische en het liberale cultuurbeleid zijn beide gericht op het sturen van het aanbod. In het ene
geval moet dat beantwoorden aan een reproductie en een verspreiding van de ‘eigenheid’. Het publiek
wordt geacht die te herkennen, te assimileren en op die manier deel te worden van een gemeenschap. Er
ontstaat hier een probleem wanneer niet het gehele publiek (het gehele volk in feite) wordt bereikt en het
probleem wordt gesteld in termen van integratie. Dan moet het aanbod worden aangepast om ook de niet-
participanten te bereiken. Veelal komt men niet verder dan een pleidooi voor de ‘volkscultuur’ en het
hernemen van populaire tradities in de massacultuur (Nog eens Slisse en Cesar of Bossemans en
Coppenolle). Een traditie die trouwens al volledig is opgegaan in de soapcultuur van de commerciéle

zenders.

Liberalen komen dan op tegen een dergelijke ‘betutteling’. Zij willen een ‘aanbod’ dat beantwoordt aan een
‘vraag’. Maar voor hen wordt de vraag uitgedrukt in ‘the willingness to pay’, de bereidheid een ticket te
kopen. Komen er voldoende betalende klanten om het aanbod leefbaar te houden dan is dat in orde.
Komen er onvoldoende dan is er een probleem. Vooral het aanbod komt dan onder vuur als zijnde ‘clitair’.
Alleen een koopkrachtig publiek heeft in het marktdenken immers recht op een duur aanbod. Voor het
overige is er plaats voor de massacultuur die overleeft dankzij de grote getallen. Voor een discussie over
inhoudelijke afstemming tussen een bepaald aanbod en een soort publick schiet de ideologie tekort omdat
ze uitgaat van een totaal vrije individuele consument. Wil men toch inhoudelijk argumenteren dan tapt
men al snel uit conservatieve vaatjes en dan worden openbare orde, openbare zeden en cen zeker

populisme de referenties.

7/12 7



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

In het nu dominante populisme vinden beide tradities elkaar in de legitimering van de massacultuur, in een
anti-intellectualistisch afwijzen van het debat over vervlakking en gebrek aan kritische afstand. Alles kan,
als de kijkcijfers maar voldoende hoog zijn voor de reclameblokken. Het ‘einde van de grote verhalen’ en
‘het einde van de geschiedenis’ lijken voldoende argumenten voor een consumptiecultuur voor een

geatomiseerde consument.

Al die benaderingen gaan uit van een vtij passieve cultuurconsument. Nu is het wel duidelijk dat
zingevingsystemen — en daar gaat het toch om in de cultuurproductie — niet gewoon worden overgenomen.
Mensen confronteren die met hun dagelijkse ervaringen, bewerken ze voor eigen gebruik, combineren ze
met andere cultuurelementen. Kortom de ‘consumptie’ wordt een actieve handeling, een knutselwerk —
zoals de Certeau* het noemt — waatin de ‘dominante cultuur’ wordt omgevormd voor eigen gebruik. Het
gaat dus wel degelijk om een cultuurproductie vanwege het publiek. Interessant is dus juist hoe het effect
van kunst en cultuur verschilt van het door de producent beoogde. Het publick is immers meester in het
‘mis-bruik’, in de afgeleiden. Zo ontkomt het ook aan de dominantie van de heersende cultuur. Zo wordt
cultuur ingebouwd in het alledaagse. Het is een analyse die ingaat tegen de puur pessimistische visie van de
manipulerende cultuurindustrie die er zou in slagen iedereen te brainwashen®. Het ‘gebruik’ van een waar

wordt niet (volledig) bepaald door de producent ervan.

Alledaagse cultuur is geen massacultuur

In een individualistisch perspectief — en dat wordt door de postmodernen onderstreept — gebeurt dat
natuutlijk door elke persoon afzonderlijk. Maar de eigen zingeving gebeurt niet zonder sociaal decorum.
Die ‘bricolage’ staat tegenover de achtergrond van het dagelijks levenspad, in relatie met een ‘peer group’,
met een levensstijl, met een werk- en woonomgeving. De productieve consumptie moet kunnen worden
gelezen door diegenen waarmede men (regelmatig) omgaat. Door een min of meer collectieve verwerking
van de aangeboden cultuurproducten wordt de massacultuur omgebouwd tot een populaire cultuur, tot
een ‘eigen’ cultuur. Het afwijzen van een bepaald aanbod, een niet-declname maakt daar deel van uit. Eén
van de grondleggende boeken van de Britse cultuurstudies draagt de titel ‘Resistance through rituals™. en

handelt over de betekenis van de weerstand tot deelname. Voetbalhooliganisme of piercing zijn er

4 Zie de Certeau, M et al (1980): L’invention du quotidien, Paris, Gallimard

> Zie de analyses van de Frankfurther Schule: Horkheimer, M. & T. Adorno (1987): De dialectick van de
verlichting, Nijmegen, SUN: 279p.

¢ Jefferson, T. (ed)(1975): Resistance through rituals, .ondon, Hutchinson. Zie ook: Dunning, E. Et al
(1988): The roots of football hooliganism, .ondon, Routledge
8/12 8




Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

voorbeelden van. Subculturen ontstaan door een gemeenschappelijk verzet tegen integratie in de

dominante cultuur.

Het is die sociale werking van kunst en cultuur, van integratie en afwijzing, van consumptieve productie en
productieve consumptie die duidelijk in beeld moet worden gebracht. De cultuur van het alledaagse levert
de omgeving waarin een zekere identiteit, een leefstijl, een ‘habitus™ werkzaam is. Ze levert zoals Williams?
zegt een ‘structure of feeling’. Het is vanuit deze cultureel gestructureerde levenservaring dat mensen

omgaan met de cultuurproducten in hun nabije en meer afgelegen omgeving.

De culturele sector werkt niet met alle elementen uit de levende cultuur, of toch niet in dezelfde mate. Niet
alle levensvormen worden even intensief gedocumenteerd. De cultuurproductie is eenzijdig. Dat spreekt
voor zich wanneer we het hebben over de culturele uitsluiting van de migranten. Die werden veertig jaar
geleden ingevoerd als arbeidskrachten, niet als cultuurproducenten. Tot vandaag, tot in de tweede en derde
generatie, zijn ze niet doorgedrongen in de geinstitutionaliseerde cultuurproductie en reproductie. Hoeveel
allochtonen zijn vandaag betrokken in theatergroepen, culturele centra of televisieprogramma’s? Dat het
christendom een historische referentie moet zijn voor eenieder wordt zelden in vraag gesteld, maar dat de
Islam tot onze eigen cultuur behoort, wordt veelal afgewezen. Wanneer een artistiek product zoals de film
‘Au dela de Gibraltar’ verwijst naar hun levenservaring, dan zitten de zalen vol, dan is er geen probleem
van ‘participatie’. Hetzelfde geldt voor de jeugdcultuur, of voor de stadsculturen, of voor arbeiderscultuur;

voor alle culturen die niet in de dominante productiecentra zijn opgenomen.

Het probleem van de participatie moet dus worden gedacht op het vlak van het samenspel tussen de
achtergrond van de productieve consument en het artistick aanbod en de daarin gebruikte referenties. Elke
interactie vereist zowel een zekere herkenbaarheid, een stuk gedeelde cultuur, maar ook een zekere
vervreemding, een andere lezing. Het is met dat spanningveld dat sociaalartisticke projecten bezig zijn. Het
is daarbij onvoldoende dat kunst een publick trekt, de artisticke ervaring moet bijdragen tot een
uitdrukken, tot een documenteren, tot het scheppen, van een kritische afstand van en met de eigen
levenservaring. Het gaat om een zeggenschap, cerder dan om een participatie. Het gaat erom elementen te

vinden om met een zekere kritische afstand het eigen leven te zeggen, te vertellen, uit te drukken.

7 de notie ‘habitus’ bij Bourdieu, P (1979): La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Editions de
Minuit: 670p.

8 Williams, R. (1961) The long revolution, Chatto and Windus, London

9/12 9



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

Zoals ik elders? al heb betoogd functioneren de cultuurinstellingen ook als sociaalartisticke projecten. De
referentiegroep is dan de ‘nieuwe middenklasse’ die in de statisticken naar voren komt als hooggeschoold,
met een goede job en een redelijk inkomen. Het dominante cultureel referentickader behoort tot hun
cultureel kapitaal (of ze doen toch alsof). Ze cultiveren ook buiten het theater en de galerij een
individualistische levensstijl. Kortom ze staan nogal dicht bij de leefwereld van waaruit de heersende kunst
wordt geproduceerd. In elk geval willen ze gelijkaardige referenties delen. Het is op die manier dat
democratisering en spreiding van het bestaande aanbod toch niet bijdraagt tot een vermindering van de
sociale ongelijkheid. Integendeel, ze reproduceert ze. Op dezelfde wijze waarop een democratisering van
het onderwijs, gedragen door leerkrachten met een zelfde sociale achtergrond, er niet in slaagt iets te

veranderen aan de sociale ongelijkheid.

De bestaande cultuursector documenteert niet alle in de samenleving bestaande leefvormen, of toch niet in
dezelfde mate. De opbouw van het cultureel kapitaal gebeurt binnen een eigen subcultuur. Het bestaande
culturele aanbod is dus ook een sociaalartistick project, gericht naar een bepaald publiek. Op zich is daar
niks ergs mee. Er bestaat geen enkel product dat voor iedereen geschikt is. Men moet het alleen willen
toegeven. Zo komt trouwens ook het eigen referentickader (de abstractie, het individualisme, het
formalisme, de zelfreferentie, enz.) eens in discussie. In de discussie over de participatie, moet duidelijk

worden dat het vermeende kosmopolitisme van de kunst wel erg eng is.

Daar bovenop komt natuurlijk nog de kwestie van de ‘eigenheid’. De discussie gaat immers niet alleen over
participatie aan cultuur, maar over ‘onze cultuur’. Het gaat om Vlaams cultuurbeleid! Een identiteit wordt
geconstrueerd door bepaalde elementen uit de gedocumenteerde cultuur te selecteren en ze tot een traditie
te verheffen. Ik schrijf het nu wel een beetje complotachtig op. Ik weet ook wel dat tradities al doende
ontstaan en dat je ze nooit kan opleggen. Maar toch. Beleid stuurt, steunt op beslissingen, structureert,
subsidieert. Voor een ruimtevaarder kan een half miljard op tafel worden gelegd, voor een Arabisch
museum is geen geld. De opera of de wereldkampioenschappen atletick worden gesubsidieerd, maar het
stadscultureel project van Brussel 2000 moest voortdurend besnoeien. Zo wordt er gewerkt aan

identiteiten, vooral wanneer die dan nog eens via media en andere kanalen worden verspreid.

Die selectieve traditie is in Vlaanderen sterk gericht op het ondersteunen van de uitbouw van eigen
staatsstructuren. De eigenheid zet zich af tegenover de Ander. Dat is altijd zo. Vlaanderen kan niet zonder
de franskiljon of de Waalse PS. Maar precies in dat klimaat is het moeilijk een nieuwe ‘selectieve traditie’ uit

te werken gericht op de multiculturele samenleving, gericht op het belang van vreemde tradities, gericht op

? Corijn, E. (2001): Sociaal-artisticke projecten zijn artisticke projecten en vice versa, in: Etcetera, vol. 19,
nr 79, Brussel, Theaterpublikaties vzw: 27-29
10/12 10



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

het pluralisme van de artistieke referenties. Om maar niet te spreken over een kritische verwerking van het
eigen verleden: het diepgewortelde paternalisme en corporatisme, de veelal verkeerd begrepen
arbeidsethiek, de antistedelijke mentaliteit in de suburbane modernisering, de atkeer van meertaligheid!...
Het Vlaams Blok moet toch ergens thuis zijn. En het is vooral sterk aanwezig, zij het als contrapunt, in het
cultuurbeleid. Maar al teveel wordt hun het monopolie van racisme en xenofobie toegedicht, waardoor het
sterke etnocentrisme van “wainstream Vlaanderen® wordt verpakt in het democratisch pluralisme. En vanuit
die vaststelling moet de artisticke productie in vele richtingen worden ondersteund, ook voor die
experimenten waar vandaag geen volk voor is. Ook voor kunst geldt het principe van het vrij onderzoek en
zoals voor wetenschap zou het nefast zijn het onderzoek te laten bepalen door de doelrationaliteit van de

markt.

Om een echt debat over cultuurspreiding en -participatie op te zetten moeten we vooral het nogal
hiérarchisch integratiemodel vervangen door een echt netwerkdenken. Cultuur is gevat in de
mondialisering. Elke mens is een cultuurwezen. In zijn opvoedingsmilieu werd vorm gegeven aan het
lichaam, aan de reacties, aan de smaak. Met een dergelijke habitus komt men in interactie met anderen. Op
een plek. Voor een bepaalde tijd. In een lokale wereld. In die interacties is een gedeelde cultuur werkzaam.
De regelmaat van het dagelijks leven bepaalt de regelmaat in de culturele referentie. Dat is wat we bedoelen
met de sociale definitie van cultuur. En nu kan men wel zeggen dat mensen met steeds meer en
verschillende milieus omgaan en dat ze dus verschillende sociale praktijken kennen en dat ze daar als
persoon een zekere eigenheid uithalen. Ongetwijfeld. Hoewel dat niet voor iedereen opgaat en hoewel de
meeste mensen nog steeds met een beperkt aantal andere mensen echt samenleven. In elk geval gaat het

om gedeelde culturen, die alleen als een gemeenschappelijk zingevingsysteem kunnen worden begrepen.

De cultuursector, de instellingen, de programmering, de creativiteit moet worden afgewogen tegenover die
veelvormige sociale realiteit. Mensen participeren in een aanbod in de mate dat die participatie ‘werkt’ in
hun sociale praktijk. Participatie is nooit — ook niet voor de meest marginale Einzelginger — een puur
individuele aangelegenheid. Welnu, de reéel bestaande cultuursector stemt niet overeen met de reéel
bestaande maatschappij. Vragen dat er meer mensen participeren aan het bestaande aanbod gaat uit van
een enge integratiegedachte: ze’ moeten zich maar integreren in ‘onze’ cultuur en ‘we’ gaan daar een aantal
maatregelen voor nemen. De kleinburgerij denkt al snel dat haar waarden, normen en opvattingen echt

kosmopolitisch zijn en geschikt voor iedereen. Daarom is ze precies ‘klein’.

10 Zie bijvoorbeeld Corijn, E. (2001): Over de Vlaamse volksaard en het nieuwe plichtendenken, in: UVV-
Info, vol 18, nr 4, Brussel, UVV vzw:30-33

11/12 11



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Debat

En dan is er nog het niveau van het beleid. Cultuurbeleid in Vlaanderen is niet hetzelfde als Vlaams
cultuurbeleid en dat is niet hetzelfde als beleid voor de Vlaamse cultuursector. Cultuurbeleid moet vooral
voorwaardenscheppend werken. Het moet de gunstige omstandigheden creéren voor creativiteit. Zoals
hoger al gezegd zijn de drie basisvariabelen daarvoor: tijd, vorming en geld. Het moet er dan voor zorgen
dat culturele uitsluiting wordt tegengewerkt, niet zozeer door een versterkte culturele insluiting, wel door
een verhoogde zeggenschap. Kortom er moet een onderscheid zijn tussen het voorwaardenscheppend
beleid en het inhoudelijk sturend beleid. Die sturing moet mijns inziens niet vooral liggen in het bewust
maken van een Vlaamse cultuur en traditie. Dat deden landen in de 199 eeuw toen ze de wereld aan het
opdelen waren in natiestaten. Die sturing moet worden gericht op ‘samenleven’, op interculturaliteit, op
het verschil, m.a.w. op het afstand nemen van de eigen identiteit, op de scheiding tussen cultuur en staat,
op de mensenrechten... Die tendensen zijn aanwezig in Vlaanderen. Zij moeten worden ondersteund als

een alternatief op het identiteitsvertoog.

Een participatiedebat gevoerd in die termen zal heel andere uitkomsten kennen.

Bio

Eric Cortijn is cultuurfilosoof en sociaal wetenschapper, verbonden aan de VUB en de UA, codirecteur van
het onderzoekscentrum COSMOPOLIS, City, Culture & Society en medesamensteller van ‘De kwaliteit
van het verschil’(VUB Press, 2000). cacotijn@vub.ac.be

12/12 12



