Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Bewegers

Bewegers

Maatschappelijke én zelfverandering vanuit
een radicaal ecologische perspectief

Roger Jacobs
Een gesprek met Ulrich Melle en Jeanneke van de Ven

Jaren geleden nam ik deel aan een zomerweek van Aarde-Werk. Een bekljjvende ervaring die i door een veranderde geginstoe-
stand en een ongunstige vakantieregeling sindsdien niet meer kon berbalen. Wel bleef ik via de Niemwsbrief van Aarde-Werk op
de hoogte van de evolutie van haar werking. In een recente folder stelt Aarde-Werk zich voor als "een groep mensen die 3ich laat
inspireren door het ideeéngoed van de radicale ecologie en die vanuit dege inspiratie aan Zelfverandering en maatschappelijke
verandering wil werken". In 2002 viert deze "beweging voor een radicale ecologie’ haar tiende verjaardag. Hoogtijd dus om deze
rubriek open te stellen voor twee van haar dragende en bezielende woordvoerd(stlers: vormingswerkster Jeanneke van de Ven en
ftlosoof Ullrich Melle.

Oikos: Aarde-Werk (AW) werd tien jaar geleden boven de doopvont gehouden. Laten we bij dat prille begin
aanvangen. Wat waren de historische en ideologische achtergronden die jullie ertoe bewogen om AW op te
richten?

Ullrich: AW is ontstaan uit reeds bestaande zomerweken die de groene filosofie tot onderwerp hadden.
Daarmee gingen we dertien jaar geleden van start in de marge van de groene partij met de bedoeling om het
bewegingsdraagvlak van die partij te versterken. We lieten ons daarbij in de eerste plaats inspireren door de
filosofie van de ondertussen overleden Rudolf Bahro zoals hij die uiteengezet had in zijn boek "Logik der
Rettung" uit 1989 en die ons tot op de dag van vandaag blijft inspireren. Wat zijn nu de kerngedachten van die
inspiratie?

Eerst en vooral is er een apocalyptische analyse van de beschaving die moet begrepen worden tegen de
achtergrond van de tachtiger jaren. We gaan ervan uit dat die beschaving — dikwijls getypeerd als een
"megamachine", een gigantisch raderwerk van kapitaal, techniek en wetenschap — op langere termijn niet zal
kunnen overleven. En dat zowel in de letterlijke betekenis van het woord — door de vernietiging van ons
ecosysteem — als in een meer symbolische betekenis: door de megamachine komen de mogelijkheden om een
menswaardig bestaan te leiden steeds meer onder druk te staan. Het systeem veroorzaakt immers een
toenemende vervreemding tussen de mens en zijn natuurlijke omgeving maar ook in de tussenmenselijke
verhoudingen. Om daaraan iets te doen, en dat was ons tweede uitgangspunt, moeten er belangrijke
veranderingen in de cultuur plaatsvinden. Hervormen en bijsturen van het systeem volstaan niet. Er zijn
fundamentele culturele transformaties nodig die verder gaan dan politicke maatregelen en economische
ingrepen. Het derde aspect was dat die culturele veranderingen ook een subjectieve transformatie bij iedereen
veronderstellen. Het komt er op aan veranderingen bij de mens zelf tot stand te brengen die hem geschikt
zullen maken voor de noodzakelijke culturele transformatie. De voornaamste persoonlijke verandering bestaat
in een dematerialisering van de behoeftebevrediging. Nu worden al onze behoeften vertaald in de richting van
een consumptie van commercialiseerbare goederen en diensten. De behoeftebevrediging moet losgeweekt
worden van dat consumentisme.

Dat waren de drie vitgangspunten die aan de basis lagen van onze jaatlijkse zomerweken van filosofische
bezinning. Die stonden telkens in de traditie van het denken van Bahro en werden juist daarom ook steeds
gecombineerd met oefeningen in persoonlijke verandering. In het begin gebeurde dat laatste al zoekend en al
tastend, later werd op een meer gestructureerde wijze de link gelegd met het meer ervaringsgerichte luik van
de vorming dat de deelnemers zou moeten helpen de weg te vinden naar een persoonlijke verandering.

Uit dit initiatief van de zomerweken ontstond in 1992 AW. Veel mensen bleken immers erg geboeid door dat
aanbod aan groene theorie en praktijk, maar voelden zich een beetje verweesd als ze terug terechtkwamen in
de routine van het dagdagelijkse leven. Met AW hadden we de bedoeling een kader te creéren waarmee we die
mensen tussendoor ook konden bijeenbrengen en uitwisselingen organiseren. Dat was het initiéle opzet van
AW. In de loop van de tijd zijn de ambities wel wat gegroeid. Zo wilden wij een netwerkfunctie vervullen ten

1/5



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Bewegers

aanzien van gelijkaardige projecten met dezelfde doelstellingen. Maar we zijn daarin niet verder gekomen dan
cerder toevallige, losse verbanden en uiteindelijk is die naar buiten gerichte oriéntatie van AW eerder beperkt
gebleven. Ook al omdat er in Vlaanderen niet zo veel andere projecten te vinden waren die zich lieten
inspireren door de radicale ecologie. Er zijn nogal wat mensen bezig met persoonlijke verandering, maar dat
gebeurt in een andere context, die van een spiritueel-therapeutische benadering, wat nogal ver afstaat van de
politicke ecologie. We onderscheiden ons van die groepen doordat wij vinden dat persoonlijke en
maatschappelijke verandering altijd samen moeten gaan en ook doordat wij blijven vasthouden aan het
rationeel gestructureerde filosofische discours dat werkt met teksten, lezen, discussies, enzovoort. We zijn er
altijd zeer waakzaam voor dat de aanpak van AW niet "zweverig" wordt.

Oikos: Jullie beroepen zich op de radicale ecologie zoals die door Rudolf Bahro, maar ook door het
ecofeminisme, de sociale en de diepe ecologie geformuleerd werd. Hoe verhouden dergelijke radicale
ecologische ideeén zich tot de "realistische" aanpak van een groene partij die gekozen heeft om het systeem
van binnenuit te hervormen?

Jeanneke: In de beginfase was er wel degelijk sprake van een structurele band tussen AGALEV en AW.
Iemand als Frederik Janssens, toenmalig verantwoordelijke van de vormingsdienst Ploeg van AGALEV,
vervulde een bewuste brugfunctie tussen de partij en de beweging.

Ullrich: De deelnemers aan de zomerweken waren praktisch allemaal afkomstig uit de rangen van de groene
partij en wij hadden ook expliciet de bedoeling het bewegingsdraagvlak van de partij te versterken. Dat had te
maken met het zich distantiéren van de herlevingbeweging van Luc Versteylen en het daaruit voortvloeiende
gevaar van een verschraling van de inspiratie binnen een louter partijpoliticke opstelling. We vreesden dat de
partijmachine te veel energie zou opslorpen ten nadele van het bewegingsluik. In die periode waren veel
partijleden ook niet zo gelukkig met een enge electorale opstelling en zij vroegen voor een ruimere, meer
bewegingsgerichte aanpak. Er bestonden toen binnen de schoot van de groene partij nog vele radicale
perspectieven en kritische benaderingen. Dat is nu veranderd. Er heerst momenteel een ander klimaat. De
partij staat meer op zichzelf. Daardoor is de link tussen partij en beweging in de loop der jaren ook losser
geworden en is er momenteel niet langer sprake van een structureel verband. De meesten van ons,
organisatoren van AW, zijn nog leden van de partij, maar enkel op papier. Je kunt niet spreken van een breuk
tussen ons en AGALEV, maar het gaat om een andersoortig engagement. Ons engagement is het ietsjes
verder te denken, en te dromen misschien ook, dan het verbeteren of het aangenamer maken van het
bestaande industrieelstedelijk bestaan. Zonder daarom over een blauwdruk te beschikken van de ideale
maatschappij zoals die er volgens ons zou moeten uitzien. We vertrekken vanuit een brede inspiratie zoals ons
die gegeven wordt door de verschillende stromingen binnen de radicale ecologie en proberen rond die
boodschap mensen te verzamelen die verder willen gaan.

We mogen niet blind zijn voor de werkelijkheid en moeten alles in zijn historische context plaatsen. Het begin
van de tachtiger jaren, toen de groene partj haar triomfen kende, was de periode van de massale structurele
werkloosheid, de Russische inval in Afghanistan, de nucleaire bewapening, de oprichting van Greenpeace die
succes kende met haar slogan "No time to waste"... We leefden in een apocalyptisch stemming van "het is 5
voor 12 of zelfs 5 na 12" en fundamentele veranderingen kunnen niet langer op zich laten wachten. Er
bestond toen de verwachting én de hoop dat fundamentele en verregaande veranderingen niet enkel
noodzakelijk maar ook mogelijk waren. Maar tegelijkertijd, en dat hebben we toentertijd onderschat,
begonnen de neo-liberalen met hun opmars. Terwijl wij aan de rakettenbetogingen deelnamen hadden de
kapitalisten hun toekomstscenario reeds klaatliggen. De groene veranderingskrachten waren wat naief en
hadden nauwelijks door waar de echte macht lag. Het neoliberalisme won het pleit en dat zette ongetwijfeld
een domper op de veranderingswil in brede lagen van de bevolking. We moeten toegeven dat onze
verwachtingen van 15 jaar geleden niet zijn uitgekomen. Onze hoop dat AGALEV de politicke spreekbuis
zou worden van een brede, op fundamentele veranderingen gerichte groene onderstroom in de samenleving,
bleck ongegrond.

Anderzijds hebben wij als AW onze analyse van de Westerse beschaving NIET veranderd. Dat is WEL een
verleiding voor een politicke partij. AGALEV beweert nu politick volwassen geworden te zijn en kijkt wat
meewarig terug op haar toenmalige analyses en perspectieven die nu als kinderlijk of pubertair worden
afgedaan. Wij, daarentegen, zijn bewust aan de infantiele fase blijven vasthouden, wij willen niet volwassen
worden, wij willen er ons niet bij neerleggen dat de huidige fase van het groene partijpoliticke beleid het laatste

2/5



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Bewegers

woord is. Ook al weten wij dat er in de nabije tockomst waarschijnlijk weinig stokken te vinden zullen zijn om
ver te springen in de richting van de noodzakelijke vérreikende veranderingen. Maar we willen dat
openhouden, tenminste in de geest. We voelen ons niet goed en wensen ons daarom ook niet neer te leggen
bij het bestaande. Uit die overtuiging trekken wij onze persoonlijke consequenties wat onze eigen
ontwikkeling en situatie betreft.

Oikos: Hoor ik toch geen wanhopige ondertoon in wat je nu zegt: "dit beleid pakt de problemen niet bij de
wortels aan, wij willen verder gaan, maar we kunnen niet want we zijn slechts met een handvol dwarsliggers in
Vlaanderen"?

Ullrich: Wanhopig niet, we hebben een bepaalde analyse van de werkelijkheid en bieden die ter inspiratie aan
anderen aan. Maar we zijn realistisch in die zin dat we weten dat bij 80 of zelfs 90% van de bevolking een
consensus bestaat dat het enkel nodig of mogelijk is het systeem wat bij te schaven of bij te sturen. Daar kun
je niet aan voorbij zien. Maar we leggen ons daar niet bij neer. Wij passen onze analyses niet aan. En daarom
accepteren wij het ook om in de huidige politicke constellatie een minderheidspositie te vertegenwoordigen.

Oikos: Wat doet AW om de persoonlijke en maatschappelijke veranderingen die vanuit een radicaal
ecologisch perspectief onontbeetlijk zijn, tot stand te brengen?

Ullrich: We organiseren nog altijd, als onze voornaamste activiteit, een zomerweek, dit jaar al voor de
dertiende keer. Ongeveer de helft van de deelneem(st)ers vormen een vast publick die we regelmatig
terugzien, de andere helft is wisselend. Rond dit initiatief is er een kern van sympathisanten gegroeid die elkaar
kennen, waarderen, elkaar goed aanvoelen en met dezelfde dingen bezig zijn. Daarbuiten organiseren we twee
keer per jaar een studiedag. Verder hebben we een trimesterieel nieuwsblad. Het geheel wordt gecodrdineerd
door een stuurgroep, de Draaischijf, die maandelijks samenkomt, niet enkel om de lopende zaken van AW af
te handelen maar ook om in een wat informeler sfeer dieper in te gaan op bepaalde thema's.

Jeanneke: De mensen rond AW zijn allemaal persoonlijk, thuis, in eigen kring bezig met een ecologische
levensstijl te experimenteren. Maar daarbuiten liggen ze ook vaak aan de basis van nieuwe initiatieven. AW is
een inspiratiebron voor diegenen die deelnemen aan haar activiteiten waarvan ze dingen mee naar huis nemen.
Mijn eigen ideeén over ecofeminisme bijvoorbeeld stammen uit deze inspiratie en deze lagen op hun beurt
weer aan de basis van een initiatief als de Voedselteams. Het is een idee die ik gehaald heb uit het ecofeminis-
me en vertaald heb naar een nieuwe, brede massabeweging. Dus wat haar oorsprong betreft kan een beweging
als Voedselteams gelinkt worden aan de ideeén die door AW verspreid worden. Onze voornaamste
activiteiten liggen op het vlak van vorming die echter, als directe afgeleide daarvan, ook als inspiratiebron
fungeert voor nieuwe en bredere initiatieven ...

Oikos: Bij de lezing van jullie Nieuwsbrief viel het mij op dat jullie er niet voor terugschrikken om een aantal
relevante maar op het eerste zicht excentricke of in ieder geval marginale opvattingen en perspectieven ernstig
te nemen!

Ullrich: We gaan daarmee in tegen wat de progressieve gemeenschap als "politick correct” en dus toelaatbaar
beschouwd. Zo hebben we cen studiedag georganiseerd rond het item "vooruit of achteruit”. Waarbij het
"achteruit" sloeg op het denken van de Ametikaanse ecologist Paul Shepard (1925-1996) die een zeer radicale
beschavingskritiek geformuleerd heeft. Volgens hem is de neolithische revolutie, de overgang naar sedentaire
landbouw en nomadische veeteelt, de grootste catastrofe geweest die de mensheid ooit getroffen heeft. Uit
zijn analyse volgt dat de voor-neolithische mensheid het goede bestaan kende en niet de beschaafde mensheid.
Idealiter zou de mensheid terugmoeten naar de situatie van voor de agrarische revolutie, maar Shepard is
natuurlijk realistisch genoeg om te beseffen dat dit onhaalbaar is. Vanuit onze invalshoek is dat onhaalbare
echter minder belangrijk. Shepards analyse gaat natuutlijk wel radicaal in tegen het 'ontwikkelingsperspectief
van waaruit wij gewoonlijk de geschiedenis beoordelen: in de loop van zijn geschiedenis zou de mens steeds
hogere niveaus van bewustzijn ontwikkelen. Dat is natuurlijk één van de belangrijkste thema's van de radicale
ecologie: vooruitgang of regressie. Is een ophefting van de vervreemding van de natuur slechts mogelijk door
de terugkeer te bepleiten naar een wereld waarin nog een onbemiddeld, rechtstreeks contact met de natuur
mogelijk is?

3/5



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Bewegers

AW is dus bereid zich open te stellen voor zeer radicale perspectieven NIET om deze onmiddellijk te
ombhelzen, maar wel om ze te bekijken en te bevragen. Omdat wij ervan uitgaan dat de mensheid momenteel
in een impasse terechtgekomen is, zo maar wat zit aan te modderen zonder perspectieven op lange termijn.
Daarom moeten wij ons — volledig in de traditie van de filosofie van Rudolf Bahro — ook openstellen voor
standpunten die op het eerste zicht een beetje krankzinnig kunnen lijken. Bijvoorbeeld voor iemand die
verkondigt dat we terug jager-verzamelaars moeten worden. Bijna iedereen krijgt lachkrampen als hij dat hoort
of een reactie van "die kunnen ze beter opsluiten”. AW daarentegen neemt zijn standpunten au sérieux, gaat
na hoe hij ertoe komt om zo'n positie in te nemen en dan zien we wel ... Kunnen we iets met dergelijke ideeén
doen, kunnen ze ons inspireren of moeten we ze weren?

Jeanneke: Dat is inderdaad één van de sterke punten van AW, het "anders durven denken", niet bij voorbaat
remmen zetten op bepaalde ideeén omdat ze niet passen binnen het mainstream-denken. Een soort van
theoretische vrijplaats creéren. In de tweede plaats gaan we dan na hoe we bepaalde ideeén, waar we wél iets in
zien, kunnen actualiseren, hoe we ze relevant kunnen maken voor de hedendaagse mens!

Oikos: Op het gevaar af om versleten te worden voor fundamentalistische onheils- of verlossingsprofeten ...

Ullrich: Het gevaar om als verlossingsprofeet beschouwd te worden is niet zo groot omdat we niets
verkondigen. We geven dat ook ruiterlijk toe: we beschikken niet over een wijsheid of een filosofie die zegt
"zo zou het moeten". Wij zocken ons als vragend een weg. Wij presenteren ons als zockers. Wij weten niet
hoe we uit de hedendaagse miserie moeten geraken. We eisen wel de vrijheid op om zonder taboes de meest
diverse ideeén, stromingen, kritieken en gedachte-experimenten onder de loep te nemen en naar waarde te
schatten. Dat hebben we meegekregen van Rudolf Bahro die er van uitging dat alles open en bloot op tafel
moest kunnen gelegd worden. Ook bijvoorbeeld wat de Nieuwrechtse fundamentele kritieck op de
hedendaagse bestaanswijze te bieden heeft. Wat is hun cultuurkritiek, hun kritiek op de industriéle beschaving?
Ik denk daarbij aan een aantal conservatieve of duidelijk rechtse critici van de kapitalistische beschaving zoals
de ecologist Edward Goldsmith in Groot-Brittannié of de Fransman Alain de Benoist en de Duitser Pierre
Krebs. Ik ben daar wat verkennend mee bezig, zonder mezelf met dat gedachtegoed te identificeren. Die
vrijheid willen wij onszelf geven en we vertrouwen op ons kritisch denkvermogen om onderscheid te kunnen
maken tussen ideeén waarvan we iets kunnen leren en ideeén die verworpen moeten worden.

Oikos: Met de nadruk op theoretische uitdieping van ecologisch relevante thema's en denksystemen lijken
jullie verdacht veel op een clubje intellectualisten die nauwelijks iets te bieden hebben aan meer concrete en op
de praktijk gerichte ecologisten ...

Jeanneke: In onze activiteiten proberen we nochtans steeds een evenwicht na te streven tussen filosofische
bezinning en de persoonlijke, meer concrete verwerking. Zo is het tijdens de zomerweek in principe de
bedoeling om 's avonds via ervaringsgerichte oefeningen praktisch te verwerken wat overdag theoretisch aan
bod kwam. We zijn steeds op zoek naar nieuwe praktijken die niet enkel deze verwerking maar ook de
uitwisseling tussen de deelnemers onderling kunnen vergemakkelijken en dit vooral op het vlak van de
beleving. Die praktijken zijn geen bijzaak: wij zijn wel erg theoretisch bezig zonder dat we echter een
filosofische denkgroep willen vormen. We proberen daarom onze theoretische activiteiten steeds te koppelen
aan andere aspecten van de menselijke geest, het emotionele, het spirituele zo je wil ... Het is een holistische
benadering waarin een evenwicht nagestreefd wordt tussen denken en beleven. De ene keer wil dat wel al eens
beter lukken dan de andere keer. Ook zijn er altijd deelnemers die zich bij de ene soort activiteit beter voelen
dan bij de andere: voor de ene lopen de lezingen de spuigaten uit, de andere gaat ervandoor tijdens de
avondlijke oefeningen.

Onze benadering sluit trouwens naadloos aan bij onze beschavingskritick waarin we stellen dat onze cultuur
overdreven abstract en technisch instrumenteel is waardoor de emotionele en spitituele aspecten van ons
bestaan nauwelijks aan bod komen. Met soms zeer destructieve implicaties op maatschappelijk vlak:
verslavingen, psychische aandoeningen, enzovoort. Te veel mensen gaan ervan uit dat emoties irrationeel zijn
zodat je daar niks constructiefs mee kunt aanvangen. Bij AW stellen we daarentegen dat emoties ook kunnen
rijpen, dat men ze kan cultiveren en ontwikkelen waardoor ze op hun manier een bijdrage kunnen leveren tot
het 'goede' menselijke bestaan. Dat verloopt wat moeizaam, aarzelend en met vallen en opstaan omdat deze
bestaansdimensie nooit een volwaardige plaats gekregen heeft in onze cultuur. Of correcter nog: die twee

4/5



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 21, 2/2002, Bewegers

culturen — de rationele en de persoonsgerichte of nog: de maatschappelijk geéngageerde en de therapeutische
— zijn van elkaar vervreemd, kennen elkaar niet meer en staan daardoor achterdochtig tegenover elkaar. Dat
ingebakken patroon willen we doorbreken, maar uit de aard van de zaak kan het daarbij wel eens mislopen.

Oikos: Het thema van de komende zomerweek van AW is aangeduid in de vraagvorm: "Globalisering: Nee
bedankt?" Proberen jullie het slabakkende wagentje van de radicale ecologie op die manier te koppelen aan
een werelwijde maatschappijkritische beweging die wél de wind in de zeilen lijkt te hebben?

Ullrich: Gewoonlijk wordt de zomerweek van AW gewijd aan een filosofisch thema waarbij we figuren uit
de radicale ecologie als uitgangspunt nemen. Af en toe zijn er ook meer concrete thema's aan bod gekomen,
maar ook dan wordt de behandeling verbonden met een meer filosofische analyse. Op die manier zullen we
ook te werk gaan met het thema ‘globalisering’ dat met de beweging die er rond ontstaan is en ook met de
gebeurtenissen van 11 september, erg actueel geworden is. Dus ook nu willen wij dat thema theoretisch
uitdiepen en er aldus een filosofische meerwaarde aan geven. We doen dat door er een historisch luik aan toe
te voegen: hoe is die hedendaagse megamachine ontstaan? Vervolgens willen wij de alternatieven bekijken: wat
willen anders- en antiglobalisering eigenlijk zeggen? We hebben in dit verband de Duitse sociologe Maria Mies
uitgenodigd, toch wel één van de boegbeelden van de anti/andersglobalisetingsbeweging en samen met de
Indische wetenschapster Vandana Shiva de grondlegster van het ecofeminisme. We willen haar interpelleren
over haar positie op die brede schaal van anti/andersglobalisering. Op die manier willen wij de verschillende
posities die in die beweging aanwezig zijn verkennen. Je hebt aan de ene kant de main-
stream-tendens van andersglobalisten die het rechtvaardigheids- en herverdelingsvraagstuk centraal stellen: de
volkeren van de Derde Wereld hebben recht op een groter deel van de mondiaal voortgebrachte rijkdom, wat
ook veronderstelt dat onze wereld democratischer bestuurd moet worden. Aan de andere kant van het
spectrum heb je de radicale anti-globalisten: zowel neo-primitivisten als rechtse tendensen, die pleiten voor
een duidelijke afgrenzing van culturen en naties en voor een terugtrekking binnen de zuiverheid van het eigen
ras, volk, cultuur ... En dan heb je de middenpositie van mensen zoals Maria Mies en Vandana Shiva die zich
nogal oriénteren op de kleinschalige subsistentie-economie van traditionele landbouwsamenlevingen in de
Derde Wereld en het bestaansrecht daarvan verdedigen tegen de impact van het grootkapitaal en de agro-
business. Op die manier krijg je een interessant overzicht en vergelijking van de diverse stellingnamen binnen
de beweging. Hoe verhouden de progressieve (Derde Wereld opnemen binnen het kapitalistische
beschavingsmodel), de regressieve (het zich terugtrekken binnen diverse scheidingslijnen) en de conservatieve
(het bestaande is waardevol maar met aanvaarding van een beperkte globalisering van onder uit) varianten zich
tot elkaar. Benieuwd wat die verkenning zal opleveren!

Meer info over Aardewerk en de komende zomerweek die in de eerste week van juli in het Ardeense
Chassepierre zal georganiseerd worden kan bekomen worden bij:

Aarde-Werk

p/a Elcker-Ik,

Koning Albertlaan 2, 3010 Kessel-Lo
Contactpersoon: Jeanneke van de Ven
tel: 016/ 35 05 51

fax: 016/ 35 05 66

5/5



