
Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur 

1/4 

Kunst en cultuur  
  

 Spiegeltje, spiegeltje aan de wand… 
 
 
Afgelopen zomer publiceerde de krant De Morgen een pamflet over de kunstwereld van de hand van filosoof en kunstcriticus 
Frank Vande Veire, dat heel wat stof deed opwaaien. Vande Veire fulmineert er tegen het feit dat iedereen beweert dat het 
goed gaat met de kunst, tegen de fetisjering van de kritiek, tegen de valse aanspraken van kunst op maatschappelijke 
relevantie. Achter dat alles schuilt volgens Vande Veire een taboe op “juist datgene aan de moderne kunst dat het verdient 
om bewaard te blijven: de argwaan tegenover de voorstelling, het inzicht in de verstrengeling van macht en voorstelling, het 
inzicht dat de voorstelling nooit onschuldig is”. Die problematische verhouding van kunst en denken in de moderniteit staat 
ook centraal in Als in een donkere spiegel, het kunstfilosofische overzicht dat Vande Veire recent schreef. Een bespreking 

van dat boek levert dan ook meer achtergrond bij de polemiek, waarop we nadien ingaan. 
 

Jeroen Peeters  
 
De spiegel is een gekende metafoor voor het traditionele begrip van kunst, meer bepaald voor de 
opvatting over representatie die er aan de orde is. Kunst is een plek waarin we de werkelijkheid in beeld 
brengen en onszelf voorstellen. Sinds de moderne kunst is ook dat representatiesysteem zelf in het geding, 
reflecteert kunst over de manieren waarop ze voorstellingen produceert. En dan kan die spiegel ook 
troebel blijken, weerkaatst ze niet noodzakelijk onze vertrouwde menselijkheid – schoolvoorbeeld is de 
verknipte wereld van kubisme of surrealisme. Kunst kan dus een blinde vlek aantonen in de menselijke 
verbeelding en betekeniswereld, door erop te wijzen dat wij de werkelijkheid altijd al verknippen en 
verbeelden, ook al ontgaat ons dat proces. Om die ervaring van de blinde vlek, en dus van de menselijke 
eindigheid, is het filosoof en kunstcriticus Frank Vande Veire te doen, met name hoe die in de moderne 
filosofie getheoretiseerd wordt vanuit de kunst. Hij stelde een handboek samen dat het gedachtegoed van 
veertien filosofen uit de doeken doet. Noodzakelijk een selectief overzicht (Schopenhauer ontbreekt 
bijvoorbeeld), maar tevens een keuze die een grondige inleiding toelaat en binnen bepaalde grenzen een 
persoonlijke lezing van de moderne filosofie. En meteen het beste dat er in het Nederlands voorhanden is: 
in een heldere stijl worden erg complexe problemen inzichtelijk gemaakt, waarop telkens een besluit volgt 
waarin Vande Veire enkele persoonlijke speculaties doet of een ‘toepassing’ van het denken suggereert. 
   In de moderne tijd heeft de filosofie met de dood van God de garantie verloren dat ze een rationeel 
inzicht kan verschaffen in hoe de dingen zelf zijn. Het ‘Ding an sich’ trok zich terug, zoals Immanuel Kant 
concludeerde, waardoor de voorstellingswereld van het vrije en zelfbewuste subject centraal kwam te 
staan. De waarheid was plots aan het subject, terwijl de legitimatie ervan niettemin duister bleef: de mens 
heeft namelijk geen toegang tot zijn eigen vrijheid, die de oorsprong is van zijn voorstellingen. Er is dus 
iets aan de hand met de waarheid, met de verhouding tussen mens en waarheid: wat is immers nog haar 
status? Het is precies de kunst die op dat punt duidelijkheid brengt, omdat zich daarin de waarheid kan 
tonen, of beter de waarheid over de waarheid: dat er een waarheid is voorbij diegene die de mens zelf aan de 
wereld oplegt. 
   Omdat die ontluisterende waarheid zich enkel in de kunst kan tonen, heeft de moderne wijsbegeerte die 
kunst ook altijd serieus genomen en maakt esthetica een fundamenteel onderdeel uit van het filosofische 
denken. Met de kunst staat de waarheid op het spel, en daarom ook de filosofie die zich erover bezint. Het 
wijzigende denken over kunst is in de moderne tijd een graadmeter voor het denken over de waarheid, en 
de verhouding van de mens daartoe. “De filosofie van de kunst is fundamentele filosofie gezien vanuit het 
oogpunt van de kunst. Ze is denken, niet zomaar ‘over’ kunst, maar vanuit de kunst, van binnenuit 
‘aangetast’ door de kunst.” (p. 28) 
   Het boek vangt aan met Kant, de eerste filosoof die de eindigheid van de mens heeft gedacht en van 
daaruit ook een radicaal moderne esthetica ontwikkelde, die tot op de dag van vandaag als een 
standaardwerk geldt. Kant komt tot de esthetica via het bewustzijn van een crisis, “vanuit de vraag hoe de 
mens de breuk met de wereld én met zichzelf die hij ervaart, op een of andere manier kan overstijgen, 
zonder evenwel de radicaliteit ervan te ontkennen.” (p. 31) De verbeelding ordent onze zintuiglijke 
indrukken en maakt de werkelijkheid inzichtelijk. In de ervaring van het schone is er sprake van een vrij en 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur 

2/4 

belangeloos vormenspel van de autonome verbeelding, een gevoel van harmonie tussen natuur en vrijheid. 
In de ervaring van het sublieme daarentegen, waarin de confrontatie met een reusachtig of vormeloos 
object de verbeelding te boven gaat, voelt het subject de grenzen van zijn vrijheid en kan de mens eerst een 
glimp opvangen van die vrijheid, maar ook niet meer dan een glimp. 
   Nu is het die ervaring van het sublieme die na Kant aanleiding is om het problematische karakter van de 
verbeelding te belichten, waarmee de ervaring van kunst een ethische en politieke inzet krijgt. In het 
besluit gaat Vande Veire kort in op het denken van Jean-François Lyotard en Slavoj Zizek, die beiden het 
sublieme op een hedendaagse manier interpreteren. Lyotard is het te doen om een radicale 
ontvankelijkheid, wat precies de opheffing van het subject en zijn vermogen tot betekenisgeving 
veronderstelt. Dat moment van een gewelddadige aanraking is waar de moderne kunst naar op zoek gaat, 
waardoor ze zich ook verzet tegen de instrumentalisering van onze informatiemaatschappij. Dat geweld 
van iets wat radicaal anders is dan de menselijke subjectiviteit wijst daarmee op een andere vorm van 
geweld, die zich in de verbeelding zelf situeert. Die abstraheert de werkelijkheid, trekt haar in stukken en 
stelt haar op arbitraire wijze weer samen – al naargelang de interpretatie is dit een synthese dan wel een 
versplintering van de werkelijkheid. Dat geweld van de verbeelding is voor Zizek even oorspronkelijk als 
de ontvankelijkheid voor wat gebeurt. “Deze wreedheid, die uiteindelijk niets anders is dan de wreedheid 
van de menselijke vrijheid, is de voorwaarde voor de totstandkoming van wat we ‘realiteit’ noemen, maar 
blijft daarin noodzakelijk verborgen.” (p. 341) Of nog, in het verlengde van Maurice Blanchot: “De kunst 
zoekt onopvallend het niveau op waarin de mens niet toekomt aan al datgene wat men eeuwenlang als 
wezenlijk voor het menszijn heeft beschouwd: rede, zelfbewustzijn, vrije wil, autonomie, arbeid en 
zingeving.” (p. 346) 
   Door zijn keuze en lezing van veertien denkers (verder zijn dat Schiller, Schelling, Hölderlin, Hegel, 
Nietzsche, Heidegger, Benjamin, Bataille, Blanchot, Adorno, Freud, Lacan en Derrida) huldigt Vande 
Veire niet enkel een kritische, maar ook een bij uitstek politieke kunstopvatting. Niet zozeer de inhouden 
zijn daarbij politiek, wel de reflectie over de crisis van het subject, een scherp bewustzijn van de menselijke 
eindigheid. En die reflectie situeert zich in de omgang met het betekeniskader, met de voorwaarden om de 
werkelijkheid te vertolken, en daarom in specifieke opvattingen over het beeld. Door confrontatie met een 
blinde vlek, een afgrondelijke leegte, een betekenisloze rest, met een radicale andersheid dwingen sommige 
kunstwerken tot reflectie. Denkers als Benjamin en Adorno engageerden zich ook om expliciet de 
maatschappelijke inzet van zo’n kunstopvatting te duiden. Het zijn vaak doorwrochte analyses en 
strategieën die zich op een theoretisch niveau afspelen, eventueel gekoppeld aan een exemplarisch 
kunstwerk. Naast beeldende kunst komt overigens ook literatuur geregeld aan bod, sporadisch muziek en 
podiumkunst. 
   Die theorieën zijn te omvangrijk om hier uiteen te zetten, maar de vergelijkingen die Vande Veire 
tussendoor maakt met televisie en massamedia kunnen verhelderend werken. “De televisie is het medium 
waarmee de weldenkende leden van de wereldgemeenschap alles (het andere, het vreemde, het verre, het 
dode…) kunnen ervaren en daarbij tegelijk bij zichzelf kunnen blijven.” (p. 118) Televisie brengt alles 
binnen de sfeer van de voorstelling, recupereert elke andersheid en heterogeniteit, creëert  beelden die 
voor een maatschappelijke consensus staan. Merk op dat ook kunst lange tijd zo’n rol speelde, omdat ze 
een religieus of burgerlijk wereldbeeld vertolkte en daarin ook haar legitimering vond. De moderne kunst 
daarentegen laat de heterogeniteit een bres slaan, creëert door zijn betekenisloosheid een dissensus, en 
daarin bestaat haar kritische positie. Of nogmaals tegenover televisie, waarin “de verslaving aan de illusie 
overal bij te zijn het wint van de geduldige traagheid van het begrip dat zichzelf telkens moet negeren om 
zichzelf te vinden.” (p. 118) 
   De consensusgedachte laat zich uiteraard ook in een breder verband bekijken, het is immers niet enkel 
een kwestie van de media, maar ook van de politiek, de markt, zelfs van het merendeel van de huidige 
kunst. Hoewel de kunst natuurlijk niet ontsnapt aan dat alles, is volgens Adorno “het loutere feit dat het 
kunstwerk op zijn eigen vormen dóórwerkt, reeds het kritische tegendeel van een maatschappij waarin 
alles steeds onmiddellijk functioneel moet zijn, waarin elke particuliere manifestatie haar nut voor het 
geheel moet bewijzen.” (p. 230) Door haar autonome karakter en formalisme is moderne kunst volgens 
Adorno onvermijdelijk ook medeplichtig aan het neutraliseren van het heterogene, ze deelt in de 
instrumentele rede. Kunst kan echter een verschil maken door onophoudelijk de vanzelfsprekendheid van 
haar vormentaal in vraag te stellen en de retoriek van het beeld te verduidelijken. In die reflexiviteit ligt het 
politieke karakter van moderne kunst: ze tracht een zekere huiver te bewaren voor zowel het radicaal 
heterogene, als voor het geweld waarmee ze dat tracht te bedwingen. Zo houdt moderne kunst de 
maatschappij een donkere spiegel voor, en getuigt zij van iets ongehoords dat in het gewone schuilt. Een 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur 

3/4 

waarheid die duister moet blijven, omdat ze slechts daarin grenzen stelt en betekenisvol is, precies omdat 
we er geen blijf mee weten. 
  
In maart 2003 publiceerde Frank Vande Veire een pamflet over de kunstwereld, dat ook in bredere 
kringen een polemiek uitlokte na een gedeeltelijke publicatie ervan in de krant De Morgen. In ‘I Love Art, 
You Love Art, We All Love Art, This is Love’ fulmineert Vande Veire tegen het feit dat iedereen beweert 
dat het goed gaat met de kunst, tegen de fetisjering van de kritiek, tegen de valse aanspraken van de kunst 
op maatschappelijke relevantie, tegen de strategische onmondigheid van kunstenaars. Wat is er aan de 
hand? 
   In de huidige (beeldende) kunstwereld waarin de zogenaamde postconceptuele kunst een goed deel van 
het aanbod uitmaakt, groeit er volgens Vande Veire een vreemde consensus, en wel rond het feit dat kunst 
kritisch moet zijn. “Kritiek, provocatie, vervreemding, verontrusting zijn ingeburgerde begrippen 
geworden. Kunst is nu niet meer a priori gelegitimeerd omdat ze schoon is, maar juist vanwege haar 
zogenaamd kritische dimensie.” Kunst gaat er prat op ruimdenkend te zijn, open te staan voor het 
‘andere’, ze is multicultureel, kent geen seksuele taboes, enzovoort. “Het in de kunstwereld zo populaire 
vertoog over de openheid voor het ‘andere’ en voor ‘verschillen’ dekt af dat in deze ijle wereld alle harde, 
onverdraaglijke verschillen bij voorbaat zijn uitgewist,” stelt Vande Veire. “Dat reflecteren over de ‘wereld’ 
niet meteen van nut hoeft te zijn, is hier een alibi voor een moreel narcisme: de kunstwereld verlustigt zich 
aan zichzelf als aan het beeld van een geslaagde, democratische, niet-hiërarchische mondialisering.” 
Curatoren schreeuwen hun engagement uit, kunstenaars volgen in hun zog, media en zelfs sponsors als 
KBC spelen daar op in door te verkondigen dat kunst ons wakker schudt of een geweten trapt, en dat 
mensen elkaar daarin vinden. Kritische kunst is een product dat verkoopt als zoete broodjes. 
   Kritiek in de kunst is volgens Vande Veire vaak doordrongen van ironie, is niet meer dan een houding 
of pose: “Visies dienen eigenlijk enkel om geïroniseerd, gerelativeerd, gedecontextualiseerd, ‘gesampeld’, 
geconsumeerd te worden.” Eigenlijk staat er niets meer op het spel, posities zijn volstrekt uitwisselbaar, 
gaan op in het eindeloos uitwisselen van ideeën en meningen. Zo komt kunst vervaarlijk dicht bij de 
gecommercialiseerde media, met name het soort debatten waarin ieder zijn eigen gelijk mag verdedigen. 
Een populistisch discours waarin het botsen der vrije meningen de nieuwe consensus is, het gebabbel 
hoogtij viert en uiteindelijk niets wordt gezegd. 
   Wat deze cultus van ‘uitgesproken meningen’ en ‘spraakmakende kunst’ toedekt is dat kunstwerken niet 
enkel verontrustend kunnen zijn, maar ook erg hard kunnen zwijgen. Verborgen wordt volgens Vande 
Veire “dat kunst ons misschien helemaal niet zoveel te zeggen heeft, dat we er meestal weinig van 
begrijpen, dat we niet goed weten wat we er mee moeten aanvangen.” Door er overal op te hameren dat 
het ‘goed gaat met de kunst’ wordt echter de illusie gewekt dat het kunstwerk moet aanspreken, terwijl het 
integendeel vaak een ervaringsarmoede oproept, dat het tekort schiet en precies daarin om commentaar 
vraagt. “Is het niet wezenlijk voor de moderne kunst dat zij het beeld niet zomaar aan zichzelf, en dus niet 
bij het publiek, laat toekomen, omdat alle beeldprocédés en -retorica’s voor haar hun vanzelfsprekendheid 
hebben verloren? Is een kunstwerk niet modern omdat het openlijk als beeld tekort komt, dat wil zeggen 
niet zomaar mislukt, maar zich actief verzet tegen de evidentie van zijn esthetisch appeal?” 
   Vande Veire gaat ook in op het werk van enkele kunstenaars en curatoren (Thierry De Cordier, Wim 
Delvoye, Jan Fabre en Jan Hoet) die hij een teveel aan retoriek verwijt – concreet enkele gedaantes van de 
postconceptuele ironie die veraf staan van Adorno’s reflexieve beeldkritiek. Omdat hij ook personen 
noemt – ook al gaat het om hun werk of professionele rol – heeft Vande Veire een debat geoogst dat bol 
staat van persoonlijke vetes en een strijd ad hominem. Een beargumenteerde polemiek over zijn stellingen 
is nauwelijks aan de orde geweest. Heeft het pamflet zo ondanks de ruime aandacht zijn doel niet gemist? 
De discussie demonstreerde op een haast karikaturale wijze de afwezigheid van authentieke omgang met 
kritiek waar Vande Veire zich precies over uitlaat. Uiteindelijk heeft het editoriaal in De Morgen (12 aug. 
2003) van politiek hoofdredacteur Yves Desmet misschien nog meer reactie uitgelokt, door de platte 
manier waarop Desmet het pamflet recupereert: “Wat Vande Veire doet, is niet meer dan een pleidooi 
voor de emancipatie van de cultuurconsument, een lans breken voor het recht op een eigen mening. Daar 
zijn wij hier nogal voor.” 
   Wat betreft het mediacircus, de institutionalisering en commercialisering van de kunstwereld en de status 
van kritiek daarin stookt Vande Veire een debat aan dat nodig is. Blijft echter de hamvraag naar het 
‘zwijgende’ kunstwerk dat de spreekruimte van het vrije subject herijkt. Stelt Vande Veire geen al te hoge 
verwachtingen in de kunst? Is die ervaring van de ‘donkere spiegel’ überhaupt mogelijk, als kunstwerken 
door hun context reeds bij voorbaat verdacht zijn? Welke ruimte rest er dan nog om met de kunst zelf om 



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur 

4/4 

te gaan? Niettemin is het belangrijk dat iemand duidelijk maakt dat reflectie over de betekenis en 
bestemming van kunst terug ten gronde gevoerd moet worden, en dat het kunstwerk uitgangspunt moet 
zijn van die legitimeringskwestie. Anders ontzeggen we ons een van de weinige vrijplaatsen waarin onze 
voorstellingswereld op een fundamentele wijze kan worden bevraagd. 
 

Bio 
 
Jeroen Peeters studeerde kunstwetenschappen en wijsbegeerte en is actief als publicist en dramaturg. Hij 
recenseert dans voor De Morgen en is redacteur van Sarma.be, on-line platform voor dans- en 
performancekritiek. 
  
 

Bronnen 
  
Frank Vande Veire, Als in een donkere spiegel. De kunst in de moderne filosofie, Amsterdam (SUN), 2002. 356 
pp., ISBN 90 5875 057 4 
  
Frank Vande Veire, ‘I Love Art, You Love Art, We All Love Art, This is Love’, Yang nr.2, juli 2003, pp. 
169-182. Het pamflet is eveneens beschikbaar op www.ibknet.be, waar ook een aantal reacties en het 
editoriaal van Yves Desmet terug te vinden zijn. Lees ook ‘Ieder zijn gelijk’, de reactie van Bart 
Verschaffel op Yves Desmet in De Witte Raaf, jg.18 nr.105, sept.-okt. 2003 
De tekst van Bart Verschaffel is ook on-line te vinden op www.dewitteraaf.be 
  


