Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur

Kunst en cultuur
Spiegeltje, spiegeltje aan de wand...

Afgelopen zomer publiceerde de krant De Morgen een pamflet over de kunstwereld van de hand van filosoof en kunsteriticus
Frank Vande Veire, dat heel wat stof deed opwaaien. |V ande 1V eire fulmineert er tegen het feit dat iedereen beweert dat het
goed gaat met de kunst, tegen de fetisjering van de kritiek, tegen de valse aanspraken van kunst op maatschappelijke
relevantie. Achter dat alles schuilt volgens Vande Veire een taboe op “Juist datgene aan de moderne kunst dat het verdient
om bewaard te blijven: de argwaan tegenover de voorstelling, het ingicht in de verstrengeling van macht en voorstelling, het
inzicht dat de voorstelling nooit onschuldig is”. Die problematische verhouding van kunst en denken in de moderniteit staat
ook centraal in Als in een donfkere spiegel, het kunstfilosofische overicht dat | ande Veire recent schreef. Een bespreking
van dat boek levert dan ook meer achtergrond bij de polemiek, waarop we nadien ingaan.

Jeroen Peeters

De spiegel is een gekende metafoor voor het traditionele begrip van kunst, meer bepaald voor de
opvatting over representatie die er aan de orde is. Kunst is een plek waarin we de werkelijkheid in beeld
brengen en onszelf voorstellen. Sinds de moderne kunst is ook dat representatiesysteem zelf in het geding,
reflecteert kunst over de manieren waarop ze voorstellingen produceert. En dan kan die spiegel ook
troebel blijken, weerkaatst ze niet noodzakelijk onze vertrouwde menselijkheid — schoolvoorbeeld is de
verknipte wereld van kubisme of surrealisme. Kunst kan dus een blinde vlek aantonen in de menselijke
verbeelding en betekeniswereld, door erop te wijzen dat wij de werkelijkheid altijd al verknippen en
verbeelden, ook al ontgaat ons dat proces. Om die ervaring van de blinde vlek, en dus van de menselijke
eindigheid, is het filosoof en kunstcriticus Frank Vande Veire te doen, met name hoe die in de moderne
tilosofie getheoretiseerd wordt vanuit de kunst. Hij stelde een handboek samen dat het gedachtegoed van
veertien filosofen uit de doeken doet. Noodzakelijk een selectief overzicht (Schopenhauer ontbreekt
bijvoorbeeld), maar tevens een keuze die een grondige inleiding toelaat en binnen bepaalde grenzen een
persoonlijke lezing van de moderne filosofie. En meteen het beste dat er in het Nederlands voorhanden is:
in een heldere stijl worden erg complexe problemen inzichtelijk gemaakt, waarop telkens een besluit volgt
waarin Vande Veire enkele persoonlijke speculaties doet of een ‘toepassing’ van het denken suggereert.

In de moderne tijd heeft de filosofie met de dood van God de garantie verloren dat ze een rationeel
inzicht kan verschaffen in hoe de dingen zelf zijn. Het ‘Ding an sich’ trok zich terug, zoals Immanuel Kant
concludeerde, waardoor de voorstellingswereld van het vrije en zelfbewuste subject centraal kwam te
staan. De waarheid was plots aan het subject, terwijl de legitimatie ervan niettemin duister bleef: de mens
heeft namelijk geen toegang tot zijn eigen vrijheid, die de oorsprong is van zijn voorstellingen. Er is dus
iets aan de hand met de waarheid, met de verhouding tussen mens en waarheid: wat is immers nog haar
status? Het is precies de kunst die op dat punt duidelijkheid brengt, omdat zich daarin de waarheid kan
tonen, of beter de waarbeid over de waarbeid: dat er een waarheid is voorbij diegene die de mens zelf aan de
wereld oplegt.

Omdat die ontluisterende waarheid zich enkel in de kunst kan tonen, heeft de moderne wijsbegeerte die
kunst ook altijd serieus genomen en maakt esthetica een fundamenteel onderdeel uit van het filosofische
denken. Met de kunst staat de waarheid op het spel, en daarom ook de filosofie die zich erover bezint. Het
wijzigende denken over kunst is in de moderne tijd een graadmeter voor het denken over de waarheid, en
de verhouding van de mens daartoe. “De filosofie van de kunst is fundamentele filosofie gezien vanuit het
oogpunt van de kunst. Ze is denken, niet zomaar ‘over’ kunst, maar vanuit de kunst, van binnenuit
‘aangetast’ door de kunst.” (p. 28)

Het boek vangt aan met Kant, de eerste filosoof die de eindigheid van de mens heeft gedacht en van
daaruit ook een radicaal moderne esthetica ontwikkelde, die tot op de dag van vandaag als een
standaardwerk geldt. Kant komt tot de esthetica via het bewustzijn van een crisis, “vanuit de vraag hoe de
mens de breuk met de wereld én met zichzelf die hij ervaart, op een of andere manier kan overstijgen,
zonder evenwel de radicaliteit ervan te ontkennen.” (p. 31) De verbeelding ordent onze zintuiglijke
indrukken en maakt de werkelijkheid inzichtelijk. In de ervaring van het schone is er sprake van een vrij en

1/4



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur

belangeloos vormenspel van de autonome verbeelding, een gevoel van harmonie tussen natuur en vrijheid.
In de ervaring van het sublieme daarentegen, waarin de confrontatie met een reusachtig of vormeloos
object de verbeelding te boven gaat, voe/t het subject de grenzen van zijn vrijheid en kan de mens eerst een
glimp opvangen van die vrijheid, maar ook niet meer dan een glimp.

Nu is het die ervaring van het sublieme die na Kant aanleiding is om het problematische karakter van de
verbeelding te belichten, waarmee de ervaring van kunst een ethische en politicke inzet krijgt. In het
besluit gaat Vande Veire kort in op het denken van Jean-Francois Lyotard en Slavoj Zizek, die beiden het
sublieme op een hedendaagse manier interpreteren. Lyotard is het te doen om een radicale
ontvankelijkheid, wat precies de opheffing van het subject en zijn vermogen tot betekenisgeving
veronderstelt. Dat moment van een gewelddadige aanraking is waar de moderne kunst naar op zoek gaat,
waardoor ze zich ook verzet tegen de instrumentalisering van onze informatiemaatschappij. Dat geweld
van iets wat radicaal anders is dan de menselijke subjectiviteit wijst daarmee op een andere vorm van
geweld, die zich in de verbeelding zelf situeert. Die abstraheert de werkelijkheid, trekt haar in stukken en
stelt haar op arbitraire wijze weer samen — al naargelang de interpretatie is dit een synthese dan wel een
versplintering van de werkelijkheid. Dat geweld van de verbeelding is voor Zizek even oorspronkelijk als
de ontvankelijkheid voor wat gebeurt. “Deze wreedheid, die uiteindelijk niets anders is dan de wreedheid
van de menselijke vr7jbeid, is de voorwaarde voor de totstandkoming van wat we ‘realiteit’ noemen, maar
blijft daarin noodzakelijk verborgen.” (p. 341) Of nog, in het verlengde van Maurice Blanchot: “De kunst
zoekt onopvallend het niveau op waarin de mens nzef toekomt aan al datgene wat men eeuwenlang als
wezenlijk voor het menszijn heeft beschouwd: rede, zelfbewustzijn, vrije wil, autonomie, arbeid en
zingeving.” (p. 346)

Door zijn keuze en lezing van veertien denkers (verder zijn dat Schiller, Schelling, Holderlin, Hegel,
Nietzsche, Heidegger, Benjamin, Bataille, Blanchot, Adorno, Freud, Lacan en Derrida) huldigt Vande
Veire niet enkel een kritische, maar ook een bij uitstek politieke kunstopvatting. Niet zozeer de inhouden
zijn daarbij politiek, wel de reflectie over de crisis van het subject, een scherp bewustzijn van de menselijke
eindigheid. En die reflectie situeert zich in de omgang met het betekeniskader, met de voorwaarden om de
werkelijkheid te vertolken, en daarom in specificke opvattingen over het beeld. Door confrontatie met een
blinde vlek, een afgrondelijke leegte, een betekenisloze rest, met een radicale andersheid dwingen sommige
kunstwerken tot reflectie. Denkers als Benjamin en Adorno engageerden zich ook om expliciet de
maatschappelijke inzet van zo’n kunstopvatting te duiden. Het zijn vaak doorwrochte analyses en
strategieén die zich op een theoretisch niveau afspelen, eventueel gekoppeld aan een exemplarisch
kunstwerk. Naast beeldende kunst komt overigens ook literatuur geregeld aan bod, sporadisch muziek en
podiumkunst.

Die theorieén zijn te omvangrijk om hier uiteen te zetten, maar de vergelijkingen die Vande Veire
tussendoor maakt met televisie en massamedia kunnen verhelderend werken. “De televisie is het medium
waarmee de weldenkende leden van de wereldgemeenschap alles (het andere, het vreemde, het verre, het
dode...) kunnen ervaren en daarbij tegelijk bij zichzelf kunnen blijven.” (p. 118) Televisie brengt alles
binnen de sfeer van de voorstelling, recupereert elke andersheid en heterogeniteit, cre€ert beelden die
voor een maatschappelijke consensus staan. Merk op dat ook kunst lange tijd zo’n rol speelde, omdat ze
een religieus of burgerlijk wereldbeeld vertolkte en daarin ook haar legitimering vond. De moderne kunst
daarentegen laat de heterogeniteit een bres slaan, cre€ert door zijn betekenisloosheid een dissensus, en
daarin bestaat haar kritische positie. Of nogmaals tegenover televisie, waarin “de verslaving aan de illusie
overal bij te zijn het wint van de geduldige traagheid van het begrip dat zichzelf telkens moet negeren om
zichzelf te vinden.” (p. 118)

De consensusgedachte laat zich uiteraard ook in een breder verband bekijken, het is immers niet enkel
een kwestie van de media, maar ook van de politiek, de markt, zelfs van het merendeel van de huidige
kunst. Hoewel de kunst natuurlijk niet ontsnapt aan dat alles, is volgens Adorno “het loutere feit dat het
kunstwerk op zijn eigen vormen déorwerkt, reeds het kritische tegendeel van een maatschappij waarin
alles steeds onmiddellijk functioneel moet zijn, waarin elke particuliere manifestatie haar nut voor het
geheel moet bewijzen.” (p. 230) Door haar autonome karakter en formalisme is moderne kunst volgens
Adorno onvermijdelijk ook medeplichtig aan het neutraliseren van het heterogene, ze deelt in de
instrumentele rede. Kunst kan echter een verschil maken door onophoudelijk de vanzelfsprekendheid van
haar vormentaal in vraag te stellen en de retoriek van het beeld te verduidelijken. In die reflexiviteit ligt het
politicke karakter van moderne kunst: ze tracht een zekere huiver te bewaren voor zowel het radicaal
heterogene, als voor het geweld waarmee ze dat tracht te bedwingen. Zo houdt moderne kunst de
maatschappij een donkere spiegel voor, en getuigt zij van iets ongehoords dat in het gewone schuilt. Een

2/4



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur

waarheid die duister moet blijven, omdat ze slechts daarin grenzen stelt en betekenisvol is, precies omdat
we er geen blijf mee weten.

In maart 2003 publiceerde Frank Vande Veire een pamflet over de kunstwereld, dat ook in bredere
kringen een polemiek uitlokte na een gedeeltelijke publicatie ervan in de krant De Morgen. In ‘1 Love Art,
You Love Art, We All Love Art, This is Love’ fulmineert Vande Veire tegen het feit dat iedereen beweert
dat het goed gaat met de kunst, tegen de fetisjering van de kritiek, tegen de valse aanspraken van de kunst
op maatschappelijke relevantie, tegen de strategische onmondigheid van kunstenaars. Wat is er aan de
hand?

In de huidige (beeldende) kunstwereld waarin de zogenaamde postconceptuele kunst een goed deel van
het aanbod uitmaakt, groeit er volgens Vande Veire een vreemde consensus, en wel rond het feit dat kunst
kritisch moet zijn. “Kritiek, provocatie, vervreemding, verontrusting zijn ingeburgerde begrippen
geworden. Kunst is nu niet meer a priori gelegitimeerd omdat ze schoon is, maar juist vanwege haar
zogenaamd kritische dimensie.” Kunst gaat er prat op ruimdenkend te zijn, open te staan voor het
‘andere’, ze is multicultureel, kent geen seksuele taboes, enzovoort. “Het in de kunstwereld zo populaire
vertoog over de openheid voor het ‘andere’ en voor ‘verschillen” dekt af dat in deze ijle wereld alle harde,
onverdraaglijke verschillen bij voorbaat zijn uitgewist,” stelt Vande Veire. “Dat reflecteren over de ‘wereld’
niet meteen van nut hoeft te zijn, is hier een alibi voor een moreel narcisme: de kunstwereld verlustigt zich
aan zichzelf als aan het beeld van een geslaagde, democratische, niet-hiérarchische mondialisering.”
Curatoren schreeuwen hun engagement uit, kunstenaars volgen in hun zog, media en zelfs sponsors als
KBC spelen daar op in door te verkondigen dat kunst ons wakker schudt of een geweten trapt, en dat
mensen elkaar daarin vinden. Kritische kunst is een product dat verkoopt als zoete broodjes.

Kritiek in de kunst is volgens Vande Veire vaak doordrongen van ironie, is niet meer dan een houding
of pose: “Visies dienen eigenlijk enkel om geironiseerd, gerelativeerd, gedecontextualiseerd, ‘gesampeld’,
geconsumeerd te worden.” Eigenlijk staat er niets meer op het spel, posities zijn volstrekt uitwisselbaar,
gaan op in het eindeloos uitwisselen van ideeén en meningen. Zo komt kunst vervaarlijk dicht bij de
gecommercialiseerde media, met name het soort debatten waarin ieder zijn eigen gelijk mag verdedigen.
Een populistisch discours waarin het botsen der vrije meningen de nieuwe consensus is, het gebabbel
hoogtij viert en uiteindelijk niets wordt gezegd.

Wat deze cultus van ‘vitgesproken meningen’ en ‘spraakmakende kunst’ toedekt is dat kunstwerken niet
enkel verontrustend kunnen zijn, maar ook erg hard kunnen zwijgen. Verborgen wordt volgens Vande
Veire “dat kunst ons misschien helemaal niet zoveel te zeggen heeft, dat we er meestal weinig van
begrijpen, dat we niet goed weten wat we er mee moeten aanvangen.” Door er overal op te hameren dat
het ‘goed gaat met de kunst’ wordt echter de illusie gewekt dat het kunstwerk moet aanspreken, terwijl het
integendeel vaak een ervaringsarmoede oproept, dat het tekort schiet en precies daarin om commentaar
vraagt. “Is het niet wezenlijk voor de moderne kunst dat zij het beeld niet zomaar aan zichzelf, en dus niet
bij het publiek, laat tockomen, omdat alle beeldprocédés en -retorica’s voor haar hun vanzelfsprekendheid
hebben verloren? Is een kunstwerk niet modern omdat het gpen/jik als beeld tekort komt, dat wil zeggen
niet zomaar mislukt, maar zich actief verzet tegen de evidentie van zijn esthetisch appeal?”

Vande Veire gaat ook in op het werk van enkele kunstenaars en curatoren (Thierry De Cordier, Wim
Delvoye, Jan Fabre en Jan Hoet) die hij een teveel aan retoriek verwijt — concreet enkele gedaantes van de
postconceptuele ironie die veraf staan van Adorno’s reflexieve beeldkritieck. Omdat hij ook personen
noemt — ook al gaat het om hun werk of professionele rol — heeft Vande Veire een debat geoogst dat bol
staat van persoonlijke vetes en een strijd ad hominem. Een beargumenteerde polemiek over zijn stellingen
is nauwelijks aan de orde geweest. Heeft het pamflet zo ondanks de ruime aandacht zijn doel niet gemist?
De discussie demonstreerde op een haast karikaturale wijze de afwezigheid van authenticke omgang met
kritieck waar Vande Veire zich precies over uitlaat. Uiteindelijk heeft het editoriaal in De Morgen (12 aug.
2003) van politiek hoofdredacteur Yves Desmet misschien nog meer reactie uitgelokt, door de platte
manier waarop Desmet het pamflet recupereert: “Wat Vande Veire doet, is niet meer dan een pleidooi
voor de emancipatie van de cultuurconsument, een lans breken voor het recht op een eigen mening. Daar
zijn wij hier nogal voor.”

Wat betreft het mediacircus, de institutionalisering en commercialisering van de kunstwereld en de status
van kritiek daarin stookt Vande Veire een debat aan dat nodig is. Blijft echter de hamvraag naar het
zwijgende’ kunstwerk dat de spreckruimte van het vrije subject herijkt. Stelt Vande Veire geen al te hoge
verwachtingen in de kunst? Is die ervaring van de ‘donkere spiegel’ iiberhaupt mogelijk, als kunstwerken
door hun context reeds bij voorbaat verdacht zijn? Welke ruimte rest er dan nog om met de kunst zelf om

3/4



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 27, 4/2003, Kunst en cultuur

te gaan? Niettemin is het belangrijk dat iemand duidelijk maakt dat reflectie over de betekenis en
bestemming van kunst terug ten gronde gevoerd moet worden, en dat het kunstwerk uitgangspunt moet
zijn van die legitimeringskwestie. Anders ontzeggen we ons een van de weinige vrijplaatsen waarin onze
voorstellingswereld op een fundamentele wijze kan worden bevraagd.

Bio

Jeroen Peeters studeerde kunstwetenschappen en wijsbegeerte en is actief als publicist en dramaturg. Hij
recenseert dans voor De Morgen en is redacteur van Samna.be, on-line platform voor dans- en
performancekritiek.

Bronnen

Frank Vande Veire, Als in een donkere spiegel. De kunst in de moderne filosofie, Amsterdam (SUN), 2002. 356
pp., ISBN 90 5875 057 4

Frank Vande Veire, ‘I Love Art, You Love Art, We All Love Art, This is Love’, Yang nr.2, juli 2003, pp.
169-182. Het pamflet is eveneens beschikbaar op www.ibknet.be, waar ook een aantal reacties en het
editoriaal van Yves Desmet terug te vinden zijn. Lees ook ‘Teder zijn gelijk’, de reactie van Bart
Verschaftfel op Yves Desmet in De Witte Raaf, jg.18 nr.105, sept.-okt. 2003

De tekst van Bart Verschaffel is ook on-line te vinden op www.dewitteraaf.be

4/4



