Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

Artikel

Tussen droom en daad

Heeft de andersglobaliserings-
beweging een toekomst?

Peter Tom Jones & Jan Dumolyn

Enkele maanden geleden verscheen een nieuw boek in bet kader van de Y a-Basta-reeks rond andersglobalisering. Esperanza!
Praktische theorie voor sociale bewegingen is een samengesteld, pluriform boek waaraan een 20-tal Vlaamse autenrs wit
diverse hoeken van de brede andersglobaliseringsbeweging hun medewerking hebben verleend. Esperanzal ‘wil een bijdrage
leveren aan de opbomy van een kritische en pluralistische maatschappijtheorie die een diagnose stelt van de kwalen van deze
tzjd en onze ogen opent voor de diverse strijdvormen waarmee de wereld kan veranderd worden’. In dit boek komen zeer
uiteenlopende thema’s, telkens in relatie tot (anders)globalisering, aan bod: dialectiek, media, godsdienst, feminisme, seksuele
identiteiten, ecologie, armoede en handel, kunst, democratie, inbheemse volkeren, migratie, nationalisme, klassenstrijd,
geweldloosheid, directe actie en tegenmacht. In de proloog To open a crack in history, waarvan wij hier een voor Oikos
ingekorte en gereviseerde versie afdrnkken, schetsen Peter Tom Jones en Jan Dumolyn de nitdaging waarvoor de progressieve
beweging vandaag staat. Hoe moeten we de verbouding ien tussen moderniteit en postmoderniteit, tussen 1 erlichting en
relativisme, en tussen specifieke en globale strategieén? In een notendop: welke eigentijdse strategieén en visies, kunnen we
vandaag, in tijden van postmoderniteit, naar voren schuiven?

I - HET MISLUKTE PROJECT VAN DE MODERNITEIT

Velen zijn van mening dat we vandaag in een nieuw tijdperk leven dat men doorgaans de ‘postmoderniteit’
noemt. Daarmee bedoelt men een periode die begon rond de oliecrisis van 1974. De moderniteit
beschouwt men dan als het tijdvak in de westerse geschiedenis tussen de Renaissance en het Humanisme
en de laatste decennia van de twintigste eeuw (Abicht, 2001). De idee dat de moderniteit vandaag op haar
laatste voeten loopt, vindt haar oorsprong in het feit dat velen erkennen dat de nobele beloften die de
moderniteit in zich droeg, niet werden nagekomen. De onvoorwaardelijke overtuiging dat met de
ontwikkeling van de wetenschap en de technologie uiteindelijk alle menselijke problemen zouden opgelost
worden, was — en is — één van de kernelementen van de moderniteit. Niet alleen het blinde vertrouwen in
de Rede maar ook de intrinsieke rationaliteit die boven mensen en culturen zou zweven, hangen daar
nauw mee samen. De ontwikkeling van het fabriekssysteem en de bureaucratische staat
verwetenschappelijkte de arbeidsdeling en deze Wetenschap werd al snel de nieuwe profane godsdienst.

Deze geest van bureaucratische controle, planmatige mega-systemen en grote disciplinerende instituten
vonden en vinden we terug bij zowel het fascisme, het stalinisme als het kapitalisme: de drie systemen die
Hannah Arendt (1962) als ‘totalitait’ omschreef. Auschwitz, de Goelag-Archipel en Hirosjima/Nagasaki
waren dan ook de ultieme realisaties van dit “Verlichtingsdenken’, of althans van de gitzwarte
schaduwzijde van dit project. Dat neemt uiteraard niet weg dat de Verlichting tegelijkertijd ook grootse en
emanciperende verwezenlijkingen heeft voortgebracht. Juist om het tegenstrijdige, dialectische karakter
van dit project van de moderniteit aan te duiden, spraken Theodor Adorno en Max Horkheimer van de
Dialektik der Aufkldrung (1947). Toch zou het een onvergeeflijke vergissing zijn — zoals bepaalde extreme
postmoderne en cultuurrelativistische denkers voorstellen — om Zabula rasa te maken met het humanisme,
de verlichtingsgedachte, de rationaliteit en westerse, ‘universele’ waarden zoals de mensenrechten.

Met de mediagenieke opkomst van de andersglobaliseringsbeweging zien we vandaag bijna overal ter
wereld nieuwe, progressieve stemmen van verzet voor het voetlicht komen. De andersglobalisten pleiten

1/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

niet alleen voor de radicale deconstructie van het bestaande maar ook voor een radicaal-andere reconstructie
van het mislukte project van de moderniteit. Een historische en filosofische evaluatie van (het denken
over) de moderne wereld, zij het nu in zijn kapitalistische of ‘socialistische’ (staatskapitalistische) vorm,
dringt zich meer dan ooit op. Wat was werkelijk ‘vooruitgang’ en wat niet? Vanuit wiens standpunt? Wat
met de onderdrukten, de stemlozen, de verstotenen, de ondergeschikten, de ontmenselijkten of niet-
mensachtigen? ‘Can the subaltern speak? vraagt Gayatri Spivak (1988) zich daarom af. En wat met ons
ecosysteem? Kunnen we de dikke lagen macht en hiérarchie als het ware afpellen van het westerse project
van de rationaliteit? KKunnen we een ruimte van open dialoog creéren waarin we tot een mogelijke nieuwe
synthese komen? In die zin vinden andersglobalisten ook aansluiting bij Jiirgen Habermas (1984), die al
vier decennia tracht verder te bouwen op de analyses van zijn leermeesters Adorno en Horkheimer en
daarbij via een ‘communicatief handelen’ een communicatiegemeenschap nastreeft waarin idealiter een
machtsvrije dialoog kan plaatsvinden. Kan dat echter wel zonder in een eurocentrisme te vervallen? Blijft
Habermas’ visie niet te éénzijdig rationeel, zonder ruimte te laten voor een echte ‘andersheid’.

Fragmentatie

De ineenstorting van het zogenaamde ‘reéel bestaande socialisme’ betekende — en dat is maar goed ook —
het einde van het ‘marxisme-leninisme’ als totaal kennissysteem en ultieme middel om de wereld te
begrijpen en te veranderen. Het marxisme was nochtans begonnen als een eerbare poging om een kritiek
van al het bestaande te leveren, ook van zichzelf. Tijdens de twintigste eeuw werd deze denkmethode
vanuit verschillende hoeken bekritiseerd, gecorrigeerd, gedeeltelijk verworpen, overstegen... Helaas
verwerd het marxisme op een heel aantal plaatsen tot een staatsgodsdienst en een partijtuchtsysteem. In
plaats van als een emancipatorisch instrument te fungeren, werd het een repressieve ideologie. Met de val
van de Muur in 1989 en het triomferende kapitalisme, leek dit type van totalitaire Verhalen definitief naar
de prullenmand der geschiedenis verwezen te zijn. De massale contestatie van het neoliberalisme heeft de
laatste jaren echter duidelijk gemaakt dat het ‘Grootste Verhaal’ van alle Grote Verhalen, de mega-meta-
theorie van de zogeheten ‘vrije markt’ en de ‘democratie’, een groteske ideologische constructie is. Met het
doodbloeden van het blauwdruk-denken ter linkerzijde was het (noodzakelijk?) kwaad al geschied: niet
alleen de analyse van de maatschappij was nu gefragmenteerd, ook de sociale bewegingen werden het
slachtoffer van middelpuntvliedende krachten. Een algemene versnippering voltrok zich, waarbij allerlei
éénthemabewegingen zich op hun eigen ‘terrein’ terugtrokken. Vertrekkende van hun eigen partiéle
analyses waren zij niet (langer) in staat om de verborgen één-heid te ontwaren van het veelkoppige
monster van het Kapitaal.

Het Spook van Marx

Wij nemen een expliciet standpunt in. Zoals Pierre Bourdieu het al zovele malen stelde: elke objectivering
— het voorstellen als een object — van een werkelijkheid die fundamenteel uit strijd bestaat, is op zich een
prise de position. “Waardevrijheid’ en ‘neutraliteit’ in het spreken over mens en maatschappij zijn
machtsbestendigende illusies die het denken vernietigen. Ondanks de terechte waarschuwingen tegen
allesomvattende totaal-analyses (die volgens sommigen automatisch tot totalitaire analyses leiden) pleiten
wij ervoor dat de hedendaagse sociale en politicke activisten opnieuw naar samenhangen zouden zoeken,
naar systemen, processen, tegenstellingen en verhoudingen die los van onze menselijke subjectiviteit
bestaan en ook naar beelden, ervaringen en betekenissen (Dumolyn, 2003). Ons project is een gematigde
totaalanalyse die — met Michel Foucault of Gilles Deleuze — niet de ene en ware origine op het spoor
tracht te komen, maar eerder op zoek gaat naar het kluwen van onderling verbonden wortels van een
situatie. Het is vandaag (opnieuw) niet langer controversieel te erkennen dat het kapitalisme bestaat, dat
het een overspannend wereldsysteem vormt, dat intussen is gepenetreerd in alle hoeken en kieren van de
planeet. Het hedendaagse productie- en consumptiesysteem heeft een tot op heden ongeévenaarde impact
gehad op alle aspecten van onze leefwereld, ons bewustzijn en ons onbewuste. Ook wij worden vandaag
zelf gekoloniseerd door het bestel (Habermas, 1984): het neoliberale kapitalisme zit in elk van ons.

Vandaag vinden we als beweging opnieuw aansluiting bij wat toch de basis is geweest van elke moderne
kritische maatschappijtheorie: de ‘kritick van de politicke economie’. Ondanks onze ‘rouwarbeid” om het
‘orthodoxe’” marxisme, het verlies van het warme gevoel van de oude zekerheden, waart het ‘spook van
Marx’ ook vandaag nog rond. Daarmee bedoelen we het spook van een ‘andere wereld’, van een te

2/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

realiseren utopisch ideaal, een wereldlijk Armageddon. Deze geest is in staat ons de weg te wijzen naar een
anders-zijn waarop we niet kunnen vooruitlopen: de democratische belofte (Derrida, 1993). Als we één
centrale tegenstelling in ons analysekader zouden willen brengen, is het die tussen Democratie en
Kapitalisme (Wood, 1995). Het eerste begrip zullen wij als beweging moeten heruitvinden, het tweede
werd al kapot geanalyseerd. We vertrekken vanuit de volgende — uiterst klassieke, maar in essentie nog
geldige — definitie van het kapitalisme om vandaar tot een eigentijds en dynamisch begtip van het
kapitalisme te komen. Dan zal zich ook de vraag stellen wat anno 2004 een anti- of postkapitalisme kan
zijn en hoe verschillende deelstrijden en deelanalyses zich tot een grotere systemische samenhang
verhouden, zonder de autonomie van de verschillende invalshoeken te fnuiken.

IT - HET KAPITALISME

Het begrip ‘kapitalisme’ dateert in wezen al van v66r de systematische studie die Marx er vanaf 1850 van
begon te maken. In de marxistische terminologie is het kapitalisme een productiewijze, een geheel van
maatschappelijke productieverhoudingen die mensen aangaan in de strijd om het voortbestaan. Andere
productiewijzen waren onder meer de slavenhoudersmaatschappij of het feodalisme. Binnen de
kapitalistische productiewijze is het kapitaal het voornaamste productiemiddel. Marx heeft eigenlijk nooit
een eenvoudige definitie gegeven, noch van ‘het kapitalisme’, noch van ‘het kapitaal’. Het kapitaal is ook
geen ding, maar een sociale verhouding, een zich ontwikkelend proces dat tot een specifieke historische
maatschappij behoort. Het kan verschillende verschijningsvormen aannemen (machines, aandelen,
financié€le instrumenten etc). Essentieel is dat onder het kapitalisme de productiemiddelen voornamelijk
gemonopoliseerd en gecontroleerd worden door een beperkte groep mensen. Aan hun controle over het
kapitaal ontlenen de kapitaalbezitters ook de macht om de arbeidersklasse tegen een loon tewerk te stellen,
om met andere woorden hun arbeidskracht op te kopen en er meerwaarde uit te halen. Andere essentiéle
elementen zijn de volgende. Er wordt geproduceerd voor de markt en niet zo zeer voor de behoeften van
de bevolking: het kapitalisme produceert dus eerder ruilwaarde dan gebruikswaarde, wat zich uit in zijn
vervreemdend en fetisjiserend karakter.

Doel-middel-omkering

Dit leidt tot de fameuze doel-middel-omkering: van zodra geld kapitaal wordt, wijzigt het middel (geld) in
een doel op zich (winst maken), terwijl het oorspronkelijke doel (bevrediging der behoeften) wordt herleid
tot een middel om meer winst te maken. De vermeerdering van het geld wordt nu het finale doel van het
economische proces. Van een gesloten Waar-Geld-Waar cyclus (behoefte-economie) zijn we geévolueerd
naar een eindeloze, open Geld-Waar-Meer Geld cyclus. Het kapitalisme moet groeien om te blijven leven.
Tegen een ondernemer zeggen dat hij moet stoppen met productiegroei is binnen een kapitalistisch stelsel
even waanzinnig als aan een plant te vragen of hij wil ophouden met zijn fotosynthese. Deze Grow or Die-
logica maakt dat het kapitalisme steeds nieuwe producten en (schijn)behoeften moet creéren teneinde te
overleven: groei om de groei, beweging om de beweging. Deze groeilogica is echter onverzoenbaar met
een aarde die, op de keper beschouwd, biofysisch en thermodynamisch begrensd is (Jones, 2003). De
markt kent immers geen intern controlemechanisme dat ervoor zorgt dat het draagvlak van de aarde niet
overschreden wordt.

Niet alleen op ecologisch vlak, maar ook op sociaal en democratisch vlak is de winst/groei-logica
destructief. De markt onderkent alleen behoefte op die plaatsen waar een koopkrachtige vraag
voorhanden is. De reéle behoeften van zij die over onvoldoende koopkracht beschikken (bv. arme AIDS-
lijders in Afrika), worden daarbij miskend: zij tellen niet langer mee, ze zijn overbodig. Het zijn bovendien de
kapitaalbezitters en hun managers die het productieproces controleren, dat op die manier aan de
democratische maatschappelijke controle ontsnapt. Ook de arbeidskracht is trouwens verhandelbaar op de
markt, maar dan wel tegen een prijs die wordt vastgesteld door de koper, en niet zoals in andere gevallen
door de verkoper, tenzij wanneer door collectieve organisatie en strijd hogere lonen kunnen worden
afgedwongen. In een kapitalistisch systeem kan geld bovendien een relatief onafhankelijke rol gaan spelen
doordat het geld van anderen kan ingezet worden binnen een afgeleid proces van financiéle accumulatie,
een gegeven dat vandaag steeds relevanter wordt met de groeiende invloed van het speculatieve kapitaal.

3/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

Kapitaal versus arbeid

De dialectische tegenpool van het kapitaal is dus de arbeid. Onder het kapitalisme is deze tegenstelling
volgens marxisten de meest fundamentele. Kapitaal en arbeid zijn dialectisch verbonden: ze kunnen niet
zonder elkaar en toch zijn ze niet in evenwicht. De tweede belangrijke tegenstelling binnen de
kapitalistische productiewijze is de contradictie kapitaal versus kapitaal, of met andere woorden de
concurrentie. Omdat het kapitalisme een inherente tendens tot crisis vertoont als gevolg van de
overproductie die de accumulatiecyclus van het kapitaal verstoort, zou deze productiewijze volgens Marx
uiteindelijk ten onder gaan aan de eigen tegenstellingen. Op dat verhoopte revolutionaire moment zou de
werkende klasse zelf de productie moeten overnemen en een nieuwe maatschappij organiseren die
uiteindelijk zou uitmonden in het communisme, een klasseloos maatschappelijk stelsel waarin het geld niet
langer bestaat en de staat afgestorven is. Althans, dat was het klassieke marxistische project. In de realiteit
is het kapitalisme veerkrachtiger en sterker gebleken dan zijn critici hadden voorspeld; het reéel bestaande
communisme bleek bovendien meer problemen te creéren dan het er kon oplossen. Het spreekt dus voor
zich dat we het klassieke marxisme vandaag opnieuw op een zelfkritische manier moeten bekijken.

Over de historische groei van het kapitalisme is het laatste woord beslist nog niet gezegd en geschreven.
Dominant als maatschappijvorm is het kapitalisme pas sinds 1800-1850. Tijdens de twintigste ecuw werd
de studie van de kapitalistische economie door zowel marxistische als liberale economen, historici en
sociologen verdergezet, wat in de meest uiteenlopende visies resulteerde. Vele liberale economen verklaren
dat het kapitalisme een onvermijdelijk en natuurlijk proces is, eigen aan de mens. Lenin en Mandel
onderscheidden latere fases van het kapitalisme zoals het imperialisme’ of het ‘laatkapitalisme’. Ook de
hedendaagse neoliberale globalisering wordt door velen beschouwd als niets meer dan de huidige periode
in de kapitalistische ontwikkeling. Na de val van de Muur was het woord kapitalisme zelf een aantal jaren
bijna taboe geworden, maar sinds de opkomst van de andersglobalisten ontstaat er een nieuwe kritische
theorievorming aangaande de kapitalistische productiewijze die voor een groot deel — maar zeker niet
uitsluitend — op de marxistische analyse voortbouwt. Men spreekt nu echter vaker van ‘de globalisering’
dan van ‘het kapitalisme’.

ITIT - GLOBALISERING EN KAPITALISTISCHE HERSTRUCTURERING

Weinig begrippen zijn de laatste tijd zo vaak gebruik en misbruikt in politieke debatten, journalistieke
beschouwingen of wetenschappelijke analyses als ‘globalisering’, hét buzz-word van vandaag (Sassen,
1999). Door de jaren heen gaven tal van mensen uiteenlopende betekenissen aan het concept: het werd
een containerbegrip dat door het veelvuldig gebruik ervan het publiek vaak dwong te kiezen voor of tegen
globalisering. Voor sommigen is globalisering een eufemisme voor ‘imperialisme’: aanhangers van deze
stelling veroordelen het omdat het de nieuwste methode is waarmee het kapitaal en de ‘vrije’ markt hun
wil opleggen aan de hele wereldbevolking, en houden daarom een pleidooi voor ‘anti-globalisering’.
Anderen beschouwen globalisering als de vervolmaking en bestendiging van de modernisering en de
krachten van de ‘vooruitgang’, waardoor wereldwijd vrijheid, democratie en geluk als manna uit de hemel
zullen neerdalen. Het is jammer dat deze discussies overwegend in zwart-wit-termen worden gevoerd.
Waar we meer dan ooit nood aan hebben, is een kritische theorie van globalisering, waarbij men de voor-
en nadelen tegenover elkaar afweegt.

In de realiteit is globalisering allesbehalve een nieuw fenomeen. Volgens Subcomandante Marcos moet
men het startsein van dit proces een vijf eeuwen geleden situeren met de aankomst van de eerste
Conguistadores op het Amerikaanse vasteland. Van bovenaf werden de bewoners van de niet-westerse
wereld ingeschakeld in het zich ‘ontwikkelende’ wereldsysteem. Gedurende drie eeuwen werden in totaal
zo’n 40 miljoen werkbekwame jonge Afrikanen als slaven naar Arabische landen en de Nieuwe Wereld
gestuurd. Economische globalisering is evenmin nieuw. Dat neemt niet weg dat geen enkel ernstig
persoon zal ontkennen dat het mondialiseringsproces gedurende de laatste drie decennia uitermate is
versneld, uitgebreid (in de geografische betekenis) en verdiept (met een impact op alle aspecten van het
leven). In deze optiek verwijst de term globalisering naar het steeds mondialer worden van uiteenlopende
verhoudingen op politiek, economisch, technologisch, militair, ecologisch en cultureel vlak, waarbij ook de
man-vrouw-verhoudingen drastisch beinvloed worden. De wereld ondergaat daarbij grondige wijzigingen
op zowel kwantitatief als op kwalitatief vlak, zowel in positieve als in negatieve richtingen.

4/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

In het neoliberale tijdperk wordt de moderne soevereiniteit van de natiestaat flink uitgehold en vervangen
door een nieuwe rechtsorde, waarvan de wetten grotendeels worden bepaald en gedicteerd door de
transnationale ondernemingen en de supranationale instanties zoals het IMF, de Wereldbank, de WTO, de
G8 etc. Theoretici zoals Steven Best en Douglas Kellner (2001) gebruiken de term ‘technokapitalisme’ om
aan te geven dat de motor van de hedendaagse globalisering wordt aangedreven door een mengsel van
kapitaal, wetenschap en technologie. Dit concept wijst op de co-evolutie van de productieckrachten, met de
steeds belangrijker wordende invloed van revolutionaire technologieén zoals informatica, communicatie,
genetica etc. Het gebruik van de term ‘technokapitalisme’ vermijdt eenzijdige benaderingen van het
globaliseringsproces. Hiermee verwijzen we zowel naar de technologisch-deterministische variant (de
‘informatiemaatschappij’ die globalisering vooral als een technologische revolutie ziet) als naar haar
economisch-deterministische tegenpool (die louter het economische aspect ervan benadrukt).

Het neoliberalisme en zijn deficits

Na de val de Muur kondigde het neoliberalisme zich aan als het enige werkbare model dat, op termijn,
iedereen ten goede zou komen. De verdedigers van het neoliberalisme trachtten dit uit te drukken aan de
hand van de metafoor van de rising tide (het opkomende tij) die alle vrije schepen mee omhoog zou tillen.
In de realiteit bleek deze beeldspraak een fata morgana te zijn. Vooral in Latijns-Amerika, hét proefterrein
bij uitstek van het neoliberalisme, hadden vele bevolkingsgroepen al aan den lijve mogen ondervinden wat
deze politiek in de praktijk te bieden had. Harry Cleaver drukte het op een lezing tegen het neoliberalisme
krachtig uit met de volgende gevleugelde woorden:

De Zapatisten zijn erin geslaagd de brutale realiteit van het neoliberalisme te ontmaskeren: de uiteindelijke
ontsluiting van de Mexicaanse comsmons [publieke voorzieningen, jd & ptj], de verhevigde uitbuiting, het
toegenomen lijden als gevolg van ondervoeding, het gebrek aan medische zorgen, het dagelijkse geweld en
de culturele genocide tegen de inheemsen. Tegenover de neoliberale droom van de Mexicaanse regering
van een competitief Mexicaans schip dat ijverig in de zee van de vrije markt roeit met aan het roer
economen opgeleid in Harvard, hebben de Zapatisten een nachtmerrie ontwaard. Het vaartuig, zo hebben
zij laten zien, is geen vrij koopmanschip maar een slavenboot, waarin de roeiers vastgeketend zijn aan hun
roeispanen onder het bevel van ofwel corrupte ofwel bedrieglijke kapiteins (Cleaver, 1997).

Vandaag bevindt het neoliberalisme zich, na een hegemonische periode van meer dan twee decennia, in
een ware legitimiteitscrisis. Immanuel Wallerstein spreekt zelfs van een ‘systemische crisis’ waarvan de
afloop fundamenteel onvoorspelbaar is (Wallerstein, 2003). In de chaostheorie zegt men dat, wanneer een
systeem te ver van zijn evenwichtssituatie is afgedreven, het voor een onvoorspelbaar en chaotisch
moment van ‘bifurcatie’ (opsplitsing) komt te staan. Het nieuwe eindresultaat is dan fundamenteel
onbepaald. Deterministische geschiedenisopvattingen zijn immers uit den boze: de geschiedenis is geen
lineair, wetmatig verlopend proces. Onzekerheid is vandaag één van de laatste zekerheden.

Wat er ook van zij, anno 2003 gaat het wereldkapitalisme gebukt onder een enorme overcapaciteitscrisis,
lage winstvoeten, geringe groeicijfers en grote schuldenbergen. Parallel met deze productiecrisis van de
wereldeconomie, kan men gewag maken van de crisis van de reproductie van het systeem. De sociale
chaos veroorzaakt door de Structurele Aanpassingsprogramma’s in Afrika en Latijns-Amerika; de cascade
van financiéle crises in Mexico, Azi€, Brazili€, Rusland, Argentinié; en het Enron-debacle als topje van een
ijsberg van mondiale fraude, hebben het vertrouwen in de theoretische weldaden van de hedendaagse
wereldeconomie bij veel mensen doen afkalven. Insiders van het economische systeem zoals George Soros
en Joseph Stiglitz erkennen dit trouwens zonder dralen.

IV -DE OPKOMST VAN DE ANDERSGLOBALISERINGSBEWEGING

Het huidige verzet tegen de (neoliberale) globalisering moet niet worden beschouwd als een protest tegen
globalisering iz se. De andersglobaliseringsbeweging ijvert voor een democratische globalisering van
onderop: een inclusieve globalisering die geen mensen of groepen uitsluit. Binnen deze beweging bestaat
er een duidelijke consensus omtrent de veelvoudige gebreken van de hedendaagse neoliberale
globalisering:

5/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

Sociaal-economische dualisering: de ongelijkheid neemt toe zowel tussen als binnen landen;
Democratisch deficit: verantwoordelijkheid wordt steeds verder weggedelegeerd naar ondemocratisch
functionerende instellingen zoals het IMF, de Wereldbank en de WTO; terwijl multinationale
ondernemingen zulke buitenproportionele macht hebben dat zij het beleid van een land drastisch kunnen
beinvloeden;

Ecologisch deficit: het neoliberalisme poogt een consumptiegerichte levenswijze uit te voeren naar de hele
wereldbevolking die wegens het beperkte ecologische draagvlak van de aarde helemaal niet te
veralgemenen is (wellicht dé Achilleshiel van het neoliberalismel);

Cultureel deficit: het neoliberalisme vernietigt lokale culturen en legt een geuniformiseerde McDonalds-
levenswijze op, hoewel als gevolg van de combinatie van ‘postmoderne’ en ‘premoderne’ elementen
nieuwe hybride culturen het levenslicht zien;

Moreel-menselijke verschraling: de loodzware prestatiedruk, de daarmee verbonden faalangst en de
sluimerende agressiviteit stimuleren een soort psychosociale neerwaartse spiraal die leidt tot de verdere
vervreemding van de arbeid, de medemens en de natuur, en uiteindelijk ook van zichzelf;

Genderdeficit: neoliberale beleidsmaatregelen zoals de Structurele Aanpassingsprogamma’s van het IMF
hebben in het Zuiden geleid tot een verslechtering van de politicke, sociale en economische positie van de
Vrouw;

Vredesdeficit: oorlogen zijn noodzakelijk om de winstcijfers van de wapenindustrie te bestendigen;
burgeroorlogen in Afrika worden gestimuleerd om de plundering van de grondstoffen te
vergemakkelijken; een nieuwe anti-Islamideologie vervangt de Koude-Ootlogsretoriek als legitimatie van
de gigantische ootlogsuitgaven.

Eenheid in verscheidenheid

De diverse vleugels en elementen van de andersglobaliseringsbeweging zijn het erover eens dat een
democratische en inclusieve globalisering niet tot stand kan komen zolang het neoliberalisme zijn stempel
blijft drukken op de dagelijkse realiteit. De eerste fase van de groei van de andersglobaliseringsbeweging is
nu voltooid: het aan het licht brengen van de mislukkingen van het hedendaagse globaliseringsmodel.
Zoals we reeds schreven in Yz Basta! (Dessers, Dumolyn & Jones, 2002), bestaat de grote uitdaging voor
de beweging om het ‘anti-verzet’ te verankeren in de maatschappij en het te vertalen in concrete
tegenprojecten en praktijken. De enige gezonde weg voorwaarts is dan ook dat het globale en het lokale
verzet samenkomen. Wat we vandaag beschouwen als de andersglobaliseringsbeweging, moet omgevormd
worden tot duizend en één lokale bewegingen en organisaties die ook op het concrete microniveau
weerstand bieden tegen de neoliberale politick: ‘duizenden lokale bewegingen verbonden door een globale
visie’ zoals Eric Goeman het recent nog op een lezing verwoordde (Goeman, 2003).

Onder het Hegeliaanse motto ‘eenheid in verscheidenheid’” wordt daarom sinds januari 2001 werk gemaakt
van een Wereld Sociaal Forum en van diverse continentale, nationale en lokale fora. De bedoeling is de
beweging te verankeren op alle vlakken door concrete initiatieven en eisen uit te werken. Het spreekt voor
zich dat men in deze veelheid van geluiden verschillende, soms tegenstrijdige signalen kan horen. Kunnen
we vanuit het individuele (onze menselijke ervaringen en subjectiviteit), en het particuliere (de eigenheid
van onze groepen en gevoeligheden, onze specifieke strijJden) opnieuw tot een algemene opbouwende,
reconstructieve versie van een ‘totaalanalyse’ komen, en tot een postkapitalistische totaalstrijd of
totaalstrategie? Moeten we ons niet juist hoeden voor deze gemilitariseerde termen — tacticken, strategie —
als we het hebben over macht in al zijn schimmige en ongrijpbare vormen? De vele deelstrijden die we
hier opvoeren, kaderen zich echter allemaal in een groter systeem dat ze overdetermineert, dat met andere
woorden de bestaansvoorwaarden creéert voor een mogelijke verscheidenheid aan verschijningsvormen in
een complexiteit van oorzaak-gevolgrelaties. Het kapitalisme is niet ‘de schuld van alles’, maar het heeft
wel iets te maken met elk mondiaal of specifiek maatschappelijk probleem in onze huidige wereld.
Analytisch en organisatorisch gefragmenteerde delen vereisen volgens ons een fundamentele
antikapitalistische impuls.

De diversiteit in deze ‘beweging van bewegingen’ is groot. Sommigen zien dat als een zwakte; wij

beschouwen dit eerder als een potenti€le sterkte. In tegenstelling tot het ééndimensionale ‘universalisme’
van de oude sociale bewegingen, stellen nieuwe sociale bewegingen en eigentijdse directe actiegroepen dat

6/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

deze Nouvelle Radicalité de ‘bevrijding van het verschil moet verwezenlijken’ (Aubenas & Benasayag, 2003).
Wél moet men steeds in het achterhoofd houden dat de nadruk op verschil niet mag ontaarden in een
gefragmentariseerde identiteitspolitiek waarbij iedere beweging op zijn eigen eilandje strijdt, soms zelfs ten
koste van de emancipatie van andere groepen. Zoals we eerder al aangaven, was dat juist één van de
oorzaken van de precaire toestand van de linkerzijde v66r de opkomst van de
andersglobaliseringsbeweging. De vernieuwing kwam er toen men in Seattle komaf maakte met deze
verspreide slagorde en tegelijkertijd afrekende met zowel de Scylla van de versnippering als de Charybdis
van een verstikkend centralisme.

Twistpunten

Dit alles neemt niet weg dat er wel degelijk reéle verschillen bestaan, zowel in de visies over hoe die andere
wereld(en) er moet(en) uitzien als over de beste strategieén om een draagvlak te creéren voor die
maatschappelijke wijzigingen. Enkele heikele punten die regelmatig op het voorplan treden, zijn onder
andere (Fisher & Ponniah, 2003):

Een eerste tegenstelling behelst de klassieke linkse discussie over ‘revolutie of reformisme’. Het
kapitalisme in zijn totaliteit verwerpen of het hervormen a la Noreena Hertz?

Een andere tegenstelling is de schijnbare tegenspraak tussen het pleidooi van milieuactivisten en
aanhangers van de ‘ecologische economie’ (cfr. Herman Daly, Serge Latouche) voor de erkenning van de
‘grenzen aan de groei’ en de eis van de arbeidersbeweging voor meer groei om de werkloosheid terug te
schroeven.

Binnen de arbeidersbeweging bestaat er ook een tegenstelling over de eis van de vakbonden in het
Noorden om in internationale handels- en investeringsakkoorden standaarden op te nemen inzake het
respecteren van de mensenrechten. Zuiderse arbeiders zien dat echter vaak als een verdoken vorm van
protectionisme.

Een vierde conflict gaat over het spanningsveld tussen westerse en universele waarden. Ligt het alternatief
voor de universele aanvaarding van westerse waarden (eurocentrisme) in het cultuurrelativisme, of moeten
we beide overstijgen? Zo pleit de Amerikaanse filosofe Martha Nussbaum voor een interculturele dialoog.
De hoop van Nussbaum is dat vanuit zo’n diepgravende dialoog mensen er toe kunnen komen
mensonwaardige praktijken bij te stellen op basis van een gehechtheid aan dieperliggende motieven
binnen hun eigen ervaringen (Nussbaum, 1995)

Een vijfde kwestie kadert in de discussie omtrent het gewicht dat moet toegekend worden aan het lokale,
het nationale en het globale. Lokalisme, nationalisme of kosmopolitisme? Of kan men een multi-level
perspectief naar voren schuiven

Uit deze lijst mag men niet verkeerdelijk besluiten dat er onoverkomelijke splijtzwammen aan het ontstaan
zijn binnen de beweging. Veel van de aangehaalde twistpunten zijn veeleer paradoxen dan echte
tegenstellingen. Zoals vroeger reeds aangegeven, kan de (binnen de beweging aanvaarde) strategie van
Reclaiming the Commuons, het heropeisen van de publieke goederen, een goede leidraad vormen om de
eenheid in verscheidenheid te bewaren. Een goede dosis pragmatisme kan vandaag trouwens nooit kwaad,
zoals dagelijks wordt bewezen door bewegingen als Attac.

V —POSTKAPITALISME

Toch kan men er ook niet om heen dat de wegen, vooral tussen neokeynesianen (neo-sociaal-democraten,
cfr. Noreena Hertz) en postkapitalisten, tenminste op een aantal terreinen uiteen lijken te lopen. Daar
waar die eersten het kapitalisme een noodzakelijk kwaad vinden dat moet getemd en onder controle
gehouden worden, beschouwen de laatstgenoemden het kapitalisme als een maatschappelijke kanker die
moet overstegen worden. Met de — ongetwijfeld vage — term postkapitalisme, suggereren die laatsten dat
we het kapitalisme voorbij moeten, eerder dan te blijven steken in de klassieke ‘antigevoelens’. Over de
manier waarop dat moet gebeuren, bestaan er echter opnieuw tal van visies.

Het huidige postkapitalisme vertoont ontegensprekelijk een aantal grote zwakheden. Er bestaat in de

praktijk geen model van hoe het anders zou kunnen. Het is een louter ‘theoretische’ voorstelling die
bovendien negatieve connotaties oproept met politicke praktijken uit het verleden — het gedegenereerde

7/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

‘re€el bestaande socialisme’ hypothekeert ook vandaag nog de geloofwaardigheid van een socialistisch-
geinspireerd alternatief. Vervolgens bestaat er zelfs op dat theoretische vlak geen eensgezindheid over hoe
men die ‘andere’ maatschappij wil verwezenlijken. Om een levenskrachtige postkapitalistische stroming
duurzaam te maken, zullen we een heel aantal knelpunten moeten te boven komen. Wat er ook van zij,
‘deze stroming heeft nood aan een min of meer coherente maatschappijtheorie die een diagnose stelt van
de kwalen van onze tijd en onze ogen opent voor de strijdvormen waarmee de wereld kan veranderd
worden’ (Jacobs, 2002). Dit stelt ons voor de opdracht een nieuw Groot Verhaal uit te werken dat de
waardevolle elementen van de oude en de nieuwe sociale bewegingen samenbrengt om enerzijds een
verhelderend licht te werpen op de menselijke vooruitgang en anderzijds een mobiliserend en
enthousiasmerend effect te hebben. Jacobs wijst er nochtans op dat we ons er steeds moeten van bewust
zijn dat Grote Verhalen noodzakelijkerwijs tijdsgebonden, selectief en onaf zijn. Zo’n discours heeft lak
aan groepen die geloven dat zij de ware voorhoede zijn. Een nieuw Groot verhaal zal voortdurend moeten
bijgesteld worden conform de nieuwe praktijken en realiteiten. Het Verhaal kan maar beter geen
wetenschappelijke pretenties hebben: het moet bovendien ook afwijkende stemmen toelaten. Dit alles
moet bovendien ook gecombineerd worden met de uitbouw van concrete, alternatieve praktijken, hier en
nu, zodat men in staat is te breken met het isolement en de scheiding waartoe de mens vandaag is
veroordeeld (Lenaerts, 2003).

De geschiedenis leert ons enkele wijze lessen. Het socialisme heeft aangetoond dat vrijheid zonder
gelijkheid tot onrecht, uitbuiting en onderdrukking leidt. Libertaire kriticken hebben ons geleerd dat
(vermeende) gelijkheid zonder vrijheid uitmondt in slavernij en brutaliteit. De gevaren verbonden met een
nafef vooruitgangsgeloof werden ontmaskerd door onder meer de filosofen van de Frankfurter Schule.
Queer-analyses (1), postmoderne, feministische en postkoloniale theorieén (2) hebben met klem benadrukt
hoe macht diffuus aanwezig is. Daarom veronderstelt emancipatie een continue strijd tegen diverse
machtsongelijkheden in alle sferen van het leven. Het ecologisme heeft er op gewezen dat de strijd voor
vrijheid, gelijkheid en zusterlijkheid niet ten koste mag gaan van de integriteit van de natuurlijke
ecosystemen waar wij, op de keper beschouwd, zelf slechts een onderdeel van zijn.

Deze bevindingen sluiten nauw aan bij de pleidooien van Steven Best en Douglas Kellner, Frederic
Jameson, Roy Bhaskar, Ernesto Laclau en Chantal Mouffe, en bij ons bijvoorbeeld wijlen Leo Apostel en
Jenny Walry, die ijveren voor de constructie van nieuwe mappings om de wereld in kaart te brengen, te
begrijpen én te veranderen. Zonder mappings zijn we immers even stuurloos als een matroos zonder
kompas:

Een betere toekomst vereist nieuwe mappings, een ander kompas en een aangepaste richting. Deze
nieuwe oriéntatie verplicht ons een bilan te maken van de huidige situatie en vereist nieuwe theorieén, een
nieuwe ethiek en een nieuwe politick om de bestaande raamwerken te renoveren. (...) Als een voorbeeld
van een reconstructief project, beschouwen wij het als een sterkte om een combinatie te maken van
moderne Verlichtingswaarden zoals gemeenschap, rechten en solidariteit mét een postmoderne ethiek van
het verschil, en contingentie. Dit kan leiden tot de creatie van een nieuwe ethiek die balanceert tussen
principes van individualiteit en gemeenschap, verschil en gelijkheid, particularisme en universalisme (Best
& Kellner, 2001).

Radicale democratie

Volgens Laclau en Mouffe (2001) zullen leefbare alternatieven voor het neoliberalisme slechts mogelijk
worden wanneer de verschillende bestaande alternatieven en zienswijzen (socialisme, anarchisme,
marxisme, feminisme, multiculturalisme, ecologisme etc.) zich verenigen. Zij moeten daarvoor een ‘ketting
van equivalentie’ vormen; Jenny Walry spreekt in dezelfde context van een ‘postmoderne politick van
blokvorming’. Welke formulering men ook hanteert, het komt er op aan een contra-hegemonisch discours
(een Groot Verhaal dus) te ontwikkelen dat een gemeenschappelijke rode draad bezit waardoor de diverse
onderdelen van de beweging elkaar kunnen versterken. Dit kan gebeuren wanneer de deelstrijden beseffen
dat hun particuliere langetermijnbelangen het beste tot hun recht komen door een gemeenschappelijk
project na te streven (Dumolyn & Jones, 2003). Zo’n vertoog kan niet louter een ‘anti-verhaal’ of een
‘verzetsdiscours’ zijn; het moet z¢EIf visionair zijn. De andersglobaliseringsbeweging moet werken aan

8/11



Oikos, Politiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

gemeenschappelijke integrerende opvattingen, ‘ze opnemen in het perspectief van elk deel van de
beweging, en ze gebruiken als een richtsnoer voor hun actie” (Brecher, Costello, Smith, 2000).

Dat soort nieuwe project voor een herboren mondiale linkerzijde moet het concept ‘radicale democratie’
centraal stellen. We hebben niet alleen nood aan de democratisering van de economische productiesfeer
(het terrein waar de oude sociale bewegingen zich op toeleggen) maar ook aan de democratische
omvorming van de dagelijkse reproductie van de maatschappij. Daarmee bedoelen we een democratisering
van alle aspecten van het leven zodat ongelijke machtsverhoudingen op het vlak van gender, klasse,
cultuur, ecologie, spiritualiteit etc. kunnen aangepakt worden.

ESPERANZA!

Wat hebben activisten en andere sociale bewegers aan al die grote woorden en theoretische analyses?
Zouden ze dat niet liever overlaten aan de intellectuelen in hun conferentiezalen en rokerige kroegen? Het
antwoord is een radicaal ‘nee’! Activisten die zich laten meeslepen door een anti-theoretisch of anti-
intellectueel vertoog, begaan een zeer grote fout. De kloof tussen theorie en praktijk is immers niet enkel
eigen aan deze beweging, of aan de sociale en linkse bewegingen in het algemeen. Dit is een fundamenteel
onderdeel van het arbeidsdelende kapitalisme zelf: er zijn ‘denkers’ (die niet weten waar het echt over gaat
in de praktijk) en ‘doeners’ (die luisteren naar de denkers en er het hunne van denken). Wie opkomt voor
een andere wereld, is dat nu in de vakbond, in een buurtcomité, in een ngo of in een actiecollectief, is
fundamenteel bezig met een theoretische praktijk, een zogenaamde ‘praxis’. Daarom hebben we behoefte
aan een praktische theorie, of beter een samengaan van een veelheid van theorieén en praktijken.

Esperanza (hoop) is de titel van het nieuwe boek” waarvan u nu de proloog leest. We ontleenden dit
‘toverbegrip’ aan het werk van de andersglobalistische troubadour Manu Chao. In geen geval berust deze
Esperanza op een hoopvol geloof dat het in de toekomst allemaal vanzelf wel beter zal gaan. Dit type hoop
kan zelfs reactionair zijn. In naam van een toekomstige verlossing wordt het “wachten’, net zoals in Samuel
Becketts Wachten op Godot (1952), een definitief stadium van onderwerping. Onze hoop is daarentegen een
actieve vorm van hoop: het is de Esperanza die ‘niets belooft behalve de kans er zelf wat aan te doen’
(Abicht, 2001). Hoop is een werkwoord.

Een verwijzing naar de Grickse mythologie kan een ander licht werpen op deze kwestie. Nadat
Prometheus het vuur van de Goden had gestolen en zich de toorn van Zeus op zijn hals haalde, zond die
laatste Pandora (pan-dora: geschenk van alle Goden) met een doos vol rampen naar de aarde. Uit
nieuwsgierigheid konden de aardse stervelingen het niet nalaten deze te openen, met als gevolg dat alle
onbheil zich over de planeet verbreidde. Alleen de hoop bleef achter in de doos. Vormt die hoop niet de
laatste strohalm die de mensheid de kans biedt om, te midden van het neoliberale slagveld, haar verleden,
haar heden en haar toekomst terug in handen te nemen, hier en nu?

9/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

*DUMOLYN, J., JONES, P.T. (red.), Esperanza! Praktische theorie voor sociale bewegingen, Academia Press,
Gent, 2003, 534 p.

Meer info op www.vabasta.be; vragen, kriticken en opmerkingen zijn welkom op pjones@mec.ua.pt
Dankwoord

Bij deze wensen we onze dank te betuigen aan Jef Peeters voor zijn kritieken en voorstellen die naar
aanleiding van de oorspronkelijke proloog in Esperanza! werden geventileerd.

Voetnoten

Queer-theorie werd vooral bekend door het werk van de vooraanstaande Amerikaanse feministe Judith
Butler. Queer-theorie veronderstelt dat seksuele identiteiten een functie/gevolg zijn van representaties.
Men gaat ervan uit dat representaties bestaan voor seksuele identiteiten en deze vorm geven en
bemoeilijken. In haar boek Gender Trouble (1990) pleit Butler ervoor om gender te beschouwen als iets
variabels dat gedeconstrueerd moet worden (het opheffen van de binaire tegenstelling man-vrouw). Zo
zouden we als mensen tot een nieuwe gelijkheid kunnen komen waarbij we niet gebonden zijn door onze
vrouwelijke of mannelijke rollen. Zie ook (Lippens, 2003)

Post-koloniale theorievorming behandelt op een radicaal-kritische wijze de impact van de kolonisatie en
van de nog steeds voortdurende dominantie van het Noorden op andere landen, volkeren en culturen.
Welk effect hebben de visies van de onderdrukkers en kolonisatoren op het zelfbeeld van de
onderdrukten en gekoloniseerden? Zie ook (Spivak, 1988)

Bio

Peter Tom Jones (1973) is Burgerlijk Ingenieur Milieukunde, Doctor in de Materiaalkunde en werkzaam
als post-doctoraal onderzoeker aan de KULeuven. Hjj is actief binnen het Masereelfonds en de
wetenschappelijke raad van ATTAC-Vlaanderen, publiceerde in diverse tijdschriften en is co-auteur van
Ya Basta! Globalisering van onderop (2002) en Esperanza! Praktische theorie voor sociale bewegingen (2003).

Jan Dumolyn (1974) is Doctor in de Geschiedenis en als assistent vetbonden aan de Universiteit Gent.
Hij is onder meer actief in de wetenschappelijke raad van ATTAC-Vlaanderen en IMAVO, redacteur van
Aan de rand van bet relativisme (2003) en co-auteur van Ya Basta! Globalisering van onderop (2002) en Esperanza!
Praktische theorie voor sociale bewegingen (2003).

Bibliografie

ABICHT, L., Intelligente emotie, Antwerpen, 2001.

ARENDT, H., The Origins of Totalitarianism, Londen, 1962.

AUBENAS, F., BENASAYAG, M., Verzet als scheppende kracht, Gent, 2003.

BENASAYAG, M., SCAVINO, D., Pour une nouvelle radicalité, Parijs, 1997.

BEST, S., KELLNER, D., The Postmodern Adventure, 1.onden, 2001.

BRECHER, J., COSTELLO, T., SMITH, B., Globalization from below, Cambridge-MA, 2000.

BUTLER, ].P., Gender Trouble, Londen, 1990. [Nederlandse vertaling: Genderturbulentie, Amsterdam, 2000]
CLEAVER, H., ‘Nature, Neoliberalism and Sustainable Development: between Charybdis and Scylla?’,
4th Ecology Meeting (Instituto Piaget), Vieu, Portugal, 1997.

[www.eco.utexas.edu/ facstaff/Cleaver/port.html]

DERRIDA, J., Spectres de Marx: ['état de la dette, le travail du denil et la nonvelle internationale, Parijs, 1993.
DESSERS, D., DUMOLYN, J., JONES, P.T., Ya Basta! Globalisering van onderop, Gent, 2002.
DUMOLYN, J., JONES, P.T., ‘Anders gaan verlangen: Verkeert de andersglobaliseringsbeweging in
ademnood?’, Uztpers, September 2003.

DUMOLYN, J., ‘Dialectiek: een bewegende en tegenstrijdige realiteit’, In: ]. DUMOLYN & P.T. JONES
(red.), Esperanza! Praktische theorie voor sociale bewegingen, Gent, 2003, 34-65.

FISCHER, W.F., PONNIAH, T. (eds.), Another world is possible, .onden/New York, 2003.

GOEMAN, E., Lezing over andersglobaliseringsbeweging n.a.v. voorstelling Esperanzal, Gent, 7/10/2003.

10/11



Oikos, Politick, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Artikel

HABERMAS, J., The Theory of Communicative Action, Londen, 1984.

HORKHEIMER, M., ADORNO, T., Dialektik der Aufklirung, New York, 1947 [Nederlandse vertaling:
Dialectiek van de verlichting, Nijmegen, 1987]

JACOBS, ‘Het kapitalisme voorbij’, Bijlage bij Buiten De Orde, 13 (3), 2002, 15-18.

JONES, P.T., ‘Globalisering, ecologie en duurzaamheid’, In: J. DUMOLYN & P.T. JONES (red.),
Esperanza! Praktische theorie voor sociale bewegingen, Gent, 2003, 226-253.

LACLAU, E., MOUFFE, C., Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics, New York,
2001.

LENAERTS, J., ‘Over tegenmacht: pleidooi voor een constructief anarchisme’, In: . DUMOLYN & P.T.
JONES (red.), Esperanza! Praktische theorie voor sociale bewegingen, Gent, 2003, 482-511.

LIPPENS, G., ‘Seksuele identiteiten en relaties’, In: J. DUMOLYN & P.T. JONES (red.), Esperanzal
Praktische theorie voor sociale bewegingen, Gent, 2003, 194-223.

MARCUSE, H., One Dimensional Man, Boston, 1964.

NUSSBAUM, M., ‘Human Capabilities, Female Human Beings’, In: M. NUSSBAUM & J. GLOVER
(eds.), Women, Culture and Development, Oxtord, 1995.

SASSEN, S., Globalisering, Amsterdam, 1999

SPIVAK, G.C,, ‘Can the Subaltern Speak?’, In: C. NELSON & L. GROSSBERG (eds.), Marxism and the
Interpretation of Culture, Chicago, 1988.

WALLERSTEIN, L., ‘Een linkse politiek voor de 21¢ eeuw?’, laams Marxistisch Tijdschrift, 37 (1), 2003,
79-93.

WOOD, E.M., Democracy against Capitalism: Renewing Historical Materialisnmr, Cambridge, 1995.

11/11



