Oikos, Palitiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Interview

Interview

Henri Lefebre
Over stad en stedelijkheid

Johny Lenaerts

Stad en stedelijkheid behoren tot de dagelijkse en meest onmiddellijke leefomgeving van de mens. Wil
men de sociale en stedelijke weefsels opnieuw versterken en de wijken nieuwe kansen geven, dan zal men
het moderne verschijnsel van de stad ten volle moeten begrijpen. We kunnen ons hierbij verregaand laten
inspireren door de Franse filosoof en socioloog Henri Lefebvre (1901-1991), die baanbrekend werk
verricht heeft op het vlak van de stadssociologie (1). Markante figuren als David Harvey, Manuel Castells
en Saskia Sassen beroepen zich op zijn werk.

Als auteur van een driedelige ‘Kritick van het dagelijks leven’ (2) was Henri Lefebvre één van de eersten
die de organisatie van ruimte en tijd centraal stelde bij de analyse van het dagelijks leven. Met zijn werk
over de staat en de ruimte in een gemondialiseerde wereld (3) anticipeerde hij op de globalisering. In zijn
onderzoek concentreerde hij zich op de relatie tussen het globale en het lokale. Hij benadrukte het
ruimtelijke aspect van een maatschappij waarin tijd en ruimte als het ware inkrimpen of ‘instorten’ de
hedendaagse mens kan zich steeds sneller verplaatsen, zodat hij steeds grotere afstanden aflegt in een
kortere tijdspanne. De ‘versnellingen’ in de tijd en de ‘inkrimpingen’ in de ruimte hebben een verregaande
invloed op de individuele tijd- en ruimtebeleving.

De moderne maatschappij is een urbane maatschappij, zo stelde Henri Lefebvre. Het kapitalisme heeft de
muren van de werkplaats overschreden en heeft gans de ruimte ingepalmd. De industrialisering en
urbanisering hebben een verwoestende invloed op de natuur. Water, aarde, lucht, licht: de ‘elementen’
worden met vernietiging bedreigd. De natuur verwijdert zich en komt terug in de vorm van tekens en
simulacra: in de stad worden artificiéle ‘groenzones’ aangelegd, in de reclame wordt constant gerefereerd
naar een gemystifieerde natuur. Het platteland wordt verstedelijkt en de steden verkeren in crisis. Waren
steden in vroegere tijden plaatsen van ontmoeting en samenleven, dan worden momenteel de mensen
gescheiden van elkaar. Het centrum wordt tot één grote vitrine omgevormd, de bewoners worden naar de
buitenwijken en de voorsteden gedrongen. In de ‘banlieues’ of buitenwijken stapelt de sociale ellende zich
op. Henri Lefebvre eist dan ook ‘het recht op de stad’ (4): niet op de oude stad maar op het urbane leven,
op kwalitatieve plaatsen, op plaatsen van ontmoetingen, plaatsen waar het contact niet verloopt via de
commercie en de winst, plaatsen waar er tijd is voor deze contacten en ontmoetingen. Dit houdt in dat het
gebruik van de auto teruggedrongen wordt, dat een straat veel méér is dan een doorgangsweg of een
verkeersader. Henri Lefebvre verwacht dan ook veel van burgerinitiatieven. In de afgelopen decennia
waren we getuige van stedelijke sociale bewegingen die ruimtelijke en maatschappelijke veranderingen
beoogden en, meer specifiek, een andere inrichting van de stad (5). Willen we het leven veranderen, dan
zullen we de stedelijke leefomgeving moeten veranderen, zo stelt Henri Lefebvre: Changer la vie, changer la
ville. Het is een stelling die, getuige het toenemend aantal buurtcomitées tegen sluipverkeer en
geluidshinder, meer en meer weerklank vindt.

NOTEN:

1 Het werk van Henri Lefebvre blijkt de afgelopen jaren op een hernieuwde belangstelling te
kunnen rekenen. In Frankrijk werden, op enkele jaren tijd, een vijftiental werken opnieuw
uitgegeven, onder meer bij Anthropos: Du rural a I'nrbain (2001), Espace et politigue (2000), La
production de lespace (2000). In de Angelsaksische wereld verschenen twee bloemlezingen: Writings
on cities (Oxford: Blackwell, 1996), en Key writings (New York and London: Continuum, 2003),
alsook een belangrijke introductie: Rob Shields, Lefebvre, love and struggle. Spatial dialectics (London
and New York: Routledge, 1999). In Duitsland verschenen recentelijk twee academische studies:
Ulrich Muller-Scholl, Das System und der Rest. Kritische Theorie in der Perspektive Henri Lefebvres
(Mossingen-Talheim: Talheimer Verlag, 1999) en Corell Wex, Logistik der Macht. Henri Lefebvres

1/5



Oikos, Palitiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Interview

Sozialtheorie und die Raumlichkeit des Staates (Marburg, 2000). Sedert een tweetal jaren verschijnt er
een digitaal tijdschrift over het werk van Henri Lefebvre, La Somme et le Reste: www.Espaces-
Marx.eu.org/SomReste. Zie ook: Rémi Hess, Panoramisch overzicht van leven en werk van Henri
Lefebvre, in: Vlaams Marxistisch Tijdschrift, nr. 35/3, september 2001.

2 Critigne de la VVie Quotidienne, 1.’ Arche Editeur, Paris, Vol. 1 (1947), 1977; Vol. 2 (1961), 1980; Vol.
3, 1981.

(3) De I’Etat, vol. 4: Les contradictions de I'Etat moderne, UGE, 10/18, Paris, 1978.

“) Le droit a la ville, suivi de Espace et politigue, Ed. Anthropos, Paris, 1972.

5) Manuel Castells, The City and the Grassroots. A Cross-cultural Theory of Urban Social Movements, London:
Edward Arnold, 1983; Virginie Mamadouh, De stad in eigen hand. Provo’s, kabouters en krakers als
stedelijke sociale beweging, SUA, Amsterdam, 1992.

Ter introductie vertaalde Johnny Lenaerts voor Oikos onderstaand interview met Henri Lefebre

Henti Lefebvre (1901-1991)
DE STAD TER DISCUSSIE, interview afgenomen op 8 juni 1989.

Société Francaise: In uw boek La révolution nrbaine (1970), dat twintig jaar geleden verschenen is, kondigt u
de komst van een ‘urbane maatschappij’ aan. Dit laatste is nog altijd een reéle mogelijkheid, en u hebt
recentelijk verklaard dat het concept ‘urbaniteit’ zeélf onduidelijk is. Welke veranderingen hebben zich de
afgelopen jaren voorgedaan?

Henri Lefebvre: 1k heb de indruk dat de architecturale en stedenbouwkundige vernieuwing geen gelijke
tred houdt met de veranderingen van de stad. Ik woon nu al dertig jaar in het centrum van Parijs en ik heb
het zien veranderen. Enkele jaren geleden lag het er nog verkommerd bij, daarna werd het op elitaire wijze
vernieuwd. Waarom? Dit fenomeen valt ook in andere grote steden waar te nemen. De uitbreiding van de
stad geldt zowel voor de periferie als voor het centrum, dat oorspronkelijk een besluitvormingscentrum
was. Het centrum werd enige tijd aan zijn lot overgelaten ten voordele van de periferie, dat plaatsen waren
waar geproduceerd, gehandeld en gewoond werd. Vanaf een bepaald moment kwam er iets als een
terugkeer naar het centrum op gang. Dat was erg typisch voor Parijs, waar het centrum momenteel
ontzettend veel bezocht wordt door Franse en buitenlandse toetisten, door studenten, door zakenlui. Men
bezoekt musea, monumenten, maar ook recente gebouwen. Hetgeen de zeer grote levendigheid van de
stad verklaart. Maar is dit vanuit urbanistisch oogpunt ook verantwoord? Ik zou het niet weten! Die
levendigheid is op de eerste plaats toe te schrijven aan de mensen die in Parijs op bezoek komen, die op
doorreis zijn. De vaste bevolking, het inwonersaantal, is erg veranderd. In het gebouw waar ik woon,
achter het Centre Pompidou, zijn de meeste oude mensen ovetleden, en de appartementen zijn
bureelruimte geworden. Men wil ook mij eruit drijven, om mijn appartement over te kunnen nemen. Ik
heb de indruk dat het centrum ‘gemusealisecerd” wordt, en bestemd voor beleidsmakers. Niet voor
politieke beleidsmakers, maar voor financiéle beleidsmakers. De metamorfoses van de stad, van het
stedelijk karakter in zijn geheel, gaan voort.

S.F.: U hebt dikwijls de toenemende breuk tussen de voorstellingswereld (% congu) en de ervaringswereld (e
véert) benadrukt. Men zou in zeker opzicht kunnen stellen dat dit te wijten is aan de verscherping van de
maatschappelijke arbeidsdeling, dat een steeds grotere specialisatie met zich meebrengt. Terwijl
tegenwoordig de aldus nagestreefde efficiéntie zijn limiet bereikt. Hetgeen wil zeggen dat er nood is aan
een strenge vorming van algemene en specificke kennis en knowhow van de stad, om haar op
verschillende niveaus te kunnen verklaren. Tegelijkertijd bestaat er een steeds groter wordende behoefte
aan interventie van de mensen zelf.

H.L.: Ondanks de stedelijke sociale bewegingen die in de jaren 70 enigszins op gang gekomen zijn, heeft
de passiviteit van de mensen me dikwijls geintrigeerd: de stad rondom hen veranderde, en zij aanvaardden
dat, namen dat in zich op, en ondergingen die veranderingen. Op enkele decennia tijd werden velen uit het
stadscentrum naar de buitenwijken verdreven, ten voordele van de financiéle sector. Maar sedert enige tijd
is deze passiviteit enigszins verminderd, en de mensen reageren meer en zijn beter geinformeerd. In de
wijk waar ik woon bijvoorbeeld lijkt het erop dat de mensen zeggen dat ze iets kunnen uitrichten. Maar

2/5



Oikos, Palitiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Interview

het belangrijkste fenomeen is toch wel de aankoop van eigendom. Deze aantrekking tot eigendom als een
specifieke zekerheid betekent een zekere wijziging in de verhouding van de bevolking tot de ruimte.
Enerzijds is er een grotere oplettendheid en een grotere waakzaamheid, maar anderzijds heeft men enkel
maar een plaats waar men eigenaar van is en waar men bijna onherroepelijk mee verbonden is - maar dat
lost de problemen van de toeéigening van de ruimte niet op. Dat is een evolutie vol interne contradicties.
Het valt op dat men in discussies met vrienden, in de meetings van allerlei verenigingen, en zelfs bij
verkiezingen, meer dan vroeger spreekt over de buurt. Het lijkt erop dat er een nieuwe interesse voor het
urbane bestaat. Maar ik weet niet in welke mate deze constatering kan veralgemeend worden, noch of dit
zal voortduren. Ik weet evenmin of dit iets zal uithalen, want voor velen is het privébezit van grond en
woning het belangrijkste, en het is iets dat nog steeds aan belang wint.

S.F.: Wanneer men de mensen wil laten participeren in de stadsplanning, botst men dikwijls op een
tweedeling. Enerzijds heb je de dagelijkse realiteit, die gefragmenteerd is, men zou zelfs kunnen stellen dat
ze versnipperd is - iets wat de mensen ondergaan en beleven. Anderzijds heb je veel globalere niveaus en
totaliteiten die niet bewust ervaren worden, maar die daarom niet minder hun invloed doen gevoelen. Hoe
kunnen we concreet de mensen de mogelijkheid geven om efficiént op te treden?

H.L.: Deze vraag naar de capaciteit van de mensen om te interveni€ren is van cruciaal belang. Men heeft
de mensen aangespoord om te participeren. Zij zijn een beetje in beweging gekomen, maar de middelen
en de resultaten zijn niet bijzonder groot. Het eigendomssysteem is niet veranderd, net zo min als de
relatie tot de machtshiérarchie. Er bestaat een contradictie tussen de behoefte om de ruimte te organiseren
volgens de vereisten van de maatschappij en het privébezit, dat meer en meer in botsing komt met
collectieve belangen. Het is rond de oplossing van dit cruciaal probleem dat we de mensen moeten
mobiliseren, zelfs als de verstedelijking op wereldschaal voortschrijdt. Want zelfs indien het nodig zal
bliiven om grond te voorzien voor landbouwproductie, en ondanks de voorgestelde futuristische
oplossingen (woningen op de bodem van de zee), wanneer de wereldbevolking tien miljard zal bedragen
zal men urbane oplossingen moeten vinden.

Het werk aan de stedelijkheid mag niet beperkt blijven tot het registreren van wat er zich voordoet. We
moeten ook vooruitzien en voorstellen formuleren. De stad wordt evenwel momenteel opgevat volgens
een historiserend model en er bestaat een hele bibliotheek met studies over de oorsprong en de
ontwikkeling van de steden. Maar studies die op de toekomst gericht zijn, zijn veeleer zeldzaam en van
voorzichtige aard. Dat is een grote fout. Dat komt ook omdat men verrast is over de dingen die gebeuren.
Ik heb dikwijls geprobeerd de urbane studies te oriénteren naar de mogelijkheden, naar de eventualiteiten,
naar de toekomst, maar daar bestaat een weerstand tegen. Zelfs architecten hebben meer interesse voor
wat er gebouwd werd dan voor de toekomst van de stad, voor de vorm zelf van de stad, en voor de
relaties tussen gebouwen en monumenten. Het valt moeilijk om deze kwestie van de urbane vorm exact af
te bakenen; zij hangt van vele factoren af, van de lokale vorm van het terrein, tot aan de sociale, en
tegenwoordig ook mondiale, verhoudingen.

S.F.: Deze urbane historische studies, voorbij de evolutie, de idee en de praktijk van de stad, hebben
tevens de verdienste de realiteit van de stad te tonen als kruispunt van verschillende historische tijden.
Door de nadruk te leggen op hetgeen voortduurt, hebben deze studies meteen ook beter de veranderingen
aangetoond, zodat men geen oud abstract model aan de stad kan opleggen.

H.L.: Deze studies hebben het voordeel gehad dat ze grote evoluties van bepaalde steden belicht hebben,
de assen en types van hun ontwikkeling, enz. Maar ze zijn niet op de toekomst gericht. Wat staat er in de
volgende ceuw te gebeuren? Wat het urbane leven betreft, bevinden we ons nog steeds in een
overgangsperiode. Dat raakt niet enkel het werk van de architecten en de urbanisten, maar eenieder die
zich met de stad bezighoudt: sociologen, economisten, geografen,... We moeten vooruitzien. Het is juist
dat het werk dat op de tockomst gericht is, vermits het een groot deel speculatie en onzekerheid bevat,
niet rendabel is, terwijl er wel een budget is voor studies van hetgeen reeds ontwikkeld werd. Dit toont
tevens aan dat het urbane denken nog maar in zijn kinderschoenen staat. Het is nog steeds een denken dat
verbonden is met het land, met de logica van de agrarische productie dat sporen en schema’s achterlaat.
Men denkt nog steeds in termen die door deze sociale basis bepaald worden: het land en niet de stad. Er
zijn minstens nog tientallen jaren nodig om de manier, de methode en de stijl van denken te veranderen.

3/5



Oikos, Palitiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Interview

S.F.: Zit dit afwijzen van een toekomstgerichte houding niet ingebakken in een algemene context van
maatschappelijke crisis, waarin, tegenover de onzekerheid van de toekomst, men haar samen met het
verleden probeert te bestendigen in een heden dat onophoudelijk verbreed en beleefd wordt in zijn
onmiddellijkheid? Is dit niet een beetje het postmoderne discours?

H.L.: Dit betekent ook de crisis van de sociale praktijk, van het denken en van de filosofie. Maar we
kunnen niet volstaan met een vaststelling, we moeten de mogelijkheden onderzoeken. Dat lijkt me zowel
een noodzaak die gedicteerd wordt door de crisis als een uitweg uit deze crisis, die rampzalig is, maar die
terzelfder tijd nieuwe onderzoeken en nieuwe ontwikkelingen provoceert, opwekt, oproept. Ik meen dat
wij doorheen allerlei schokken en tegenstellingen het ontstaan van nieuwe ideeén zullen meemaken, met
name in het urbanistische denken, dat me een veld voor creatie en exploratie lijkt te zijn. Overigens
verwijst het concept urbaniteit naar een realiteit dat in crisis verkeert. Want indien er een crisis van de
voorstellingswereld bestaat, dan mogen we toch niet vergeten dat ook het gerepresenteerde zelf in crisis
verkeert, in transformatie, in mutatie. Hoe zal de stad van morgen er uitzien? Dat is de grote vraag. Laten
we de kwestie van de centraliteit bekijken. Zal het zeer gehiérarchiseerde systeem blijven bestaan, of zullen
we daarentegen naar een spreiding van de centra gaan, naar hun verveelvoudiging? En wie beslist er over
wat? Als we Frankrijk bekijken, dan zijn de conflicten tussen de gemeentesturen, de algemene raden, de
regio’s en de staat, nog zeer sterk.

Wat zal de manoeuvreerruimte van deze centra zijn? De huidige maatschappij verandert sneller en veel
diepgaander dan men over het algemeen denkt, en de urbane problemen vormen samen met die van de
productie, van de financiering of van de mondialisering, één van de meest fundamentele problemen.

S.F.: De crisis van de stad heeft ons ertoe gebracht om vragen te stellen bij de simplistische identificatie
van de stad met bepaalde concepten die ontleend werden aan de moderne beweging en die vervolgens
veralgemeend werden: de massaproductie van woningen, de verkeerslogica of het verdelen van de stad in
afzonderlijke zones. Men heeft opnieuw de complexiteit van de stad ontdekt als belangrijkste plaats van
sociale interactie doorheen een bepaalde hiérarchie van de urbane ruimte, van de monumentalteit en,
vooral, van de publieke ruimte.

H.L.: Ja, zeker! Dat is iets buitengewoons. Dat was vooral de ideologische overheersing van de burgerij.
Toen zij heerste was het eigendomsvraagstuk haar grootste bekommernis. Zij was eigenaar van de grond
en van de ruimte, en dit vond zijn uitdrukking in haar ideologie. Tegenwoordig geeft men er zich
rekenschap van dat de maatschappij bestaat en dat zij niet kan gereduceerd worden tot
eigendomsaspecten. De stad heeft een autonome realiteit. Zij kent een leven, een bestaan dat niet kan
gereduceerd worden tot de verdeling van grond of van ruimte, de straat, het plein, ontmoetingsplaatsen,
feesten. Sedert enkele jaren ontdekt men opnieuw heel dit urbane leven dat we traditioneel kunnen
noemen. De stad komt opnieuw tot leven, maar zeer moeizaam: de tradities werden verbroken. Maar we
moeten ons niet aan de tradities houden, we moeten nieuwe dingen uitvinden. Uiteraard zal dat niet in één
dag gebeuren. Er zijn eeuwen en eeuwen nodig geweest om het anticke Rome te bouwen! Men kan het
urbane leven niet negeren of wegmoffelen. Des te meer omdat we over het algemeen enkel maar de
algemene trend volgen, we worden ons pas bewust van bepaalde zaken wanneer zij hun stempel al
gedrukt hebben op de ruimte, op de gebouwen. Dat wijst nogmaals op het belang van een denken dat op
de toeckomst gericht is.

S.F.: Tegenwoordig zijn de architecten en de urbanisten in hun projecten in toenemende mate enkel maar
de overdragers van een iconische boodschap. Zij leveren een beeld dat, naargelang het geval, van
historiserende, technologiserende of conceptuele aard wil zijn. En spijtiggenoeg volgt de opdrachtgever,
de overheid daarbij inbegrepen, deze mode. Dit ‘illusionisme’, deze ‘derealisatie’ van ruimtelijke praktijken
levert geen grote bijdrage aan de vernieuwing van het urbane leven waar u het over had.

H.L.: Het is nog maar heel recent dat er practici van de ruimte opgestaan zijn. Het is een kennis, een
praktijk die niet erg ontwikkeld is, vooral als men het bekijkt vanuit een mondiaal gezichtspunt. Kijk naar
de Europese, de Chinese, de Amerikaanse stad: zij zijn allen verschillend. Los Angeles evolueert anders
dan Rome. De wetenschap van de stad is in ontwikkeling en zijn actieradius is nog beperkt. Ik hoop van

4/5



Oikos, Palitiek, milieu, cultuur, 28, 1/2004, Interview

ganser harte dat zij groter en groter wordt en dat de politicke, administratieve, financi€le autoriteiten zich
laten inspireren door deze kennis van de stad, veeleer dan om het even wat uit te richten, om het even
hoe, om het even waar. Ik maak een karikatuur, maat in feite in het zo. Bekijk de chaos in de voorsteden:
onze maatschappij is op drift geslagen. Enerzijds hebben we centraliteit, anderzijds deze wanorde. Dat is
een tegenstelling die nog niet voldoende onderkend is. Men begint te praten over maatschappelijke
tegenstellingen, maar nog niet genoeg over urbane tegenstellingen.

S.F.: Nochtans maken tegenstellingen integraal deel uit van de urbaniteit, zijn belangrijkste aspecten staan
in tegenstelling tot elkaar. Nemen we het voorbeeld van de straten in de buitenwijken. Zij zijn dikwijls
tegelijkertijd (nationale of departementale) autoweg én straat. Door geen rekening te houden met de
tegenstelling straat/verkeersweg neigt de huidige stadsvernieuwing ertoe een deel van de problemen te
ontwijken, en beantwoordt het niet aan de rijkdom van het urbane leven, dat bevroren wordt.

H.L.: Tk heb geprobeerd die complexiteit van de rijkdom van het urbane leven voor het voetlicht te
plaatsen. Men had er al een notie van, maar vaag, en vooral door de historische gebeurtenissen die er zich
afgespeeld hebben (de oude stad: Parijs onder het Ancien Régime of onder de Revolutie). Ik heb vooral de
omvang van de dagelijkse rijkdom van de stad willen aantonen. Ik weet niet of ik daar in geslaagd ben, dat
is een aanzienlijk werk. Dat maakt deel uit van een decentrering-recentrering van het denken dat nieuwe
domeinen moet veroveren, nieuwe methodes van deductie en constructie.

S.F.: Daarbij inbegrepen het werk aan een oude problematiek als dat van de tijd?

H.L.: Ja. Daar vinden we de problemen van de anticke of Griekse stad terug, die helemaal niet dezelfde
tijdsopvatting huldigde als wij. Onze opvatting van de tijd wordt bepaald door de industrie, die zich rond
de steden ingeplant heeft. Indien onze steden zouden verworden tot louter vluchtpunten voor ouderen,
toeristen of intellectuelen die zich met abstracte dingen bezighouden, dan zou dat een ramp zijn. Wat de
huidige stad bedreigt is het vertrek van de productie. Wat dan overblijft is de centrale vraag naar de
vrijetijdsbesteding in de steden. Het is ieders opdracht om iets nieuws uit te vinden. Men kan geen waaier
van alle gebruiksmogelijkheden van tijd opstellen. Zij nemen in de sociale praktijk alsmaar meer toe. Dat is
een essentieel domein van de vrijheid. Men spreekt veel over vrijheid, maar dat blijft abstract. Vrijheid
betekent ook een maximum aan mogelijkheden voor elke burger in de stad en niet in een geisoleerde plek.
We moeten de band tussen de productiewijze en de zogenaamde vrije tijd zien te vinden. Overigens kan
de vrije tijd volkomen productief zijn, in de brede betekenis van kunst, van kennis, van ervaring. Dat is
een delicate kwestie dat vereist dat elkeen meester is over zijn tijd, met een veelvoud aan mogelijkheden.
De scheiding die men maakt tussen ‘productieve tijd’ en ‘vrije tijd’ is erg symptomatisch.

S.F.: Welke problemen ziet u in het bijzonder opduiken in de vorming van kennis en knowhow van de
stad?

H.L.: Over het algemeen ben ik er erg verbaasd over hoe weinig aandacht men in de universiteiten aan
urbane kwesties besteedt. Het aantal zetels in urbanisme is erg beperkt, een paar in Parijs en zelfs nog
minder in de rest van het land. Vergeleken met het traditionele onderwijs stelt dit vrijwel niets voor. Toch
is dit een veel belangrijker kwestie. Het is niet louter een kwestie van cultuur, maar van activiteit, van
productiviteit, van aanpassing en van begrip van de moderne wereld. Toen ik aan de universiteit was heb
ik geprobeerd de urbane problemen te introduceren in het onderwijs. Meestal antwoorddde men mij dat
dat een materie voor architectuurscholen was. Anderzijds lijken cursussen in sociologie of geschiedenis die
geen gewag maken van urbane problemen me belachelijk, dat is alsof men de kern zelf negeert.

Jammer

genoeg is dat niet erg veranderd, en de middelen voor urbaan onderzoek zijn in vergelijking met de
omvang van het te leveren werk echt miniem. Het heeft er alle schijn van dat in de traditionele milieus de
kennis weinig opengesteld wordt voor de tockomst. Dat is een kwestie die van cruciaal belang is voor de
richting die de maatschappij zelf, de beschaving, het bewustzijn en de kennis inslaat: ofwel is men
traditionalist, ofwel verkent men de toekomst.

Uit: Société Frangaise, nr 33, octobre-novembre-décembre 1989. Vertaling: Johny Lenaerts.

5/5



