
34

Artikel

Het einde van

overconsumptie?

Je bent wat je koopt, is het motto van onze consumptiesamenleving. Consumptie is zo

heilig dat slechts weinig denkers er vragen bij stellen. Politici schuwen het noodzakelijke,

maar weinig populaire debat helemaal. Marius De Geus publiceerde The end of over-

consumption. Towards a lifestyle of moderation and self-restraint (2003). Een

bespreking.

Dirk Geldof

We leven in een utopie van de over-

vloed, schrijft De Geus. Men vult geluk

in als meer goederen en diensten consu-

meren, meer luxe en een materialisti-

sche levenshouding. Niet voor Marius

De Geus: hij pleit voor meer aandacht

voor levenskwaliteit, in een samenle-

ving waar de noties ‘voldoende’ of ‘ge-

noeg’ opnieuw een betekenis krijgen

vanuit een ‘terughoudende luxe’. Een

beperking van ons huidig consumptie-

peil is volgens De Geus immers de eni-

ge duurzame oplossing voor onze milieu-

problemen, omdat ze voortvloeien uit

de onbeperkte productie en consump-

tie. Een politieke strategie voor duur-

zaamheid kan dus niet anders dan ook

consumptiepatronen in vraag stellen.

Temeer daar de consumptiedruk verder

stijgt door de bevolkingsgroei, de toe-

name van inkomen en rijkdom en de

opheffing van het verschil tussen ‘no-

den’ (‘needs’) en ‘goestingen’ (‘wants ’).

Duurzaamheid en het vergroenen van

onze politieke instituties

De vraag in het eerste deel van het boek

is hoe duurzaamheid tot stand kan ko-

men in onze westerse liberale democra-

tieën. Daarvoor schetst De Geus (in

hoofdstuk 1) de geschiedenis van het

duurzaamheidsbegrip en bespreekt hij

de zwakke punten van onze liberale

democratieën. Deze zijn vooral reactief

(ze reageren achteraf op rampen), niet

pro-actief ten aanzien van milieupro-

blemen. Men onderwaardeert systema-

tisch het ecologisch belang, vanuit een

(te) sterke gerichtheid op economische

groei, materiële productie en de strijd

om de verdeling van die rijkdom.

Er zijn verschillende benaderingen van

duurzaamheid. Bij de Groenen in Ne-

derland ziet De Geus aanzetten tot een

steady state-benadering: men erkent de

grenzen aan de groei en wil levenskwa-

liteit verzoenen met een beperking van

consumptie. Socialisten en liberalen

kiezen bij onze noorderburen meer voor

‘ecologische modernisering’: streven

naar meer intelligente of duurzame

groei, meestal minder vervuilende

groei, maar zonder vragen te stellen bij

consumptiepatronen. Rentmeester-

schap is een typisch christen-democra-

tische inkleuring, maar blijft (dus?)

vaag.

Duurzaamheid dreigt echter een contai-

nerbegrip te worden. Alles moet van-

daag voor iedereen duurzaam zijn. Hoe

meer we dingen duurzaam noemen, hoe



35

Oikos 29 – lente 2004

minder het betekent. De Geus pleit daar-

om voor een ideologisch debat om de

uitholling van het concept duurzaam-

heid tegen te gaan en om het opnieuw

een duidelijke invulling te geven. Een

aanzet tot zo’n debat biedt hoofdstuk 2.

De Geus gaat daarin op zoek naar een

concept voor ecologisch burgerschap en

naar de normen die dit inhoudt. Deze

normen wil hij grondwettelijk veran-

keren. Het gaat dan onder meer om het

voorzorgsbeginsel, het principe van in-

tegriteit en het principe van behoud

van biodiversiteit. Het kan de aanzet

vormen om van een dagjespolitiek in

milieudossiers tot een langeretermijn-

politiek te komen.

Dat vereist – volgens hoofdstuk 3 – een

ecologische herstructurering van de

staat. In deze tijden van terugtredende

overheden en stille overnames van het

publieke domein door internationale

concerns hebben we opnieuw nood aan

een voldoende slagkrachtige overheid.

De aantasting van het milieu en de drei-

gende uitputting van grondstoffen ver-

wijzen rechtstreeks naar de wijze waar-

op we omgaan met onze publieke

goederen en met free riders  die ze opge-

bruiken ten koste van de rest van de

bevolking. De doorgeslagen concurren-

tie tussen bedrijven gaat ook ten koste

van onze democratie en van het alge-

meen belang. Daarom is er behoefte aan

overheid om de randvoorwaarden voor

duurzame ontwikkeling te scheppen en

te bewaken. In het verlengde van den-

kers als Goodin en Bookchin bepleit

De Geus een decentralisering van onze

instituties; opnieuw een tegendraads

pleidooi in tijden van schaalvergroting

en globalisering. Toch is De Geus niet

blind voor nadelen van decentralisering

zoals bij grensoverschrijdende milieu-

problemen of voor gevaren als  corpo-

ratistische reacties van onder onze kerk-

toren.

Hij schetst drie modellen voor ecologi-

sche verandering. De eerste keuze is

stapsgewijs aanpassen, zeg maar het hui-

dige beleid met iets meer kracht en sa-

menhang. Nu ja, dat lijkt echt wel on-

voldoende. Het radicaal utopisch

model verwerpt hij als te verregaand:

wie alles ineens wil veranderen, dreigt

in de praktijk vooral het status quo te

steunen. De Geus kiest daarom voor

ecologische herstructurering. Dit  der-

de model behoudt een vrijemarkt-

economie, maar laat deze onder veel

striktere ecologische voorwaarden func-

tioneren. Basisprincipes zijn preventie,

het ‘judicial liability’-principe (dat eigen-

domsrechten wil vrijwaren en als hef-

boom gebruiken), het principe dat de

vervuiler moet betalen (onder meer via

ecoboni voor wie duurzaam consumeert

en taksen voor wie dat niet doet) en ten

slotte het voorzorgsprincipe in onze

omgang met de natuur. Dit leidt voor

De Geus tot een ‘telescopische ecostaat’,

waarbij de overheid maximaal streeft

naar consensus en slechts minimaal

dwang gebruikt, decentraliseert waar

mogelijk, maar centraliseert waar nood-

zakelijk.

Utopieën en duurzaamheid

Deel 1 van het boek schept honger naar

meer. Het biedt een goede inleiding met

een koppeling naar basisdenkers, maar

blijft vaak nog te weinig uitgewerkt. Het

tweede deel van het boek slaat dan ech-

ter tegen wegens gebrek aan samen-

hang. Hoofdstuk 4 herneemt (te) veel

ideeën uit zijn vorige boek over ecolo-

gische utopieën (De Geus, 1996).

Hoofdstuk 5 gaat dan weer over land-

schappen in de westerse utopische tra-

ditie. Hier is het jammer dat De Geus

het debat of de dialoog niet aangaat

met zijn ondertussen in Frankrijk terug-

getrokken landgenoot Ton Lemaire, die



36

onder meer in Met open zinnen (Lemai-

re, 2002) onze verhouding tot het vroe-

gere en hedendaagse landschap analy-

seert. Met Lemaire deelt De Geus een

zekere antistedelijkheid, die me als eco-

logist en stedeling zwaar op de maag

ligt. Ronduit storend is De Geus’ bijna

nostalgisch antistedelijk pleidooi waar-

bij duurzame steden maximum 100.000

inwoners zouden kunnen tellen. Het is

een idee dat haaks staat op een stede-

lijk én op een groen denken. Als we

duurzaamheid willen verkrijgen, dan

heeft dat ook alles te maken met duur-

zaam omgaan met de ruimte en densi-

teit of met de vergroting van de dicht-

heid van ons ruimtegebruik. Wat

betekent: meer en  niet minder stad en

het duurzaam maken van onze steden

(meer stedelijkheid, dus andere steden).

Het onlangs verschenen Vlaamse Wit-

boek Stedenbeleid (De eeuw van de stad.

Over stadsrepublieken en rastersteden: De

Rynck, e.a., 2003) hanteert gelukkig

wél een stedelijke invalshoek op duur-

zame ontwikkeling.

In hoofdstuk 6 bouwt De Geus opnieuw

verder op zijn vorige boek over utopisch

denken, deze keer gericht op duurzaam-

heidsvisies. Hier geeft hij voorzetten

voor sociaal leren inzake duurzaamheid.

Cruciaal is dat hij zich afzet tegen ge-

moraliseer en gepreek maar pleit voor

een vrije educatie, eerder bottom-up

dan top-down, om de reflexiviteit van

mensen te vergroten. In het verlengde

van pleidooien van André Gorz stelt hij

de vraag of we kiezen voor een bureau-

cratische aanpak met steeds meer regels

om de toenemende milieuproblemen

de baas te kunnen, of voor een meer

eenvoudige én meer duurzame levens-

stijl? Die vraag komt in het derde deel

aan bod. In hoofdstuk 7 pleit De Geus

voor de noodzaak om het consumen-

tengedrag te sturen.

Andere levensstijlen, consumptie en

matigheid

De milieubeweging (en bij uitbreiding

ook de groene partijen) zijn de afgelo-

pen decennia minder radicaal gewor-

den en mee deel gaan uitmaken van het

beleidsproces in de liberale democra-

tieën. Er is sprake van een zekere pacifi-

cering van het milieuprobleem in het

kader van een ‘ecologische moderni-

sering’. Daarbij kiest men sterk voor

technologische oplossingen. De con-

sumptiecultuur en de levensstijl die wes-

terlingen ontwikkelden, blijft meestal

buiten het beleidsveld.

Net die levensstijlen, die tot de huidi-

ge overconsumptie leiden, wil De Geus

in het debat brengen. Dat vereist een

culturele vernieuwing en een debat dat

zoekt naar ‘grenzen’: niet om ze te ver-

leggen, maar om de ontwikkeling van

consumptie en van onze samenleving

daarbinnen te situeren. De Geus bekri-

tiseert de “aan groei verslaafde wel-

vaartsstaat”, waarbinnen we een cultuur

van tevredenheid koesteren, zoals

Galbraith schreef. Hij onderzoekt hoe

we in een liberale democratie tot ver-

antwoorde grenzen kunnen komen aan

de persoonlijke vrijheid van handelen

en consumeren. Daarvoor grijpt hij te-

rug naar het ‘harm principle’ van Mill:

wanneer er een risico bestaat dat indi-

vidueel handelen leidt tot schade ten

aanzien van andere individuen of ten

aanzien van de gemeenschap, dan wordt

de vrijheid van handelen onderworpen

aan morele of wettelijke regels. Dit kan

een hefboom vormen voor een kriti-

sche evaluatie van (over)consumptie.

Toch is dit maar een beperkte opstap

naar wat De Geus een ‘ecologische cul-

tuur’ noemt. Geheel tegen het populis-

me van vandaag in (u vraagt, politici

draaien), stelt hij dat overheden niet



37

Oikos 29 – lente 2004

alleen het recht, maar ook de plicht

hebben om een aantal ‘opofferingen’ te

vragen van hedendaagse consumenten

om belangen van anderen en van vol-

gende generaties veilig te stellen. Con-

sumptiegedrag sturen vereist evenwel

ook beleidsinstrumenten. Hier blijft De

Geus echter erg voorzichtig met zijn plei-

dooi voor ecoboni en ecotaksen.

Om consumptie en levensstijlen te kun-

nen beïnvloeden of bijsturen, is het na-

tuurlijk essentieel om het belang van

consumptie in onze hedendaagse samen-

leving correct in te schatten. De analy-

se van onze materialistische levensstijl

volgt in hoofdstuk 8. De Geus gaat te-

rug naar klassieke denkers als Hobbes

en Locke, De Tocqueville en Hannah

Arendt. Merkwaardig is hier wel dat hij

de analyse van Hans Achterhuis over

de opkomst van ons schaarstedenken

(Het rijk  van de  schaarste) terzijde laat.

Vanuit de klassiekers komt De Geus tot

de moderne analyses die de teken- en

symboolwaarde van consumptie be-

klemtonen, waaronder Mary Douglas.

Zij leren hoe de symboolwaarde en de

democratisering van consumptiegoede-

ren aan belang winnen. Ze leiden ertoe

dat wat we gisteren nog als luxe be-

schouwden vandaag als een absolute

noodzaak aanzien (bijvoorbeeld een

auto, een gsm, een computer, een city-

trip…). Mensen typeren hun levensstijl

vaak als hedonistisch, maar geven he-

donisme een nieuwe, eenzijdige invul-

ling: meer is per definitie beter. Zo evo-

lueerden we van een ethiek die grenzen

aanvaardde en vormen van zelfbeper-

king kende, naar een ongelimiteerd

materialisme, waarbij het onderscheid

tussen noden en luxeverlangens haast

volledig is verdwenen.

Om van die cultuur tot een cultuur van

matigheid en zelfbeperking te komen,

is geen evidentie. Om te beginnen wor-

stelen we al met woorden. Hoe vertaal

je de Engelse term ‘suffiency’? In mijn

eigen boek had ik het over ‘zelfbeper-

king’ (Geldof, 2002). Gekoppeld aan

tijd klinkt ‘onthaasting’ al veel positie-

ver (zie Geldof, 2001). Anderen spre-

ken over matigheid, versoberen. Hoe we

het ook noemen, het klinkt telkens als

vloeken voor het altaar van de con-

sumptie. Afhankelijk van de formule-

ring verschilt de invalshoek en accep-

tatie. Soberheid en ascese is niet echt

wervend in een tijd van overconsump-

tie. Meer tijd om te genieten door te

kiezen voor kwaliteit in plaats van

kwantiteit spreekt al meer mensen aan.

Het gaat immers niet om een inlevering-

discours, maar laat ruimte voor genie-

ten, voor het goede leven. De kritiek

op overconsumptie wil immers laten

zien dat ‘meer’ niet langer ‘beter’ is.

Ook De Geus zoekt hiervoor naar basis-

begrippen. Levenskwaliteit is dan ook

een van de sleutelwoorden. Minder

consumeren, maar beter leven is een

eerste basiselement. Een tweede sleutel-

woord is ‘restrained luxury’, waarbij het

bewustzijn van grenzen juist kan leiden

tot een bewustere consumptie en een

bewuster genieten. Dat kan leiden tot

een zekere ‘artistieke versobering’, ver-

wijzend naar een levensstijl die sober-

der is, maar waar de essentie van dingen

meer tot zijn recht komt. Andere sleu-

telbegrippen zijn ‘pleasant frugality ’,

waarbij genieten van de goede dingen

van het leven centraal staat en ‘ecologi-

cal hedonism’. Ten slotte beklemtoont

De Geus het belang van ruimte voor een

diversiteit aan levensstijlen en gebruikt

hij het gekende beeld van de ecologi-

sche voetafdruk als referentiepunt voor

(over)consumptie.

Toch kunnen we niet om de vaststel-

ling heen dat het debat over minder

consumeren en ‘sufficiency’, zeg maar een



38

norm van voldoende of genoeg, tot nu

toe onvoldoende weerklank krijgt in de

westerse samenleving. Technologische

oplossingen voor milieuproblemen zijn

beleidsmatig eenvoudiger dan een de-

bat over levensstijlen. Bovendien blijft

het groeidenken dominant. Een plei-

dooi voor consuminderen staat daar

haaks op. Volgens De Geus leidt ook

meer individualisering tot meer con-

sumptie. De pleidooien voor minder

consumptie blijven dus een tegen-

stroom, waar hij op het eind van het

boek een aantal voorbeelden van geeft.

De Geus besluit dan ook dat het ter dis-

cussie stellen van levensstijlen in de

volgende decennia een van de grootste

uitdagingen wordt op de politieke agen-

da, waarbij we nieuwe beleidsmaatre-

gelen zullen moeten vinden om dit in-

stitutioneel te vertalen.

Tot besluit: overconsumptie vraagt

een maatschappelijk debat

Samengevat heeft Marius De Geus een

boeiend, maar wat ongelijk samenge-

steld boek afgeleverd. Het is een van

de zeldzamere werken over minder con-

sumeren. Omwille van het ruimere ka-

der meer dan lezenswaard. Tegelijk blijf

je als lezer met vragen zitten over be-

leidsimplicaties, iets waar een recente

studie van de Fabian Society wel expli-

ciet op ingaat (Levett e.a. 2003 (deze

studie komt in één van de volgende

Oikos-nummers aan bod)).

Tegelijk stelt iedere analyse van con-

sumptie en levensstijlen de vraag naar

de grenzen tussen een maatschappelijk

debat en politieke verantwoordelijk-

heid. Politiek zoals we die vandaag ken-

nen, kan bepaalde consumptiestijlen

aanmoedigen, andere ontmoedigen,

maar kan ze in een vrije markt nooit

volledig sturen. Dat is misschien maar

best ook. De behoefte aan een duurza-

me consumptie-ethiek groeit evenwel,

willen we duurzaamheid niet aan de

markt overlaten.

Maar ook voorzichtige sturingsmaatre-

gelen (denk aan ecoboni) stuiten al snel

op zware weerstand, niet alleen van ge-

organiseerde lobbygroepen, maar ook

van individuele consumenten. Veran-

dering roept weerstand op en wordt snel

als betutteling ervaren. De keuze voor

culturele veranderingsprocessen is daar-

om inherent ook een keuze voor subpo-

litiek, eerder dan voor politieke maat-

regelen. Van autodelen tot slowfood,

van mensen die ouderschapsverlof of

tijdskrediet opnemen tot diegenen die

kiezen voor betere producten in plaats

van meer producten: het debat over

duurzaamheid en anders consumeren

speelt zich in de eerste plaats af in de

civil society, met de politieke wereld als

diegene die voorzichtige prikkels geeft.

Tegelijk moeten die prikkels krachtig

genoeg zijn, zodat duurzaam consume-

ren geen marginaal fenomeen blijft of

voorbehouden aan specifieke groepen.

Want duurzame levenskwaliteit is een

recht voor iedereen.

Meer lezen over minder consumeren

en onthaasting?

• De Geus, Marius, Ecologische utopie-

ën. Ecotopia’s en het milieudebat, Uit-

geverij Van Arkel, Utrecht, 1996,

271 p.

• De Geus, Marius, ‘Naar een andere

milieuconsumptie’ , in Oikos , 2003,

nr. 24, 72-83.

• De Geus, Marius, The End of Over-

consumption. Towards a Lifestyle of

Moderation and Self-restraint, Inter-

national Books, Utrecht, 2003, 222

p.

• De Rynck, Filip, e.a. (red.), De eeuw

van de stad. Over stadsrepublieken en

rastersteden. Witboek,  Die Keure,



39

Oikos 29 – lente 2004

Brugge, 2003, 238 p.

• Geldof, Dirk, Onthaasting. Op zoek

naar tijd in een risicomaatschappij,

Houtekiet/De Prom, Antwerpen/

Baarn, 2001, 200 p.

• Geldof, Dirk, (2 de herwerkte druk),

Niet meer maar beter. Over zelfbeper-

king in de risicomaatschappij, Acco,

Leuven, 2002, 223 p.

• Lemaire, Ton, Met open zinnen. Na-

tuur, landschap, aarde, Ambo, Am-

sterdam, 2002, 359p.

• Levett, Roger, with Ian Christie,

Michael Jacobs & Riki Therivel, A

Better Choice of Choice. Quality of

Life, Consumption and Economic

Growth’, Fabian Society, London,

2003, 86p.

[Bio]

Dirk Geldof (1965) is doctor in de Politieke en Sociale Wetenschappen. Hij

publiceerde eerder over zelfbeperking en onthaasting in de risicomaatschappij.

Hij werkt als studiemedewerker op de Cel Beleid van Groen!


