34

Het einde van

overconsumptie’

Je bent wat je koopt, is het motto van onge consumptiesamenleving. Consumptie is 0
heilig dat slechts weinig denkers er vragen bij stellen. Politici schuwen het noodzakelijke,
maar weinig populaire debat helemaal. Marius De Geus publiceerde The end of over-
consumption. Towards a lifestyle of moderation and self-restraint (2003). Een

bespreking.

We leven in een utopie van de over-
vloed, schrijft De Geus. Men vult geluk
in als meer goederen en diensten consu-
meren, meer luxe en een materialisti-
sche levenshouding. Niet voor Marius
De Geus: hij pleit voor meer aandacht
voor levenskwaliteit, in een samenle-
ving waar de noties ‘voldoende’ of ‘ge-
noeg’ opnieuw een betekenis krijgen
vanuit een ‘terughoudende luxe’. Een
beperking van ons huidig consumptie-
peil is volgens De Geus immers de eni-
ge duurzame oplossing voor onze milieu-
problemen, omdat ze voortvloeien uit
de onbeperkte productie en consump-
tie. Een politieke strategie voor duur-
zaamheid kan dus niet anders dan ook
consumptiepatronen in vraag stellen.
Temeer daar de consumptiedruk verder
stijgt door de bevolkingsgroei, de toe-
name van inkomen en rijkdom en de
opheffing van het verschil tussen ‘no-
den’ (‘needs’) en ‘goestingen’ (‘wants’).

Duurzaamheid en het vergroenen van
onze politieke instituties

De vraag in het eerste deel van het boek
is hoe duurzaamheid tot stand kan ko-
men in onze westerse liberale democra-
tieén. Daarvoor schetst De Geus (in
hoofdstuk 1) de geschiedenis van het

Dirk Geldof

duurzaamheidsbegrip en bespreekt hij
de zwakke punten van onze liberale
democratieén. Deze zijn vooral reactief
(ze reageren achteraf op rampen), niet
pro-actief ten aanzien van milieupro-
blemen. Men onderwaardeert systema-
tisch het ecologisch belang, vanuit een
(te) sterke gerichtheid op economische
groei, materiéle productie en de strijd
om de verdeling van die rijkdom.

Er zijn verschillende benaderingen van
duurzaamheid. Bij de Groenen in Ne-
derland ziet De Geus aanzetten tot een
steady state-benadering: men erkent de
grenzen aan de groei en wil levenskwa-
liteit verzoenen met een beperking van
consumptie. Socialisten en liberalen
kiezen bij onze noorderburen meer voor
‘ecologische modernisering’: streven
naar meer intelligente of duurzame
groei, meestal minder vervuilende
groei, maar zonder vragen te stellen bij
consumptiepatronen. Rentmeester-
schap is een typisch christen-democra-
tische inkleuring, maar blijft (dus?)
vaag.

Duurzaamheid dreigt echter een contai-
nerbegrip te worden. Alles moet van-
daag voor iedereen duurzaam zijn. Hoe
meer we dingen duurzaam noemen, hoe



minder het betekent. De Geus pleit daar-
om voor een ideologisch debat om de
uitholling van het concept duurzaam-
heid tegen te gaan en om het opnieuw
een duidelijke invulling te geven. Een
aanzet tot zo'n debat biedt hoofdstuk 2.
De Geus gaat daarin op zoek naar een
concept voor ecologisch burgerschap en
naar de normen die dit inhoudt. Deze
normen wil hij grondwettelijk veran-
keren. Het gaat dan onder meer om het
voorzorgsbeginsel, het principe van in-
tegriteit en het principe van behoud
van biodiversiteit. Het kan de aanzet
vormen om van een dagjespolitiek in
milieudossiers tot een langeretermijn-
politiek te komen.

Dat vereist — volgens hoofdstuk 3 —een
ecologische herstructurering van de
staat. In deze tijden van terugtredende
overheden en stille overnames van het
publieke domein door internationale
concerns hebben we opnieuw nood aan
een voldoende slagkrachtige overheid.
De aantasting van het milieu en de drei-
gende uitputting van grondstoffen ver-
wijzen rechtstreeks naar de wijze waar-
op we omgaan met onze publieke
goederen en met free riders die ze opge-
bruiken ten koste van de rest van de
bevolking. De doorgeslagen concurren-
tie tussen bedrijven gaat ook ten koste
van onze democratie en van het alge-
meen belang. Daarom is er behoefte aan
overheid om de randvoorwaarden voor
duurzame ontwikkeling te scheppen en
te bewaken. In het verlengde van den-
kers als Goodin en Bookchin bepleit
De Geus een decentralisering van onze
instituties; opnieuw een tegendraads
pleidooi in tijden van schaalvergroting
en globalisering. Toch is De Geus niet
blind voor nadelen van decentralisering
zoals bij grensoverschrijdende milieu-
problemen of voor gevaren als corpo-
ratistische reacties van onder onze kerk-
toren.

Hij schetst drie modellen voor ecologi-
sche verandering. De eerste keuze is
stapsgewijs aanpassen, zeg maar het hui-
dige beleid met iets meer kracht en sa-
menhang. Nu ja, dat lijkt echt wel on-
voldoende. Het radicaal utopisch
model verwerpt hij als te verregaand:
wie alles ineens wil veranderen, dreigt
in de praktijk vooral het status quo te
steunen. De Geus kiest daarom voor
ecologische herstructurering. Dit der-
de model behoudt een vrijemarkt-
economie, maar laat deze onder veel
striktere ecologische voorwaarden func-
tioneren. Basisprincipes zijn preventie,
het ‘judicial liability’-principe (dat eigen-
domsrechten wil vrijwaren en als hef-
boom gebruiken), het principe dat de
vervuiler moet betalen (onder meer via
ecoboni voor wie duurzaam consumeert
en taksen voor wie dat niet doet) en ten
slotte het voorzorgsprincipe in onze
omgang met de natuur. Dit leidt voor
De Geus tot een ‘telescopische ecostaat’,
waarbij de overheid maximaal streeft
naar consensus en slechts minimaal
dwang gebruikt, decentraliseert waar
mogelijk, maar centraliseert waar nood-

zakelijk.
Utopieén en duurzaamheid

Deel 1 van het boek schept honger naar
meer. Het biedt een goede inleiding met
een koppeling naar basisdenkers, maar
blijft vaak nog te weinig uitgewerkt. Het
tweede deel van het boek slaat dan ech-
ter tegen wegens gebrek aan samen-
hang. Hoofdstuk 4 herneemt (te) veel
ideeén uit zijn vorige boek over ecolo-
gische utopieén (De Geus, 1996).

Hoofdstuk 5 gaat dan weer over land-
schappen in de westerse utopische tra-
ditie. Hier is het jammer dat De Geus
het debat of de dialoog niet aangaat
met zijn ondertussen in Frankrijk terug-
getrokken landgenoot Ton Lemaire, die

Oikos 29 - lente 2004

35



36

onder meer in Met open zinnen (Lemai-
re, 2002) onze verhouding tot het vroe-
gere en hedendaagse landschap analy-
seert. Met Lemaire deelt De Geus een
zekere antistedelijkheid, die me als eco-
logist en stedeling zwaar op de maag
ligt. Ronduit storend is De Geus’ bijna
nostalgisch antistedelijk pleidooi waar-
bij duurzame steden maximum 100.000
inwoners zouden kunnen tellen. Het is
een idee dat haaks staat op een stede-
lijk én op een groen denken. Als we
duurzaamheid willen verkrijgen, dan
heeft dat ook alles te maken met duur-
zaam omgaan met de ruimte en densi-
teit of met de vergroting van de dicht-
heid van ons ruimtegebruik. Wat
betekent: meer en niet minder stad en
het duurzaam maken van onze steden
(meer stedelijkheid, dus andere steden).
Het onlangs verschenen Vlaamse Wit-
boek Stedenbeleid (De eeuw van de stad.
Ower stadsrepublicken enrastersteden: De
Rynck, e.a., 2003) hanteert gelukkig
wél een stedelijke invalshoek op duur-
zame ontwikkeling.

In hoofdstuk 6 bouwt De Geus opnieuw
verder op zijn vorige boek over utopisch
denken, deze keer gericht op duurzaam-
heidsvisies. Hier geeft hij voorzetten
voor sociaal leren inzake duurzaamheid.
Cruciaal is dat hij zich afzet tegen ge-
moraliseer en gepreek maar pleit voor
een vrije educatie, eerder bottom-up
dan top-down, om de reflexiviteit van
mensen te vergroten. In het verlengde
van pleidooien van André Gorz stelt hij
de vraag of we kiezen voor een bureau-
cratische aanpak met steeds meer regels
om de toenemende milieuproblemen
de baas te kunnen, of voor een meer
eenvoudige én meer duurzame levens-
stijl? Die vraag komt in het derde deel
aan bod. In hoofdstuk 7 pleit De Geus
voor de noodzaak om het consumen-
tengedrag te sturen.

Andere levensstijlen, consumptie en
matigheid

De milieubeweging (en bij uitbreiding
ook de groene partijen) zijn de afgelo-
pen decennia minder radicaal gewor-
den en mee deel gaan uitmaken van het
beleidsproces in de liberale democra-
tieén. Er is sprake van een zekere pacifi-
cering van het milieuprobleem in het
kader van een ‘ecologische moderni-
sering’. Daarbij kiest men sterk voor
technologische oplossingen. De con-
sumptiecultuur en de levensstijl die wes-
terlingen ontwikkelden, blijft meestal

buiten het beleidsveld.

Net die levensstijlen, die tot de huidi-
ge overconsumptie leiden, wil De Geus
in het debat brengen. Dat vereist een
culturele vernieuwing en een debat dat
zoekt naar ‘grenzen’: niet om ze te ver-
leggen, maar om de ontwikkeling van
consumptie en van onze samenleving
daarbinnen te situeren. De Geus bekri-
tiseert de “aan groei verslaafde wel-
vaartsstaat”, waarbinnen we een cultuur
van tevredenheid koesteren, zoals
Galbraith schreef. Hij onderzoekt hoe
we in een liberale democratie tot ver-
antwoorde grenzen kunnen komen aan
de persoonlijke vrijheid van handelen
en consumeren. Daarvoor grijpt hij te-
rug naar het ‘harm principle’ van Mill:
wanneer er een risico bestaat dat indi-
vidueel handelen leidt tot schade ten
aanzien van andere individuen of ten
aanzien van de gemeenschap, dan wordt
de vrijheid van handelen onderworpen
aan morele of wettelijke regels. Dit kan
een hefboom vormen voor een kriti-
sche evaluatie van (over)consumptie.

Toch is dit maar een beperkte opstap
naar wat De Geus een ‘ecologische cul-
tuur’ noemt. Geheel tegen het populis-
me van vandaag in (u vraagt, politici
draaien), stelt hij dat overheden niet



alleen het recht, maar ook de plicht
hebben om een aantal ‘opofferingen’ te
vragen van hedendaagse consumenten
om belangen van anderen en van vol-
gende generaties veilig te stellen. Con-
sumptiegedrag sturen vereist evenwel
ook beleidsinstrumenten. Hier blijft De
Geus echter erg voorzichtig met zijn plei-
dooi voor ecoboni en ecotaksen.

Om consumptie en levensstijlen te kun-
nen beinvloeden of bijsturen, is het na-
tuurlijk essentieel om het belang van
consumptie in onze hedendaagse samen-
leving correct in te schatten. De analy-
se van onze materialistische levensstijl
volgt in hoofdstuk 8. De Geus gaat te-
rug naar klassieke denkers als Hobbes
en Locke, De Tocqueville en Hannah
Arendt. Merkwaardig is hier wel dat hij
de analyse van Hans Achterhuis over
de opkomst van ons schaarstedenken
(Het rijk van de schaarste) terzijde laat.
Vanuit de klassiekers komt De Geus tot
de moderne analyses die de teken- en
symboolwaarde van consumptie be-
klemtonen, waaronder Mary Douglas.
Zij leren hoe de symboolwaarde en de
democratisering van consumptiegoede-
ren aan belang winnen. Ze leiden ertoe
dat wat we gisteren nog als luxe be-
schouwden vandaag als een absolute
noodzaak aanzien (bijvoorbeeld een
auto, een gsm, een computer, een city-
trip...). Mensen typeren hun levensstijl
vaak als hedonistisch, maar geven he-
donisme een nieuwe, eenzijdige invul-
ling: meer is per definitie beter. Zo evo-
lueerden we van een ethiek die grenzen
aanvaardde en vormen van zelfbeper-
king kende, naar een ongelimiteerd
materialisme, waarbij het onderscheid
tussen noden en luxeverlangens haast
volledig is verdwenen.

Om van die cultuur tot een cultuur van
matigheid en zelfbeperking te komen,
is geen evidentie. Om te beginnen wor-

stelen we al met woorden. Hoe vertaal
je de Engelse term ‘suffiency’? In mijn
eigen boek had ik het over ‘zelfbeper-
king’ (Geldof, 2002). Gekoppeld aan
tijd klinkt ‘onthaasting’ al veel positie-
ver (zie Geldof, 2001). Anderen spre-
ken over matigheid, versoberen. Hoe we
het ook noemen, het klinkt telkens als
vloeken voor het altaar van de con-
sumptie. Afthankelijk van de formule-
ring verschilt de invalshoek en accep-
tatie. Soberheid en ascese is niet echt
wervend in een tijd van overconsump-
tie. Meer tijd om te genieten door te
kiezen voor kwaliteit in plaats van
kwantiteit spreekt al meer mensen aan.
Het gaat immers niet om een inlevering-
discours, maar laat ruimte voor genie-
ten, voor het goede leven. De kritiek
op overconsumptie wil immers laten
zien dat ‘meer’ niet langer ‘beter’ is.

Ook De Geus zoekt hiervoor naar basis-
begrippen. Levenskwaliteit is dan ook
een van de sleutelwoorden. Minder
consumeren, maar beter leven is een
eerste basiselement. Een tweede sleutel-
woord is ‘restrained luxury’, waarbij het
bewustzijn van grenzen juist kan leiden
tot een bewustere consumptie en een
bewuster genieten. Dat kan leiden tot
een zekere ‘artistieke versobering’, ver-
wijzend naar een levensstijl die sober-
der is, maar waar de essentie van dingen
meer tot zijn recht komt. Andere sleu-
telbegrippen zijn ‘pleasant frugality’,
waarbij genieten van de goede dingen
van het leven centraal staat en ‘ecologi-
cal hedonism’. Ten slotte beklemtoont
De Geus het belang van ruimte voor een
diversiteit aan levensstijlen en gebruikt
hij het gekende beeld van de ecologi-
sche voetafdruk als referentiepunt voor
(over)consumptie.

Toch kunnen we niet om de vaststel-

ling heen dat het debat over minder
consumeren en ‘sufficiency’, zeg maar een

Oikos 29 - lente 2004




38

norm van voldoende of genoeg, tot nu
toe onvoldoende weerklank krijgt in de
westerse samenleving. Technologische
oplossingen voor milieuproblemen zijn
beleidsmatig eenvoudiger dan een de-
bat over levensstijlen. Bovendien blijft
het groeidenken dominant. Een plei-
dooi voor consuminderen staat daar
haaks op. Volgens De Geus leidt ook
meer individualisering tot meer con-
sumptie. De pleidooien voor minder
consumptie blijven dus een tegen-
stroom, waar hij op het eind van het
boek een aantal voorbeelden van geeft.
De Geus besluit dan ook dat het ter dis-
cussie stellen van levensstijlen in de
volgende decennia een van de grootste
uitdagingen wordt op de politieke agen-
da, waarbij we nieuwe beleidsmaatre-
gelen zullen moeten vinden om dit in-
stitutioneel te vertalen.

Tot besluit: overconsumptie vraagt
een maatschappelijk debat

Samengevat heeft Marius De Geus een
boeiend, maar wat ongelijk samenge-
steld boek afgeleverd. Het is een van
de zeldzamere werken over minder con-
sumeren. Omwille van het ruimere ka-
der meer dan lezenswaard. Tegelijk blijf
je als lezer met vragen zitten over be-
leidsimplicaties, iets waar een recente
studie van de Fabian Society wel expli-
ciet op ingaat (Levett e.a. 2003 (deze
studie komt in één van de volgende
Oikos-nummers aan bod)).

Tegelijk stelt iedere analyse van con-
sumptie en levensstijlen de vraag naar
de grenzen tussen een maatschappelijk
debat en politieke verantwoordelijk-
heid. Politiek zoals we die vandaag ken-
nen, kan bepaalde consumptiestijlen
aanmoedigen, andere ontmoedigen,
maar kan ze in een vrije markt nooit
volledig sturen. Dat is misschien maar
best ook. De behoefte aan een duurza-

me consumptie-ethiek groeit evenwel,
willen we duurzaamheid niet aan de
markt overlaten.

Maar ook voorzichtige sturingsmaatre-
gelen (denk aan ecoboni) stuiten al snel
op zware weerstand, niet alleen van ge-
organiseerde lobbygroepen, maar ook
van individuele consumenten. Veran-
dering roept weerstand op en wordt snel
als betutteling ervaren. De keuze voor
culturele veranderingsprocessen is daar-
om inherent ook een keuze voor subpo-
litiek, eerder dan voor politieke maat-
regelen. Van autodelen tot slowfood,
van mensen die ouderschapsverlof of
tijdskrediet opnemen tot diegenen die
kiezen voor betere producten in plaats
van meer producten: het debat over
duurzaamheid en anders consumeren
speelt zich in de eerste plaats af in de
civil society, met de politieke wereld als
diegene die voorzichtige prikkels geeft.
Tegelijk moeten die prikkels krachtig
genoeg zijn, zodat duurzaam consume-
ren geen marginaal fenomeen blijft of
voorbehouden aan specifieke groepen.
Want duurzame levenskwaliteit is een
recht voor iedereen.

Meer lezen over minder consumeren
en onthaasting?

e De Geus, Marius, Ecologische utopie-
én. Ecotopia’s en het milieudebat, Ulit-
geverij Van Arkel, Utrecht, 1996,
271 p.

e De Geus, Marius, ‘Naar een andere
milieuconsumptie’, in Oikos, 2003,
nr. 24, 72-83.

e De Geus, Marius, The End of Over-
consumption. Towards a Lifestyle of
Moderation and Self-restraint, Inter-
national Books, Utrecht, 2003, 222

p.
® De Rynck, Filip, e.a. (red.), De eeuw
van de stad. Ower stadsrepublieken en
rastersteden. Witboek, Die Keure,



Brugge, 2003, 238 p.

Geldof, Dirk, Onthaasting. Op zoek
naar tijd in een risicomaatschappij,
Houtekiet/De Prom, Antwerpen/
Baarn, 2001, 200 p.

Geldof, Dirk, (29¢herwerkte druk),
Niet meer maar beter. Over zelfbeper-
king in de risicomaatschappij, Acco,
Leuven, 2002, 223 p.

Lemaire, Ton, Met open zinnen. Na-
tuur, landschap, aarde, Ambo, Am-
sterdam, 2002, 359p.

Levett, Roger, with lan Christie,
Michael Jacobs & Riki Therivel, A
Better Choice of Choice. Quality of
Life, Consumption and Economic
Growth’, Fabian Society, London,
2003, 86p.

[Bio]

Dirk Geldof (1965) is doctor in de Politieke en Sociale Wetenschappen. Hij
publiceerde eerder over zelfbeperking en onthaasting in de risicomaatschappij.
Hij werkt als studiemedewerker op de Cel Beleid van Groen!

Oikos 29 - lente 2004

39




