
53

Oikos 32 – winter 2005

logische theorieën populariseert en

gebruikt als kritiek op de negatieve

gevolgen van groeiende keuze-

mogelijkheden. Tegelijk blijft hij sterk

op psychologisch vlak steken: zijn boek

eindigt met ‘tips’ om met de groeiende

keuzevrijheid om te gaan, inclusief het

‘oefenen van dankbaarheid’. Wat

ontbreekt is een meer structurele kritiek

op de kapitalistische groeidynamiek of

op marketingtechnieken die er allebei

op gericht zijn steeds nieuwe schaarste

te creëren. De link met de nefaste

ecologische gevolgen van een groeiende

consumptie en keuze blijft op de

achtergrond. Het boek biedt bijgevolg

wél bruikbare inzichten voor een

kritiek die aansluit op alledaagse

gevoelens of frustratie van mensen in

de supermarkt of op andere con-

sumptieplekken, maar vraagt om meer

structurele antwoorden. Het beperken

van een te grote ecologische

voetafdruk, die de leefbaarheid voor

onze kinderen en kleinkinderen in het

gedrang brengt, vereist immers een

evenwicht tussen persoonlijke keuzes

en maatschappelijke kaders. Zonder

politieke keuzes en politieke kaders die

mensen ondersteunen bij persoonlijke

keuzes dreigt immers een te persoonlijk

verhaal, dat wel tot individuele

verandering kan leiden, maar daarom

nog niet tot maatschappelijke ver-

andering.

Dirk Geldof

Habermas en Derrida over 9/11

Giovanna Borradori, Jürgen

Habermas & Jacques Derrida.

Filosofie in een tijd van terreur.

Gesprekken met Giovanna Borradori,

Klement/Pelckmans, Kampen/

Kapellen, 2004, 238p.

Op de ochtend van elf september 2001

volgt Giovanna Borradori, professor

Europese filosofie aan het Vassar

College in de staat New York, op

televisie hoe vijftig blokken verder

‘downtown’ van haar appartement in

Manhattan de torens van het World

Trade Center instorten. Ze is afgesloten

van haar kinderen, op school aan de

andere kant van de stad, en van haar

man, die als journalist op de plaats van

de aanslag moet rennen voor zijn leven.

Toch ontstaat al op dat onzekere

moment haar idee voor een dubbel-

interview met Jürgen Habermas en

Jacques Derrida, die toevallig enkele

weken later en onafhankelijk van elkaar

een bezoek hebben gepland aan de stad

New York.

Het bezoek van beide filosofen kan

doorgaan en in de twee aparte

interviews die zij aan Borradori toestaan,

geven zij nog kort na de feiten hun al

erg scherpe analyse. Het boek dat

hieruit resulteerde, is ondertussen een

wereldwijde filosofische bestseller,

vertaald in meer dan tien talen. Het

succes ervan is wellicht mee te verklaren

doordat het niet alleen de weergave van

beide gesprekken bevat, maar ook een

uitvoerige situering en analyse ervan

door Borradori zelf. Hierdoor slaagt zij

[Bio]

Dirk Geldof is socioloog, studiemedewerker van Groen! en redactielid van Oikos.



54

erin om de niet altijd even gemakkelijke

ideeën van beide toonaangevende

intellectuelen ook voor een breder

publiek toegankelijk te maken.

Op het eerste gezicht is het een

merkwaardige combinatie: Habermas,

de socioloog-filosoof uit de kritische

traditie van de Frankfurter Schule, en

Derrida, de onlangs overleden grond-

legger van het deconstructivisme.

Beiden boegbeelden van twee totaal

verschillende filosofische tradities. In

de jaren tachtig stonden ze nog

tegenover elkaar als protagonisten in

het vaak geëxalteerde debat tussen

‘rationalistische’ modernisten en

‘relativistische’ postmodernisten. Hun

stijl in dit boek belichaamt nog steeds

die verschillende tradities: Habermas’

dialoog is compact, spartaans en erg

lucide; die van Derrida vormt een ‘veel

langer en kronkelig pad dat geheel

onverwacht nu eens uitzicht biedt op

een weids landschap, dan weer de blik

richt op een smal ravijn, waarvan

sommige zo diep zijn dat de bodem

onzichtbaar blijft’. (p. 10) Het is dan

ook erg interessant om te zien hoe

ondanks die verschillen beiden het toch

vaak eens zijn, en vooral om te merken

hoe beiden in hun denken bewogen

worden door een onvoorwaardelijk

verlangen naar meer kosmopolitische

rechtvaardigheid.

In hun reactie op het oorlogsdiscours

van de Verenigde Staten waarschuwen

beiden voor overhaaste simplificaties en

polarisaties. De aanslagen van elf

september hebben voor hen immers

maar een beperkt ‘politiek’ karakter.

Aangezien Al Qaeda geen haalbare

politieke doelstellingen heeft en géén

visie op een mogelijk andere toekomst,

hebben we hier in eerste instantie te

maken met een crimineel netwerk en

niet met een oorlogsvijand. Een

overdreven reactie tegen dit soort

criminelen kan volgens Habermas de

legitimiteit van de eigen staat aantasten:

op binnenlands vlak omwille van de

militarisering en de ondermijning van

de rechtsstaat en op buitenlands vlak

door het gebruik van overmatig en

ineffectief geweld.

Gevraagd naar de mogelijke oorzaken

van de aanslagen, wijzen beiden op de

voedingsbodem waarin excessief geweld

kan ontstaan. Habermas benadrukt de

ontreddering die een te snelle mo-

dernisering kan hebben op meer

traditionele samenlevingen: ‘De

westerse wereld in haar geheel dient als

zondebok voor de eigen, hoogst reële

verlieservaringen, waaronder deze uit

haar culturele tradities losgerukte

bevolking, in de loop van zich in

ijltempo voltrekkende moderniserings-

processen, gebukt gaat.’ (p. 51) Dit

betekent echter geenszins dat het hier

gaat over een conflict tussen culturele

tradities, de ‘clash of civilizations’

(Huntington).

Habermas benadrukt herhaaldelijk de

socio-economische oorzaken van deze

ontreddering. Fundamentalisme is voor

hem een typisch modern fenomeen dat

ontstaat wanneer (onvermijdelijke)

processen van detraditionalisering niet

gepaard kunnen gaan met de hoop op

een nieuwe en betere toekomst. Alleen

door de schrijnende ongelijkheid van

de welvaart en van de reële levens-

kansen in de wereld aan te pakken, zal

de voedingsbodem voor het funda-

mentalisme verdwijnen. De westerse

retoriek over het uitdragen van

mensenrechten blijft hol als zij louter

een dekmantel blijft voor het openen

van nieuwe markten.

Derrida van zijn kant wijst op een drietal

meer politieke manieren waarop het

Westen, in wat hij een ‘auto-immunitair

proces’ noemt, zelf de oorzaak is van het

eigen onheil: groeperingen als Al Qaeda

bestaan uit mensen die in de Koude

Oorlog zelf door het westen zijn



55

Oikos 32 – winter 2005

opgeleid; in diezelfde Koude Oorlog

zijn er massavernietigingswapens

ontwikkeld van biologische, chemische

en nucleaire aard, waarvan we de

proliferatie nu niet meer kunnen

controleren; het unilaterale en

repressieve optreden van de Verenigde

Staten na de aanslagen ten slotte voedt

het terrorisme en het fundamentalisme,

eerder dan het te bestrijden.

Een structurele aanpak van de socio-

economische en politieke problemen

waar we mee worstelen, vereist voor

beide denkers de overgang naar een

meer kosmopolitische wereldorde, met

een afdwingbaar internationaal recht en

respect voor de mensenrechten. Voor

Habermas, de filosoof van het

communicatieve handelen, betekent

zo’n wereldorde onder meer het tot stand

brengen van communicatieprocessen

tussen mensen en tussen culturen,

waarbij vormen van wederzijdse

erkenning tot stand kunnen komen.

Voorwaarde hiervoor is de ‘tolerantie’

die mensen moeten opbrengen ten

aanzien van mensen met andere

levensvisies en andere religieuze

overtuigingen. Dit betekent dat religies

afstand moeten nemen van elke

politieke exclusiviteitsaanspraak.

Zonder het geloof in de eigen

overtuigingen te moeten opgeven,

moeten zij zich schikken naar de niet-

exclusieve positie die ze innemen

‘binnen het door profane weten-

schappelijke kennis begrensde en met

andere religies gedeelde universum van

het discours’ (p. 50).

Hoewel Habermas ontkent dat dit in

zijn invulling ervan het geval is, noemt

Derrida het begrip van ‘tolerantie’ te

religieus en te paternalistisch in origine

om bruikbaar te zijn voor de kos-

mopolitische orde. ‘Tolerantie’ be-

tekent te veel een gastvrijheid onder

voorwaarden, en met name onder de

voorwaarden die ik zelf aan de ander

opleg. Hiertegenover plaatst Derrida

zijn notie van de ‘onvoorwaardelijke

gastvrijheid’ (hospitalité), waarbij de

mens openstaat voor de ander in zijn

radicale alteriteit, die komt als

‘visitatie’, eerder dan op ‘invitatie’

(p.161). Met zijn theorie over de

onvoorwaardelijke gastvrijheid, die hij

in de laatste jaren van zijn leven heeft

ontwikkeld, lijkt Derrida te willen

wijzen op het bodemloze fundament

van een asymmetrische ‘zuivere ethiek’,

die voorafgaat of voorbijgaat aan elke

wet, elke plicht, elke schuld. In de

gedachte van de ‘démocratie à venir’

formuleert hij een utopische projectie

van een wereld voorbij het kosmo-

politisme en voorbij de staat, van een

burgerschap als ‘samenleven’. Deze

utopische en onmogelijke projectie van

een onvoorwaardelijke gastvrijheid, is

tegelijkertijd echter de mogelijkheids-

voorwaarde voor elke voorwaardelijke

en symmetrische gastvrijheid zoals die

in de wet kan worden ingeschreven.

Om een te korte schets af te ronden van

twee aan ideeën erg rijke gesprekken,

wil ik nog wijzen op de prominente rol

die zowel Habermas als Derrida

weggelegd zien voor Europa. Volgens

Habermas moet de wereld de overgang

maken van de klassieke internationale

orde van machtsevenwichten, waarin in

een hobbesiaanse natuurtoestand het

recht van de sterkste geldt, naar een

nieuwe, kantiaanse orde, gebaseerd op

kosmopolitisch recht en meer

universele rechtvaardigheid. In een

voorafspiegeling van een analyse van

Robert Kagan (Of Paradise and Power)

stelt Habermas dat de impuls voor die

overgang van Hobbes naar Kant niet uit

de unilateraal ingestelde Verenigde

Staten, maar uit het zichzelf uni-

ficerende Europa zal moeten komen.

Derrida van zijn kant wijst erop dat de

oorlog tegen het terrorisme al te zeer de

vorm aanneemt van een polarisering



56

tussen groepen met sterke religieuze

identificaties, met aan de ene kant het

extreme islamisme, en aan de andere

kant de Verenigde Staten, die de

verantwoording van haar beleid meer

en meer doorspekt met christelijke

referenties. De link die Derrida legt

tussen het buitenlandse beleid van de

Verenigde Staten en het religieuze

karakter van een politieke cultuur, die

de meer seculiere en verlichte aspecten

van haar oorspronkelijke constitutie

marginaliseert, is een interessante, maar

verontrustende gedachte. De unieke

positie van Europa ligt volgens Derrida

nu hierin dat het omwille van zijn eigen

ervaring met de Verlichting gekenmerkt

wordt door een meer geavanceerde, niet-

theologische politieke cultuur. Jammer

genoeg is in de drie jaar die inmiddels

verstreken zijn sinds de interviews, ook

het pessimisme van zowel Habermas als

Derrida over het vermogen en de

bereidheid van Europa om de unieke

rol die haar toekomt in de wereld ook

daadwerkelijk op te nemen, niet

ongegrond gebleken.

Stefan Rummens

[Bio]

Stefan Rummens is als postdoctoraal onderzoeker verbonden aan het Instituut

voor Wijsbegeerte van de KU Leuven.

Voedsel voor 9 miljard mensen

Voedsel voor 9 miljard mensen.

Perspectieven op landbouw en

wereldvoedselvoorziening, Leuven:

LannooCampus, 2004, 191 p.

Dit boek is bijeengeschreven door

dertien professoren en docenten van de

landbouwfaculteit van de KU Leuven,

elk vanuit haar of zijn discipline. Maar

het is een monseigneur die aan de

grondslag ligt. Op een goede dag stelde

Roger Vangheluwe, bisschop van Brugge

zich de vraag: “Zijn er geen oplossingen

voor de tientallen miljoenen mensen1

die voortdurend ondervoed zijn, en

waarvan er velen zullen sterven van de

honger?” Hij stapte naar de professoren

en ze spraken af om een overzicht te

maken van alle problemen die met het

wereldvoedselvraagstuk samenhangen

en objectieve informatie te verschaffen

aan mensen die over de voedselkwestie

verder willen nadenken. Dat is voorwaar

zeer ambitieus, om niet te zeggen

onhaalbaar. In Heverlee weten ze dat

ook wel, de decaan benadrukt dan ook

in zijn voorwoord dat het boek niet alle

problemen behandelt.

De auteurs hebben een interessante en

leesbare tekst afgeleverd. Maar het zijn

zowat allemaal landbouwweten-

schappers, verbonden aan éénzelfde

faculteit. Wie het boek leest moet dat

goed voor ogen houden en zich afvragen

hoe andere disciplines en andere

geledingen van de maatschappij tegen

dit thema aankijken. Politici bij-

voorbeeld, bedrijven, vakbonden of

organisaties voor ontwikkelingssamen-

werking. Het is aan de lezer om

bijkomende bronnen van informatie te

zoeken.


