logische theorieén populariseert en
gebruikt als kritiek op de negatieve
gevolgen van groeiende keuze-
mogelijkheden. Tegelijk blijft hij sterk
op psychologisch vlak steken: zijn boek
eindigt met ‘tips’ om met de groeiende
keuzevrijheid om te gaan, inclusief het
‘oefenen van dankbaarheid’. Wat
ontbreekt is een meer structurele kritiek
op de kapitalistische groeidynamiek of
op marketingtechnieken die er allebei
op gericht zijn steeds nieuwe schaarste
te creéren. De link met de nefaste
ecologische gevolgen van een groeiende
consumptie en keuze blijft op de
achtergrond. Het boek biedt bijgevolg
wél bruikbare inzichten voor een
kritiek die aansluit op alledaagse
gevoelens of frustratie van mensen in

[Bio]

de supermarkt of op andere con-
sumptieplekken, maar vraagt om meer
structurele antwoorden. Het beperken
van een te grote ecologische
voetafdruk, die de leefbaarheid voor
onze kinderen en kleinkinderen in het
gedrang brengt, vereist immers een
evenwicht tussen persoonlijke keuzes
en maatschappelijke kaders. Zonder
politieke keuzes en politieke kaders die
mensen ondersteunen bij persoonlijke
keuzes dreigt immers een te persoonlijk
verhaal, dat wel tot individuele
verandering kan leiden, maar daarom
nog niet tot maatschappelijke ver-
andering.

Dirk Geldof

Dirk Geldof is socioloog, studiemedewerker van Groen! en redactielid van Oikos.

Habermas en Derrida over 9/11

Giovanna Borradori, Jiirgen
Habermas & Jacques Derrida.
Filosofie in een tijd van terreur.
Gesprekken met Giovanna Borradori,
Klement/Pelckmans, Kampen/
Kapellen, 2004, 238p.

Op de ochtend van elf september 2001
volgt Giovanna Borradori, professor
Europese filosofie aan het Vassar
College in de staat New York, op
televisie hoe vijftig blokken verder
‘downtown’ van haar appartement in
Manhattan de torens van het World
Trade Center instorten. Ze is afgesloten
van haar kinderen, op school aan de
andere kant van de stad, en van haar
man, die als journalist op de plaats van

de aanslag moet rennen voor zijn leven.
Toch ontstaat al op dat onzekere
moment haar idee voor een dubbel-
interview met Jiirgen Habermas en
Jacques Derrida, die toevallig enkele
weken later en onathankelijk van elkaar
een bezoek hebben gepland aan de stad
New York.

Het bezoek van beide filosofen kan
doorgaan en in de twee aparte
interviews die zij aan Borradori toestaan,
geven zij nog kort na de feiten hun al
erg scherpe analyse. Het boek dat
hieruit resulteerde, is ondertussen een
wereldwijde filosofische bestseller,
vertaald in meer dan tien talen. Het
succes ervan is wellicht mee te verklaren
doordat het niet alleen de weergave van
beide gesprekken bevat, maar ook een
uitvoerige situering en analyse ervan
door Borradori zelf. Hierdoor slaagt zij

Oikos 32 — winter 2005

53



54

erin om de niet altijd even gemakkelijke
ideeén van beide toonaangevende
intellectuelen ook voor een breder
publiek toegankelijk te maken.

Op het eerste gezicht is het een
merkwaardige combinatie: Habermas,
de socioloog-filosoof uit de kritische
traditie van de Frankfurter Schule, en
Derrida, de onlangs overleden grond-
legger van het deconstructivisme.
Beiden boegbeelden van twee totaal
verschillende filosofische tradities. In
de jaren tachtig stonden ze nog
tegenover elkaar als protagonisten in
het vaak geéxalteerde debat tussen
‘rationalistische’ modernisten en
‘relativistische’ postmodernisten. Hun
stijl in dit boek belichaamt nog steeds
die verschillende tradities: Habermas’
dialoog is compact, spartaans en erg
lucide; die van Derrida vormt een ‘veel
langer en kronkelig pad dat geheel
onverwacht nu eens uitzicht biedt op
een weids landschap, dan weer de blik
richt op een smal ravijn, waarvan
sommige zo diep zijn dat de bodem
onzichtbaar blijft’. (p. 10) Het is dan
ook erg interessant om te zien hoe
ondanks die verschillen beiden het toch
vaak eens zijn, en vooral om te merken
hoe beiden in hun denken bewogen
worden door een onvoorwaardelijk
verlangen naar meer kosmopolitische
rechtvaardigheid.

In hun reactie op het oorlogsdiscours
van de Verenigde Staten waarschuwen
beiden voor overhaaste simplificaties en
polarisaties. De aanslagen van elf
september hebben voor hen immers
maar een beperkt ‘politiek’ karakter.
Aangezien Al Qaeda geen haalbare
politieke doelstellingen heeft en géén
visie op een mogelijk andere toekomst,
hebben we hier in eerste instantie te
maken met een crimineel netwerk en
niet met een oorlogsvijand. Een
overdreven reactie tegen dit soort
criminelen kan volgens Habermas de

legitimiteit van de eigen staat aantasten:
op binnenlands vlak omwille van de
militarisering en de ondermijning van
de rechtsstaat en op buitenlands vlak
door het gebruik van overmatig en
ineffectief geweld.

Gevraagd naar de mogelijke oorzaken
van de aanslagen, wijzen beiden op de
voedingsbodem waarin excessief geweld
kan ontstaan. Habermas benadrukt de
ontreddering die een te snelle mo-
dernisering kan hebben op meer
traditionele samenlevingen: ‘De
westerse wereld in haar geheel dient als
zondebok voor de eigen, hoogst reéle
verlieservaringen, waaronder deze uit
haar culturele tradities losgerukte
bevolking, in de loop van zich in
ijltempo voltrekkende moderniserings-
processen, gebukt gaat.” (p. 51) Dit
betekent echter geenszins dat het hier
gaat over een conflict tussen culturele
tradities, de ‘clash of civilizations’
(Huntington).

Habermas benadrukt herhaaldelijk de
socio-economische oorzaken van deze
ontreddering. Fundamentalisme is voor
hem een typisch modern fenomeen dat
ontstaat wanneer (onvermijdelijke)
processen van detraditionalisering niet
gepaard kunnen gaan met de hoop op
een nieuwe en betere toekomst. Alleen
door de schrijnende ongelijkheid van
de welvaart en van de reéle levens-
kansen in de wereld aan te pakken, zal
de voedingsbodem voor het funda-
mentalisme verdwijnen. De westerse
retoriek over het uitdragen van
mensenrechten blijft hol als zij louter
een dekmantel blijft voor het openen
van nieuwe markten.

Derrida van zijn kant wijst op een drietal
meer politieke manieren waarop het
Westen, in wat hij een ‘auto-immunitair
proces’ noemt, zelf de oorzaak is van het
eigen onheil: groeperingen als Al Qaeda
bestaan uit mensen die in de Koude
Oorlog zelf door het westen zijn



opgeleid; in diezelfde Koude Oorlog
zijn er massavernietigingswapens
ontwikkeld van biologische, chemische
en nucleaire aard, waarvan we de
proliferatie nu niet meer kunnen
controleren; het unilaterale en
repressieve optreden van de Verenigde
Staten na de aanslagen ten slotte voedt
het terrorisme en het fundamentalisme,
eerder dan het te bestrijden.

Een structurele aanpak van de socio-
economische en politieke problemen
waar we mee worstelen, vereist voor
beide denkers de overgang naar een
meer kosmopolitische wereldorde, met
een afdwingbaar internationaal recht en
respect voor de mensenrechten. Voor
Habermas, de filosoof van het
communicatieve handelen, betekent
zo'n wereldorde onder meer het tot stand
brengen van communicatieprocessen
tussen mensen en tussen culturen,
waarbij vormen van wederzijdse
erkenning tot stand kunnen komen.
Voorwaarde hiervoor is de ‘tolerantie’
die mensen moeten opbrengen ten
aanzien van mensen met andere
levensvisies en andere religieuze
overtuigingen. Dit betekent dat religies
afstand moeten nemen van elke
politieke exclusiviteitsaanspraak.
Zonder het geloof in de eigen
overtuigingen te moeten opgeven,
moeten zij zich schikken naar de niet-
exclusieve positie die ze innemen
‘binnen het door profane weten-
schappelijke kennis begrensde en met
andere religies gedeelde universum van
het discours’ (p. 50).

Hoewel Habermas ontkent dat dit in
zijn invulling ervan het geval is, noemt
Derrida het begrip van ‘tolerantie’ te
religieus en te paternalistisch in origine
om bruikbaar te zijn voor de kos-
mopolitische orde. ‘Tolerantie’ be-
tekent te veel een gastvrijheid onder
voorwaarden, en met name onder de
voorwaarden die ik zelf aan de ander

opleg. Hiertegenover plaatst Derrida
zijn notie van de ‘onvoorwaardelijke
gastvrijheid’ (hospitalité), waarbij de
mens openstaat voor de ander in zijn
radicale alteriteit, die komt als
‘visitatie’, eerder dan op ‘invitatie’
(p.161). Met zijn theorie over de
onvoorwaardelijke gastvrijheid, die hij
in de laatste jaren van zijn leven heeft
ontwikkeld, lijkt Derrida te willen
wijzen op het bodemloze fundament
van een asymmetrische ‘zuivere ethiek’,
die voorafgaat of voorbijgaat aan elke

wet, elke plicht, elke schuld. In de
gedachte van de ‘démocratie a venir’
formuleert hij een utopische projectie
van een wereld voorbij het kosmo-
politisme en voorbij de staat, van een
burgerschap als ‘samenleven’. Deze
utopische en onmogelijke projectie van
een onvoorwaardelijke gastvrijheid, is
tegelijkertijd echter de mogelijkheids-
voorwaarde voor elke voorwaardelijke
en symmetrische gastvrijheid zoals die
in de wet kan worden ingeschreven.

Om een te korte schets af te ronden van
twee aan ideeén erg rijke gesprekken,
wil ik nog wijzen op de prominente rol
die zowel Habermas als Derrida
weggelegd zien voor Europa. Volgens
Habermas moet de wereld de overgang
maken van de klassieke internationale
orde van machtsevenwichten, waarin in
een hobbesiaanse natuurtoestand het
recht van de sterkste geldt, naar een
nieuwe, kantiaanse orde, gebaseerd op
kosmopolitisch recht en meer
universele rechtvaardigheid. In een
voorafspiegeling van een analyse van
Robert Kagan (Of Paradise and Power)
stelt Habermas dat de impuls voor die
overgang van Hobbes naar Kant niet uit
de unilateraal ingestelde Verenigde
Staten, maar uit het zichzelf uni-
ficerende Europa zal moeten komen.
Derrida van zijn kant wijst erop dat de
oorlog tegen het terrorisme al te zeer de
vorm aanneemt van een polarisering

Oikos 32 — winter 2005

55



56

tussen groepen met sterke religieuze
identificaties, met aan de ene kant het
extreme islamisme, en aan de andere
kant de Verenigde Staten, die de
verantwoording van haar beleid meer
en meer doorspekt met christelijke
referenties. De link die Derrida legt
tussen het buitenlandse beleid van de
Verenigde Staten en het religieuze
karakter van een politieke cultuur, die
de meer seculiere en verlichte aspecten
van haar oorspronkelijke constitutie
marginaliseert, is een interessante, maar
verontrustende gedachte. De unieke
positie van Europa ligt volgens Derrida

[Bio]

nu hierin dat het omwille van zijn eigen
ervaring met de Verlichting gekenmerkt
wordt door een meer geavanceerde, niet-
theologische politieke cultuur. Jammer
genoeg is in de drie jaar die inmiddels
verstreken zijn sinds de interviews, ook
het pessimisme van zowel Habermas als
Derrida over het vermogen en de
bereidheid van Europa om de unieke
rol die haar toekomt in de wereld ook
daadwerkelijk op te nemen, niet
ongegrond gebleken.

Stefan Rummens

Stefan Rummens is als postdoctoraal onderzoeker verbonden aan het Instituut

voor Wijsbegeerte van de KU Leuven.

Voedsel voor 9 miljard mensen

Voedsel voor 9 miljard mensen.
Perspectieven op landbouw en
wereldvoedselvoorziening, Leuven:
LannooCampus, 2004, 191 p.

Dit boek is bijeengeschreven door
dertien professoren en docenten van de
landbouwfaculteit van de KU Leuven,
elk vanuit haar of zijn discipline. Maar
het is een monseigneur die aan de
grondslag ligt. Op een goede dag stelde
Roger Vangheluwe, bisschop van Brugge
zich de vraag: “Zijn er geen oplossingen
voor de tientallen miljoenen mensen1
die voortdurend ondervoed zijn, en
waarvan er velen zullen sterven van de
honger?” Hij stapte naar de professoren
en ze spraken af om een overzicht te
maken van alle problemen die met het
wereldvoedselvraagstuk samenhangen

en objectieve informatie te verschaffen
aan mensen die over de voedselkwestie
verder willen nadenken. Dat is voorwaar
zeer ambitieus, om niet te zeggen
onhaalbaar. In Heverlee weten ze dat
ook wel, de decaan benadrukt dan ook
in zijn voorwoord dat het boek niet alle
problemen behandelt.

De auteurs hebben een interessante en
leesbare tekst afgeleverd. Maar het zijn
zowat allemaal landbouwweten-
schappers, verbonden aan éénzelfde
faculteit. Wie het boek leest moet dat
goed voor ogen houden en zich afvragen
hoe andere disciplines en andere
geledingen van de maatschappij tegen
dit thema aankijken. Politici bij-
voorbeeld, bedrijven, vakbonden of
organisaties voor ontwikkelingssamen-
werking. Het is aan de lezer om
bijkomende bronnen van informatie te
zoeken.



