__Edito

Dat kwetsbare dier
mens

De discussie over euthanasie en hulp bij zelfdoding, is opnieuw in de actualiteit.
Wat daarbij opvalt is de herhaling van steeds dezelfde argumenten — zonder echt
dieper te graven — waarbij dan waarden als menselijke waardigheid en autonomie
in het geding lijken te zijn. Daarbij wordt het verband tussen beide al te gemak-
kelijk als vanzelfsprekend verondersteld. Een kritisch zicht daarop vraagt evenwel
om een meer diepgaande blik in de spiegel van onze moderne cultuur en haar
vooronderstellingen. En wat mij daarbij in het bijzonder interesseert is het inhe-
rent verband tussen de wijze waarop wij vandaag met het levenseinde omgaan en
de ecologische crisis waarin wij verkeren. Wij hebben vaak geen vrede met de
wijze waarop een leven tot zijn einde komt. En anderzijds leven wij op een manier
die het menselijk leven en grote delen van het andere natuurlijke leven bedreigt,
‘naar het leven staat’. Wat heeft de manier waarop de euthanasiediscussie gevoerd
wordt te maken met ecologie? Veel denk ik.

Daarom lijkt het mij goed om te vertrekken van het fundamentele gegeven van de
menselijke natuur zelf: de bijzondere manier waarop de mens natuur is, een natuur
met zelfbewustzijn. Dat het menselijke zelfbegrip dikwijls gekenmerkt wordt door
een dualisme van lichaam en geest gaat daarop terug. De menselijke geest met
zijn zelfbewustzijn komt wel voort uit het evolutionaire proces van de natuur. Maar
daardoor kan de mens ook afstand nemen van zijn natuurlijke oorsprong, er bewust
op terugkijken. Een vorm van innerlijke verdeeldheid is dan de prijs die we betalen
voor ons zelfbewustzijn: omdat we weten dat we niet met ons lijf identiek zijn, zien
we onszelf als een samenstel van lichaam en geest/ziel. Zonder zelfbewustzijn zou
onze werkelijkheid niet dat dubbele gezicht vertonen; dan zouden we dieren zijn
zoals andere dieren. Daarbij is het besef van de eigen sterfelijkheid wellicht de meest
dramatische consequentie van het zelfbewustzijn. In Met open zinnen noemt Ton
Lemaire de mens daarom een ‘tragisch dier’: het bewustzijn van onze vergankelijk-
heid ‘begeleidt ons hele leven als een schaduw; het is de prijs die de menselijke soort
moet betalen voor haar intelligentie en zelfbewustzijn.” (p. 278) Als mensen staan
we hoe dan ook voor de opdracht om rond te komen met onze eigen natuur, met ons
lijf, met ons ziek en oud worden, met ons sterven; om dus de kwetsbaarheid van het
leven te leren aanvaarden. Dat betekent leren leven met de eigen gespletenheid,
met het samengaan van betekenis én verlies.

Het is nu mijn stellige overtuiging dat wij de huidige ecologische crisis nooit te
boven zullen komen wanneer we ons geen radicaal rekenschap geven van de eigen
natuurlijkheid. En daarvoor moeten we afrekenen met de dominantie van het
moderne mensbeeld dat lichaam en geest scheidt, en vervolgens de mens identi-



ficeert met zijn geestelijke vermogens. De rationele mens komt dan tegenover de
natuur — waartoe ook zijn lijf behoort — te staan. Die verschijnt als een loutere gege-
venheid gekenmerkt door wisselvalligheid en onbetrouwbaarheid, en als zodanig
niet aanvaardbaar als kader voor een goed menselijk leven. Zij dient dan ook met
alle middelen (en geweld!) bedwongen en gecontroleerd te worden. De mateloos-
heid van de menselijke impact op het natuurlijk gebeuren — of het nu om indu-
striéle expansie, steeds verder gaand medisch ingrijpen of extreme beveiliging en
bewapening gaat — vindt hier een belangrijke grond. In een streven om als werke-
lijk autonome subjecten te kunnen leven proberen wij onze van nature gegeven
bestaansvoorwaarden te boven te komen, hen tussen haakjes te zetten, zo mogelijk
te vergeten. Het is dan ook niet verwonderlijk dat het moderne leven door de ont-
kenning van onze wezenlijke eindigheid en athankelijkheid vol paradoxen zit. Hoe
meer controlefreak we zijn, hoe meer het leven ons ontglipt of bedreigd wordt. De
‘oorlog’ tegen het terrorisme is daarvan evenzeer een illustratie als de strijd tegen
veroudering via plastische chirurgie of de euthanasiediscussie.

Het ligt nu niet in mijn bedoeling om een standpunt in te nemen ten aanzien van
de keuzes die mensen vandaag concreet maken rondom het levenseinde. Wel wil
ik bij wijze van vraagstelling stilstaan bij het paradoxale karakter van wat mensen
vandaag soms verlangen. Wanneer de vraag naar waardig sterven betekent dat
men moreel gezien mag verwachten dat het levenseinde met ‘zorg’ begeleidt
wordt, en wanneer dat ook de erkenning inhoudt van een wezenlijke athankelijk-
heid waarbij men uiteindelijk zijn leven uit handen geeft, dan zie ik niet direct
paradoxen. En in dat kader kan levensverkortend handelen deel uitmaken van
de geboden zorg. Een eerste paradox verschijnt bij hardnekkig medisch ingrijpen,
waar sterven dus niet toegelaten wordt; waar sterven niet tot het menselijk leven
mag horen, en dus ten allen prijze zo lang mogelijk uitgesteld moet worden. De
paradox van dit ‘leven zonder sterven’ wordt hoe langer hoe meer erkend.

Moeilijker wordt het wanneer de belangrijke moderne waarde van autonomie als
argument mee in het geding komt. Cruciaal wordt dan hoe die autonomie begre-
pen wordt. Gaat het om een ik dat zichzelf verabsoluteert en autonomie gelijkstelt
met volledige zelfbeschikking? Of gaat het om een ik dat erkent dat zijn autono-
mie maar kan bestaan op basis van een wezenlijke interathankelijkheid? Het kan
er natuurlijk niet om gaan terug te vallen in het vroegere paternalisme, wel dat de
uitoefening van autonomie maar kan bestaan binnen een dialoog met anderen.
Daarom is een vraag om euthanasie die zelfbeschikking als haar hoogste criterium
hanteert paradoxaal, want in de vraag zelf openbaart zich een extreme afhanke-
lijkheid van iemand anders, iemand die wil helpen om te dood te gaan. De para-
dox die m.i. vanuit een ecologisch oogpunt het meest treffend is verschijnt wan-
neer autonomie tot synoniem van menselijke waardigheid wordt. De gedachte dat
het ‘menselijk’ leven stopt wanneer de geestelijke vermogens achteruitgaan zoals
bij dementie betekent in feite een ontkenning van de kwetsbare ‘lijfelijkheid’ van
een menselijk leven. Wanneer je het lijf evenwel als deel uitmakend van jezelf
verstaat, dan krijgt een vraag om euthanasie in zulk geval toch eerder het karakter
van zelfdoding. Het punt is dat het lijf maar aanvaard wordt voor zover het gezond
is. Ouder worden en aftakelen worden niet beschouwd als leven. Dan is men
liever dood. Hier verschijnt het ideaal van een dood zonder sterven. Eigenlijk

Oikos 36 — winter 2006




zijn het leven zonder sterven en de dood zonder sterven twee kanten van dezelfde
medaille, namelijk van de ontkenning van ons natuur zijn met al zijn kwetsbaar-
heid. Het moderne ideaal is er één van een gecontroleerd leven dat afgebroken
wordt door een gecontroleerde dood.

Om samen te vatten: De moderne verwachting van een zoveel als mogelijk gecon-
troleerd of verzekerd leven heeft een hoge ecologische prijs, en naar ik meen een
te kort aan waardigheid door de ontkenning van zijn kwetsbaarheid. Een plaats
geven aan het sterven is daarom van wezenlijk belang om in het reine te komen
met wat ons vandaag in de ecologische crisis overkomt. En dat maakt ook eens te
meer duidelijk dat een ecologisering van de samenleving wezenlijk een cultureel
proces is.

Jef Peeters



