- Artikel

16

Culturele diversiteit
en biodiversiteit voor een
duurzame ontwikkeling

Maarten Van Opstal

Een nieuwsbrief van de Franse Commissie voor Duurzame Ontwikkeling (april 2002)
begint met een oproep voor de integratie van culturele diversiteit binnen het project van
de duurzame ontwikkeling. Volgens die commissie behandelt de literatuur rond duur-
zame ontwikkeling slechts zelden de problematiek van cultuur. De verspreiding van taal,
praktische kennis, riten, tradities, geloof, wereldvisies, uitvindingen en constructies; en
de overdracht van empirische en theoretische kennis is onafscheidelijk verbonden met cul-
tuur. Het volledige proces van vooruitgang, in het geval van de duurzame ontwikkeling
een soort van constructieve vooruitgang of beschaving, is afhankelijk van de complexe

matrix van cultuur.!

Voor een duurzame toekomst is het dus
nodig om naast de biologische realiteit
eveneens een licht te werpen op de cul-
turele werkelijkheid. Inzicht in lokale
tradities en gewoonten is van belang
voor verdere kennisverwerving. Duur-
zame ontwikkeling wordt al te vaak
geinterpreteerd als een zuiver econo-
mische term, terwijl - zonder culturele
ontwikkeling en evolutie - een menta-
liteitsverandering niet ver genoeg zou
kunnen doordringen in de bevolking
om werkelijk een implementatie van
duurzaamheid in het dagelijkse leven
te kunnen bereiken. Volgens de Franse
commissie ligt de nadruk voor de eco-
logische aspecten te sterk op een essen-
tieel biologische mens. Voor de econo-
mische aspecten wordt hoofdzakelijk
gedacht in termen van de menselijke
basisbehoeftes (toegang tot voedsel,

gezondheidszorg, huisvesting...)

De Franse commissie stelt dat het soci-
ale opzet eerder een egalitaire herver-
deling van rijkdom tot doel stelt dan
een kwalitatieve en productieve relatie
tussen volkeren. Als gevolg hiervan
zijn andere evenwaardige behoeftes
zoals toegang tot onderwijs, kennis en
cultureel erfgoed, genegeerd. Elk indi-
vidu heeft eveneens nood aan de ont-
wikkeling van zijn persoonlijkheid en
de creatieve expressie daarvan. [1]
Vandaag wordt onze culturele diversi-
teit, zoals onze biodiversiteit, ernstig
bedreigd door de globalisering. Deze
globalisering dreigt onze verbeelding
te standaardiseren door een rechtlijnig
uniform cultureel model te verspreiden
over de volledige planeet. Het proces
van duurzaamheid is niet haalbaar
zonder de actieve bescherming van



de creatieve lokale specifieke cultuur
en traditie. Onze menselijke erfenis
(onze culturele diversiteit) dient veilig
gesteld te worden voor transgeneratio-
nele overdracht, net zoals onze natuur-
lijke erfenis (de biosfeer).!

Gedurende de laatste jaren heeft een
kleine groep multinationale bedrijven
zowel educatieve technieken (software,
tekstboek publicatie,...), productie en
distributie van informatie (pers, televi-
sie, internet), als productie en distribu-
tie van culturele goederen (publicaties,
muziek, film, kabel) gemonopoliseerd.
Deze stille monopolisering zorgde voor
een zuiver marktgeoriénteerde ideolo-
gie. Cultuur kan zijn diepgang verlie-
zen door simpelweg populistisch amu-
sement te worden, met als enige basis
enkele waarden van het neoliberaal
‘productiesysteem’. In de twintigste
eeuw behielden totalitaire staten hun
machtsmonopolie door controle over
productie en distributie van onderwijs,
informatie en cultuur. De Franse com-
missie ziet dergelijk monopolie als een
natuurlijke partner van de globalise-
ring. Culturele diversiteit dreigt samen
met biodiversiteit verloren te gaan in
een generaliserende commercialisering.
De Franse Commissie voor Duurzame
Ontwikkeling wijst op de noodzaak
om die dubbele strijd voor diversiteit
te bundelen. Beide zijn onafscheidelijk
verbonden in de empirische realiteit.!
Vooral op internationaal niveau is
een dergelijke diverse benadering van
cultuur essentieel om opbouwende
onderhandelingen te voeren met
andere culturen. Via een vergelijkende
en diverse aanpak kan constructief
worden gebouwd aan de best beschik-
bare technieken, met wederzijds res-
pect en gelijke inbreng van de onder-
handelingspartners. In een ‘duurzame’
maatschappij dient ieder individu de
kans te krijgen haar of zijn eigen leven
te realiseren, eerder dan zich er aan te

moeten onderwerpen. Onderwijs wordt
een onontbeerlijke schakel in een con-
tinu proces van culturele verrijking.
leder persoon moet over de mogelijk-
heid beschikken om zelf een cultureel
producent en agent te worden en op
die manier de status van consument te
overstijgen.!

Culturele diversiteit en
biodiversiteit voor duurzame
ontwikkeling

Op 3 september 2002 organiseerden de
UNESCO en UNEP gezamenlijk een
rondetafel gesprek in Johannesburg, tij-
dens de Wereldconferentie. Dit debat
bracht het vraagstuk van culturele en
biologische diversiteit naar voor op
hoog niveau. Voorheen omhelsde het
‘officiéle’ begrip duurzame ontwikke-
ling vooral economische, ecologische
en sociale parameters, maar negeerde
grotendeels belangrijke culturele knel-
punten. Volgens UNESCO is een ver-
andering van strategie een absolute
noodzaak. Het debat over culturele
diversiteit moet een centrale rol krij-
gen binnen alle onderhandelingen
rond duurzame ontwikkeling. Hier-
voor ontwierp de UNESCO in 2001
de ‘Universele Verklaring aangaande
Culturele Diversiteit’. Hierin lezen we:
“Culturele diversiteit is even noodza-
kelijk voor de mensheid als biodiver-
siteit voor de natuur, in deze zin, dat
het de gemeenschappelijke erfenis is
van de mensheid en dat het erkend en
verzekerd zou moeten worden in het
belang van de huidige en toekomstige
generaties.” ?

Koichiro Matsuura (directeur-gene-
raal UNESCO) verklaarde dat in
Johannesburg een stap vooruit moest
worden gezet door de erkenning van
diverse culturele visies over het wel-
zijn van de mens. Deze erkenning is
essentieel om ten gronde het milieu

Oikos 37 — lente 2006




te begrijpen en te beschermen en
tegelijkertijd aan de behoeften van
de huidige en komende generaties te
kunnen voldoen. “Inheemse en tradi-
tionele gemeenschappen van over de
hele wereld hebben een buitengewoon
gesofisticeerd inzicht ontwikkeld in
biodiversiteit, de vrucht van een rijke
basis van kennis en een patroon van
waarden die deze kennis respecteert.
We kunnen de kennis die culturele en
biologische diversiteit met elkaar ver-
bindt niet langer negeren. (Matsuura

—UNESCQO, 2002)”?
Complementaire kennis

Respect voor culturele diversiteit ver-
breedt de mogelijkheden voor iedereen
en in combinatie met biodiversiteit is
het essentieel voor het overleven van
de mensheid. Verlies van diversiteit
brengt een enorm verlies in levens-
kwaliteit met zich mee. Als we talen
en culturen laten uitsterven, beperken
we meteen onze potentiéle kennis over
het milieu en de voordelen van ons
biosysteem. Vandaag de dag is er een
breder inzicht dat het verdwijnen van
zowel biologische, als culturele diversi-
teit een bedreiging vormt voor globale
stabiliteit. Het maakt de aarde en haar
bevolking extreem kwetsbaar. Zowel de
Johannesburg Declaration on Sustaina-
ble Development, als de Johannesburg
Plan of Implementation of the World
Summit on Sustainable Development
benadrukken dat culturele en biodi-
versiteit even significante voorwaarden
zijn voor duurzame ontwikkeling.

De Verenigde Naties riepen in hun Mil-
lennium Verklaring (2000) op tot res-
pect voor de natuur, als één van de fun-
damentele waarden voor de mensheid.
De huidige patronen van consumptie en
productie moeten veranderd worden in
het belang van ons toekomstig welzijn
en dat van onze nabestaanden. Respect

voor biologische diversiteit impliceert
respect voor menselijke diversiteit.
Culturele diversiteit wordt voorgesteld
als een bron van vernieuwing, creativi-
teit en uitwisseling. Culturele diversi-
teit biedt geen onveranderbaar object
aan dat dient geconserveerd te worden,
maar een kader voor een continue dia-
loog tussen alle mogelijke uitingen van
identiteit. In deze zin verbindt cultuur
het individu, de gemeenschap en de
mens. “Culturele diversiteit verzekert
duurzaamheid omdat het universele
ontwikkelingsdoelen verbindt met aan-
nemelijke en specifiecke morele visies.

(UNESCO-UNEP, 2002)”

Er is een wederzijdse afthankelijkheid
tussen beide diversiteiten. Enerzijds
hangen onnoemelijk veel culturele
praktijken voor hun verder bestaan en
hun uiting af van specifieke factoren
van biodiversiteit, anderzijds worden
betekenisvolle samenstellingen van
biodiversiteit ontwikkeld, behouden
en beheerd door culturele groepen, met
talen en kennis als de media van hun
beheer. UNESCO vat het belang van
een gecombineerde duurzame aanpak
voor culturele en biodiversiteit samen
in het woord ‘kennis’. Het is door deze
lokaal culturele kennis, gecommuni-
ceerd door taal, dat een directe con-
nectie tussen culturele en biologische
diversiteit wordt aangereikt.

Globalisering roept nieuwe vragen op
en dito uitdagingen. Meer dan een
zuiver economisch fenomeen, is het
eveneens een cultureel, technisch en
ecologisch verschijnsel. De UNESCO
stelt dat politieke en wettelijke maat-
regelen dienen genomen te worden op
nationale en internationale niveaus,
om de inspanningen ter promotie van
cultureel pluralisme en biodiversiteit
te bevorderen. Door een duidelijke
benadering, gebaseerd op het inzicht
dat culturele en biologische fenome-



nen niet mogen gedissocieerd worden,
moeten acties worden ondernomen.*

Systematisch kader voor ‘diversiteit’

Volgens Professor Arjun Appadurai,
Antropoloog aan de Yale University,
garandeert culturele diversiteit duur-
zaamheid, omdat het universele ont-
wikkelingsdoeleinden  verbindt met
haalbare en specifieke morele visies.
Biodiversiteit steunt op lange termijn
steeds op de maximale diversiteit van
dergelijke morele visies. Als ‘mense-
lijke’ diversiteit afneemt, dan neemt
ook het archief van visies af, dat moreel
beheer van natuur en ‘materieel’ wel-
zijn met elkaar verbindt. Deze beide
diversiteiten vormen de best mogelijke
weerstand tegen ideologische en tech-
nologische uniformiteit. De wereld
dreigt te vervlakken, als de marktge-
richte globalisering toegelaten wordt
haar eigen gang te gaan. Culturele
diversiteit is meer dan puur verschil in
cultuur. Het is een waarde die erkent
dat verschillen in mensen een deel zijn
van systemen en relaties. Het verenigt
waarden als creativiteit, waardigheid
en gemeenschap. Zonder deze ‘cultu-
rele’ waarden is geen enkele duurzame
visie op ontwikkeling mogelijk, aange-
zien het niet gebaseerd is op de morele
toewijding van de uitvoerders van ont-
wikkeling, die deel zijn van specifieke
culturele gemeenschappen.

Professor Appadurai stelt dat de opbouw
van een systematisch kader om beide
vormen van diversiteit te verbinden in
een breder idee van duurzame ontwik-
keling automatisch enkele op enkele
sleutelvragen botst.

Armoede en diversiteit
De eerste vraag die moet worden

beantwoord is of armoedebestrijding
en diversiteit samengaan. Globalise-

ring gebaseerd op de logica van de vrije
markt heeft de laatste twee decennia
de kloof tussen arm en rijk enkel ver-
groot. Voor meer dan de helft van de
wereldbevolking zijn biodiversiteit en
duurzaamheid wreedaardige grappen
van een kleine elite. Kan de mensheid
de planeet beheren wanneer ze niet in
staat is zichzelf te onderhouden. De link
moet gelegd worden tussen een goede
volksgezondheid en een gezond milieu.
In een wereld waar de vrije markt de
internationale relaties leidt, raken
milieubelangen, economische belangen
en ‘ontwikkelingsdenken’ steeds meer
in conflict met elkaar. Kan de globali-
sering van de economie gerespecteerd
worden in samenspel met andere doel-
stellingen als bestrijding van armoede
en milieuveiligheid?

Diverse visies op ontwikkeling

Culturele diversiteit kan de verbinding
zijn tussen meetbare en niet-meetbare
dimensies van ontwikkeling. Volksge-
zondheid of economische capaciteit zijn
feitelijk meetbaar. De graad van moti-
vatie, participatie, appreciatie, etc. is
moeilijker feitelijk weer te geven. Deze
factoren lijken vanzelfsprekend maar
worden vaak over het hoofd gezien.
Dit veroorzaakte een massaal falen in
de wereldwijde poging om arme landen
te ‘ontwikkelen’. Culturele diversiteit
biedt de brug aan tussen beide dimen-
sies van ontwikkeling, zelf onafschei-
delijk van elkaar. “Vele ontwikkelings-
projecten hebben gefaald omdat ze er
niet in geslaagd zijn een overtuigende
link te maken tussen deze dimensies, of
geprobeerd hebben een enkelvoudige
visie van menselijke verbetering en
materieel welzijn op te leggen. (Appa-
durai - UNESCO, 2002: 17)” [4] Welk
nationaal of internationaal beleid kan
culturele diversiteit garanderen als
bron voor duurzame ontwikkeling?

Oikos 37 — lente 2006

19



20

Markten versus kosmologieén

Er is een tendens van bepaalde culturen
en gemeenschappen om naar buiten te
komen als winnaars in de lange geschie-
denis van technologische verandering.
Andere worden bestempeld als zwak of
marginaal. De autochtone bevolkingen
van vele delen van de wereld hebben
bewezen uitstekende beheerders te zijn
van de biodiversiteit van hun eigen
omgeving. Deze volkeren ontwik-
kelden vaak complexe kosmologieén
waarin de wederzijdse athankelijkheid
van mens en natuur een fundamen-
tele waarde is. Evenwicht en harmonie
worden hier vaak sterker benadrukt
dan groei en vernieuwing. Kunnen
deze volkeren worden aangemoedigd
om deel te nemen aan de wereldecono-
mie zonder hun inherente ecologische
kosmologieén in de steek te moeten
laten?

Diversiteit voor de lange termijn

Culturele diversiteit is essentieel ver-
bonden met vragen rond recht, ethiek
en vrijheid. De krachten van globaal
consumentisme maken het behoud van
culturele waardigheid moeilijk voor
vele gemeenschappen. Globale econo-
mie zet de nationale regeringen onder
zware druk, in het belang van globale
concurrentietrends. Toerisme wordt
een levensnoodzakelijke bron van
inkomsten voor vele armere landen en
vele culturen zien zich dan ook gedwon-
gen tot het ontwikkelen van cultureel
amusement. Deze inkrimping van
diversiteit heeft eveneens een zware
impact op biodiversiteit. Een blinde en
monotheistische navolging van vrije
marktprincipes neigt waarden op lange
termijn te marginaliseren. Zowel cul-
turele diversiteit als biodiversiteit zijn
waarden op lange termijn. Wat zijn de
principes van een wereldwijd protocol

voor duurzame ontwikkeling waarin
eerder langetermijnwaarden de korte-
termijndoelen van ontwikkeling lijken
te determineren, dan vice versa? [4]

Sleutelpunten en —vragen

De hoofdlijnen van de conferentie
kunnen worden samengevat in vol-
gende vragen en stellingen.*

1. Toename van armoede en verlies van
biodiversiteit en culturele diversiteit
zijn onderling verbonden

2. Is globalisering een bedreiging voor
of een mogelijkheid tot promotie
van culturele en biodiversiteit ter
bevordering van duurzame ontwik-
keling?

3. Niet-duurzame consumptie en pro-
ductiepatronen veroorzaken een
verlies van culturele en biodiversi-
teit.

4. Er is een groeiend bewustzijn van de
noodzaak om aandacht te schenken
aan de mogelijke bedreigingen van
globalisering voor (lokale) culturele
diversiteit, biodiversiteit en traditi-
onele kennis.

5. Soms bestaat de misvatting dat cul-
turele intolerantie en de schending
van mensenrechten een resultaat is
van promotie van culturele diversi-
teit.

6. Is er nood aan een internationaal
overeengekomen kader, zoals een
ethische code, een verklaring, een
plan of wettelijk instrument, voor
de bevordering van culturele en bio-
logische diversiteit als drijfkracht
voor duurzame ontwikkeling?

Culturele diversiteit
in Vlaanderen

In het volgend hoofdstuk, zal ik kort
nagaan in hoeverre ‘culturele diversi-
teit’ geintegreerd is binnen ons eigen
‘lokaal’ beleid betreffende duurzame



ontwikkeling. Een artikel uit De Stan-
daard verwijst naar een studie van
KPMG en de Universiteit Amster-
dam, waaruit blijkt dat het Belgische
bedrijfsleven internationaal op de
laatste plaats staat qua maatschappe-
lijke betrokkenheid. Slechts 9% van
de Belgische bedrijven publiceert een
afzonderlijk rapport aangaande corpo-
rate responsability.’

Het Federaal Plan Duurzame Ontwik-
keling 2000-2004 beperkte zich tot een
kaderplan rond de ecologische, sociale
en economische dimensie. Het tweede
plan stelt de Europese strategie voor
duurzame ontwikkeling centraal. Bij
analyse van dit tweede plan, vinden
we geen deelthema over cultuur. Cul-
tuur zal dus moeten geintegreerd zijn in
het thema van ‘armoede en sociale uit-
sluiting’ van het nieuw Federaal Plan.
Een mogelijke kritiek op een dergelijke
integratie van ‘culturele diversiteit’
binnen ‘armoedereductie’, is de moge-
lijke overmacht van de economische
ontwikkelingsfactor op deze diversiteit
of vervlakking door een pragmatisch
egalitarisme.

Europa koos wel degelijk voor de
integratie van sleutelonderwerpen als
armoedebestrijding, vrede, democratie,
gelijkheid, consumptiepatronen, cultu-
rele diversiteit, ... binnen de duurzame
ontwikkeling. Staatssecretaris Els Van
Weert ziet in educatie een oplossing
voor deze integratie. Duurzame ont-
wikkeling dient een deel te worden van
de lokale cultuur en persoonlijke leef-
wereld. ‘Duurzame ontwikkeling moet
op termijn een automatisme worden,
maar dat is het vandaag nog niet.”® In
een artikel in De Morgen, sluit Van
Weert af met een verwijzing naar de
drie pijlers, zonder te verwijzen naar de
culturele aspecten van ontwikkeling.
In zijn eerste Vlaamse beleidsnota
duurzame ontwikkeling haalt Vlaams
minister-president Yves Leterme de

idee van cultuur slechts op summiere
wijze aan. Leterme wenst het even-
wicht tussen de economische, sociale
en ecologische pijlers te verzekeren,
zodat de oorspronkelijke doelstellin-
gen van de Noorse Premier Brundlandt
nagestreefd blijven. De minister wil
er bovendien voor zorgen dat duur-
zame ontwikkeling niet enkel een troef
wordt voor milieuzorg, maar eveneens
voor economie, ‘sociale (her)verdeling
en de opbouw van een sociaal-cultureel
en menselijk kapitaal.”” Over de idee
van ‘culturele diversiteit’ wordt echter
niet gesproken. In een multiculturele
samenleving is doorzicht nodig in deze
diversiteit om strategieén efficiénter te
maken en te optimaliseren. Interregio-
nale samenwerking zal een hoge graad
van culturele diversiteit in het strijd-
perk van de duurzame ontwikkeling
brengen. De Europese strategie van o.a.
Goteborg zal moeten worden vertaald
naar verschillende regio’s, zonder de
internationale dimensie uit het oog te
verliezen. leder land zal een eigen stra-
tegie dienen uit te werken.”

Cultuur is een regionale bevoegdheid in
de Belgische federale staat en bijgevolg
vindt deze zaak eerder haar politieke
uitvoering in regionale handen. Histo-
risch gezien is de evolutie van duurzame
ontwikkeling vooral gegroeid vanuit de
milieuzorg, de vertaling van de andere
pijlers werd vooral geintegreerd in ver-
schillende andere projecten specifiek
gericht op duurzame ontwikkeling.
De beleidsopties van minister Leterme
focusseren vooral op: administratieve
ondersteuning, begroting, een Vlaamse
strategie, betere samenwerking tussen
verschillende beleidsniveaus, onder-
steuning van de lokale overheden,
onderzoek naar een juridische onder-
bouw, de voorbeeldfunctie van de over-
heid, zichtbaarheid van Vlaanderen
binnen Europa en de wereld. Cultuur
wordt grotendeels slechts instrumen-

Oikos 37 — lente 2006




22

teel benaderd binnen de problematiek
van informatie, sensibilisering voor en
communicatie van duurzaam beleid.
Leterme vermeldt in zijn beleidsop-
ties wél duidelijk de noodzaak van
betrokkenheid van het middenveld.
Agenda 21 en o.a. Johannesburg ver-
melden uitdrukkelijk de noodzaak
van een participatorische benade-
ring van duurzame ontwikkeling. Het
Vlaamse regeerakkoord bevestigt dit.
Participatie betekent extra advies en
feedback, bovendien impliceert het
‘diversiteit’. Leterme wenst het begrip
duurzame ontwikkeling uit te breiden
naar een actieve betrokkenheid van
alle partijen in hun diversiteit. ‘Zonder
actieve betrokkenheid van bedrijven,
milieubewegingen, vrouwen, jongeren
en anderen kan er geen sprake zijn van
een succesvol duurzaam ontwikkelings-
beleid.”

Vooral in een regio als het Brusselse
gewest lijkt een integratie van cultu-
rele diversiteit, binnen de problematiek
van duurzame ontwikkeling, onmisbaar
in de praktijk. Het Brussels hoofdstede-
lijke gewest kent echter geen minister
die expliciet bevoegd is voor duurzame
ontwikkeling, elke minister dient zelf
zijn verantwoordelijkheid op te nemen.
Het gewestelijke ontwikkelingsplan
(GewOP) voor de ontwikkeling van
het Brusselse Gewest stelt duurzaam-
heid centraal en trekt het begrip verder
open: ‘Duurzame ontwikkeling houdt
rekening met de gevolgen voor het
leefmilieu en de mens, met de evolutie
van de productie en het verbruik. Het
doel van deze totale integratie is een
ontwikkelingswijze te creéren die tege-
lijk realistisch is vanuit economisch
oogpunt, gerechtvaardigd op sociaal
vlak en ecologisch verantwoord.”
Culturele diversiteit kan mogelijk een
nieuw licht werpen op het debat over
duurzaamheid. In het Belgisch beleid

wordt dit aspect echter eerder summier

behandeld en meestal slechts impliciet
vermeld.

Conclusie

Duurzame ontwikkeling wordt als
begrip vaak verruimd of geherinter-
preteerd. Het plaatje is echter nog
niet compleet. Vaak maakt cultuur
impliciet deel uit van de omschrijving
van duurzame ontwikkeling, maar het
wordt slechts zelden expliciet vermeld.
Toch kwam cultuur en ontwikkeling
ter discussie in verscheidene commis-
sies, zoals de Commissie-Brandt, de
Zuid-Commissie, de Wereldcommis-
sie voor Milieu en Ontwikkeling en
de Wereldcommissie over Mondiaal
Bestuur.® De intrinsieke rol van cultuur
in een ‘menswaardig’ ontwikkelings-
proces moet erkend worden en verder
worden uitgediept. Een van de kern-
punten uit De kracht van cultuur, het
rapport van de Wereldcommissie voor
Cultuur en Ontwikkeling, is dat cul-
tuur nooit kan gereduceerd worden tot
de ondergeschikte positie van instru-
ment voor economische groei.?
Cultuur speelt een centrale rol in het
politieke, economische en sociale
leven van gemeenschappen. Cultuur
is dynamisch en evolueert doorheen
de tijd. Hierdoor kunnen we afstand
nemen van zuiver regressieve tradities
en positieve, bruikbare aspecten omar-
men. De complementaire idee van cul-
turele en biologische diversiteit in het
belang van een duurzame ontwikkeling
lijkt één van de hoofdaspecten te zijn
van toekomstige onderhandelingen
over duurzame ontwikkeling.

[Bronnen]

1 Franse Commissie voor Duurzame Ont-
wikkeling: www.eeac-network.org/down-

load/opinion%20culture%202002-



07.pdf

2 UNESCO:  http://[portal.unesco.org/
en/ev.php-URL_ID=5496&URL_
DO=DO_TOPIC&URL_SEC-
TION=201.htm

3 http://portal.unesco.org/en/ev.php-
URL_ID=5372&URL_DO=DO_
TOPIC&URL_SECTION=201.html

4 http://[unesdoc.unesco.org/images/
0013/001322/132262e.pdf

5 De Standaard. 16/6/2005, p.51
De Morgen. 29/6/2005, p.4

7 Leterme,
Ontwikkeling:
ren.be/ned/sites/regering/beleidsno-

Y. Beleidsnota Duurzame
http://www2.vlaande-

tas2004/leterme/duurzame_ontwikke-
ling.rtf

8 Arizpe, L. (Assistent Directeur-Gene-
raal voor Cultuur bij Unesco) Confe-

rentie: De kracht van cultuur. Amster-
dam, 1996.

[Literatuur]
Bookchin, M.  What Is Social Ecology?

Communalism: International Journal
for a Rational Society ISSUE 4 JANU-
ARY 2003

Bourdieu, P. en Passeron, J.C. Reproduc-

tion in Education, Society and Culture.

London: Sage. 1990

Geertz, C. The Use of Diversity. In:
Borofsky, R. (ed.): Assessing Cultural
Anthropology. New York: McGraw-
Hill, p. 454-467. 1994.

Hens, L. et al. Human Ecology — Coming
of Age: An International Overview.
Brussel: VUB-Press, 1991.

Karnoouh, C. Adieu A La Différence.
Arcantere, Parijs, 1993.

Mead, M. (1956, 1966) New Lives for Old.
Cultural Transformation — Manus,
1928-1953. New York: Dell Publishing
Company, Inc. 1971

Pinxten, R. et al. Cultural Dynamics. A
vision and a perspective. In Cultural
Dynamics, I: 1-28. 1988.

Pinxten, R. Culturen sterven langzaam.

Over interculturele communicatie.
Antwerpen: Hadewych (2e druk),
1994

Said, E. Orientalism. 1978

[BIO]
23

Maarten Van Opstal is licentiaat in
de vergelijkende cultuurwetenschap
(UGent) en studeert momenteel een
masteropleiding in duurzame ontwik-
keling en menselijke ecologie (VUB).

Oikos 37 — lente 2006



