 Uitgelezen

40

Besef van onze oorsprong

P. Bultynck, N. Vandenberghe, S.
Waelkens, 20005. Leven in steen.
Sporen van 4 miljard jaar evolutie.
Leuven, Davidsfonds, 156 p.

Als mensen maken wij deel uit van
een natuur wiens geschiedenis veel
verder teruggaat dan wij vanuit onze
eigen tijdsmaten kunnen inbeelden.
Wellicht is daarom de vraag waar wij
vandaan komen sinds mensenheugenis
één van de meest fascinerende vragen
die er bestaan. Dank zij de gezamen-
lijke inspanning van verschillende
natuurwetenschappen zijn wij vandaag
in staat sporen naar die oorsprong te
lezen ‘in steen’, gaande van geologische
lagen en fossiele bronnen tot sterren en
planeten. Die nieuwe kennis maakt de
vraag niet minder fascinerend. Zij wak-
kert eerder onze verwondering aan en
confronteert ons telkens opnieuw met
het besef dat de betekenis daarvan ons
begrip te boven gaat. Net in tijden van
ecologische crisis kan de confrontatie
met het verhaal van de evolutie en
de beperkte — en ooit voorbijgaande —
plaats van de mens daarin tot de nodige
bescheidenheid leiden. Daarom wil ik
het voorliggende, mooi geillustreerd
boek, ook aanbevelen. Het is gemaakt
naar aanleiding van de gelijknamige
tentoonstelling in Leuven, en biedt
vanuit een verscheidenheid aan invals-
hoeken een overzicht van de huidige
kennis over de evolutie van de aarde,
het leven en de mens. Wetenschap-
pelijke specialisten brengen telkens
op een bondige en voor leken inzich-
telijke wijze een stand van zaken van
de kennis op het behandelde domein:
o.a. tijdschalen, beweging van de con-
tinenten, klimaatgeschiedenis, ont-

staan van leven, buitenaards leven,
evolutiemechanismen, evolutionaire
verbanden. Wie bekommerd is om het
broeikaseffect, zal bijvoorbeeld een
ruimer kader vinden in het hoofdstuk
dat de geschiedenis van het klimaat
op aarde bespreekt en verbindt met
evolutie. Ook de menswetenschappen
ontbreken niet. Een hoofdstuk behan-
delt de discussie die vandaag opnieuw
woedt tussen geloof en wetenschap:
hoe moeten we de verhouding tussen
scheppingsgeloof en evolutietheorie
begrijpen? Verder is een hoofdstuk
gewijd aan de manier waarop kunste-
naars omgaan met ons evolutionaire
verleden, en dat uiteraard met de
nodige illustraties.

Jef Peeters

Overvloed, of hoe juiste vragen
niet tot juiste antwoorden
leiden

Karim Benammar, 2005. Overvloed.
Veen Magazines, Diemen, 127 p.

De Nederlandse filosoof en wereldbur-
ger Karim Benammar schreef een zeer
leesbaar, boeiend, maar vooral ook
tegenstrijdig essay over onze overvloed.
Hij vertrekt daarbij van de paradox dat
naarmate we rijker worden, we steeds
minder van onze rijkdom genieten. We
voelen ons schuldig omdat we olie-
voorraden opmaken, de natuur vernie-
tigen en de Derde Wereld aan haar lot
overlaten. Toch helpt consuminderen
volgens hem allesbehalve. We moeten
integendeel onze welvaart op verant-
woorde wijze vergroten, bepleit de flap-
tekst.



Benammar opent met een beschrijving
van onze ‘supermarktweelde’. Bood-
schappen doen is het modelkenmerk
van het leven aan het begin van de
21ste eeuw. Maar temidden van de
rijkdom blijven we een eeuwig gevoel
van schaarste houden, hoeveel we ook
presteren of consumeren. Tot hier
spoort Benammar gelijk met Rutger
Claassens ‘Het eeuwige tekort’. Maar
Benammar koppelt de aanhoudende
twijfel aan schuldgevoelens over onze
consumptie. Zo komt hij tot twee
metaforen voor het leven. Zien we de
aarde als de Tuin van Eden, waar we in
overvloed geloven vanuit een onwrik-
baar vooruitgangsgeloof? Of is voor ons
de wereld er één van ‘Eeuwige strijd’,
beheerst door competitie om schaarse
bestaansmiddelen, goederen en posi-
ties, waar voldoening per definitie is
uitgesloten?

Vanuit deze zwartwittegenstelling gaat
Benammar in de rest van het boek te
keer tegen al wie de schaarste naar
voor schuift en weigert de overvloed
te erkennen. Schaarste is voor hem de
situatie waarbij onze behoeften altijd
groter zullen zijn dan de beschikbare
middelen (p. 16). Schaarste is de angst
dat de productie van deze begrensde
planeet met slinkende reserves en
bedreigde ecosystemen niet voldoende
is om in de overmaat aan verlangens
te voorzien. Bij overvloed overtreffen
onze hulpbronnen de behoeften ruim-
schoots. Hij pleit voor een keuze om
van de overvloed te genieten.

Daarmee is de bril van de lezer al in
het eerste hoofdstuk wat aangeslagen.
Vanuit een te rudimentaire tegenstel-
ling laat hij geen tussenruimte waarbij
mensen kunnen genieten binnen de
grenzen die ecosytemen of rechtvaar-
digheidsgrenzen ons opleggen. Boven-
dien botst de lezer in de volgende

hoofdstukken op tal van terechte kri-
tieken op onze overconsumptie, terwijl
hij tegelijk een vlucht vooruit ziet door
het onverwachte pleidooi voor over-
vloed.

In de volgende hoofdstukken werkt
Benammar zijn kritiek over hoe we
omgaan met consumptie en met
schaarste verder uit. Kleding en
mimetische begeerte staan centraal in
hoofdstuk twee: we kleden ons met
symbolische goederen. Pleidooien voor
een grotere duurzaamheid in onze kle-
dingconsumptie krijgen weinig ruimte:
Benammar schakelt consuminderen
gelijk met een eigentijdse vorm van
ascetisme. Nochtans ligt tussen de
heersende overconsumptie en asce-
tisme een waaier aan mogelijkheden
om duurzamer en toch stijlvol om te
gaan met kleding. Fijntjes wijst hij er
wel op dat vooral de keuze om te con-
suminderen door een kleine minder-
heid gebruikt wordt om zich te onder-
scheiden en moreel superieur op te
stellen tegenover anderen, waardoor
we weer in de eeuwige strijd om erken-
ning zitten.

Benammar verwerpt de idee van gren-
zen omdat het onze creativiteit zou
beperken: “Het probleem is niet dat
ons verlangen geen grenzen kent, ter-
wijl de mogelijkheden in deze wereld
beperkt zijn. Dat is een misvatting.
Zolang we blijven denken dat we in
een wereld van schaarste leven omdat
we dat ene niet kunnen krijgen, laten
we ons beperken in onze mogelijkhe-
den en vindingrijkheid.” (p. 28)

In het derde hoofdstuk erkent Benam-
mar dat we een overvloed aan con-
sumptiegoederen produceren en dat
we wel moeten blijven consumeren
om het systeem gaande te houden. Het
productie-consumptiesysteem is een

Oikos 37 — lente 2006




42

kat die haar eigen staart najaagt (p.
30). Voor hem is de vraag evenwel wat
we met die overschotten zullen doen.
Hoe maken we ze op? Wat worden de
piramiden van de 21ste eeuw? Voor
Benammar situeert de kritiek op onze
overvloed zich eerder op het vlak van
de doelstellingen (kunnen we er niets
beters mee doen?) en veel minder op
het vlak van de uitputting van de aarde
en de ecosystemen.

Consequent aan zijn overvloedbena-
dering pleit hij in hoofdstuk 4 voor
meer win-winsituaties in de economie.
Samen ‘open source-software’ verbe-
teren is daar een mooi voorbeeld van
tegenover de monopolies van gepaten-
teerde kennis. Hier pleit hij terecht
voor een sociale keuze: we kunnen onze
kennis exclusief houden, waardoor we
allemaal armer worden, of we kunnen
onze kennis delen, wat ons allemaal
rijker maakt (p.51).

Maar de overvloed aan kennis bestaat
helaas niet voor energie. Benammar
heeft geen boodschap aan oprakende
voorraden. Hij kiest de zijde van de
overvloedaanhangers: we kunnen elk
probleem met vindingrijkheid en tech-
nologie oplossen. Dat kan door substitu-
tie (andere energiebronnen aanboren),
ontstoffelijking (met veel minder ener-
gie en grondstoffen een grotere rijkdom
produceren, ook gekend als factor 4 of
10) tot het creéren van gesloten kring-
lopen waarbij er geen grondstoffen en
energie meer verloren gaan. Benammar
kiest volledig de zijde van het techno-
logisch optimisme. Overvloed komt
er niet door minder grondstoffen te
gebruiken, maar door ze te hergebrui-
ken (p. 60). leder van de aangehaalde
oplossingen kan inderdaad bijdragen
om de milieu-impact van onze huidige
productie en consumptie te beperken.
Maar Benammar vergeet dat die winst

meestal volledig opgaat aan nieuwe
consumptie en groei, zodat de ecologi-
sche voetafdruk verder groeit in plaats
van te krimpen.

In hoofdstuk 6 waarschuwt Benammar
terecht dat we ons te veel laten sturen
door een economisch systeem waar
radicale vernietiging de best rende-
rende optie is. We maken vernietiging
aantrekkelijk door kortetermijnwinst
te verkiezen boven duurzaamheid, door
de werkelijke kost van grondstoffen
niet door te rekenen en door de toe-
komstige winsten te minimaliseren (p.
67). Dat alles leidt tot een onnatuur-
lijke schaarste. Tegenover deze vast-
stelling plaatst hij de natuur die werkt
volgens een logica van de overvloed;
een logica die we moeten leren denken
(p- 72). De oplossing voor de tekorten
ligt dan niet in de hoeveelheid die we
uit een ecosysteem wegnemen, maar in
de hoeveelheid die we er in stoppen (p.
74). Opnieuw vinden we onderliggend
de idee van grondstofstromen, waarbij
afvalproducten grondstoffen kunnen
worden. Maar ook opnieuw vinden
we de ontkenning van grenzen in de
natuur. Zelfs bij herlezing blijft het me
onduidelijk hoe het verwerpen van
grenzen vanuit een (te) groot techno-
logisch optimisme en de waarschuwin-
gen voor de aantasting van het ecosy-
steem verzoenbaar zijn in een logica
van overvloed. De ene keer lees ik het
als een verwerping van ecologische
grenzen. De andere keer lijkt het alsof
Benammar die grenzen wil verleggen of
de schaarste ‘herdenken’ door het over-
vloed te noemen (een interpretatie die
Benammar niet neerschrijft, maar die
me soms de enig mogelijke taalkundige
uitweg lijkt voor inconsistenties in het

boek).

Hoe verder het boek vordert, hoe
groter de tegenspraken worden. In het



hoofdstuk over mobiliteit heet het dat
‘groei noodzakelijk is als we willen dat
iedereen een redelijke levensstandaard
heeft, en hoe meer groei hoe beter’ (p.
77). Het scenario van het verminderen
van de productie noemt hij onethisch
en onrealistisch (p. 78). De fout van
de milieubeweging, dixit Benammar, is
dat ze de oplossing voor de ecologische
crisis zoekt in een vermindering van het
grondstoffenverbruik door consumptie
en productie te temperen. De milieube-
weging is gevallen voor de schaarstere-
toriek. Maar minder consumeren helpt
niet als we op dezelfde wijze blijven pro-
duceren (p. 79). Met dit laatste heeft
Benammar zeker een punt. Maar het
legt ook zijn cruciale denkfout bloot.
Het gaat niet om anders versus minder
produceren. Wie de ecologische voet-
afdruk ernstig neemt, weet dat we alle
duurzame technologische oplossingen
nodig zullen hebben om onze milieu-
impact te verminderen. Maar tegelijk
is het duidelijk dat wanneer die milieu-
winst onmiddellijk wordt opgegeten
door meer groei en nieuwe consump-
tie, de globale milieu-impact van onze
levensstijl enkel blijft toenemen. Het
gaat dus om anders én minder produ-
ceren en consumeren, willen we onze
milieu-impact voldoende beperken en/
of willen we milieugebruiksruimte voor
minder ontwikkelde gebieden schep-
pen. Of, in termen van het befaamde
Wupperthal-instituut, het gaat om
meer efficiéntie en het opnieuw ont-
dekken van sufficiéntie, zeg maar van
de notie genoeg of van ecologische
grenzen. Benammar verwerpt de com-
binatie van beide, zet alles in op tech-
nologisch optimisme en creéert zo een
schijn van onbegrensde overvloed.

Volgens Benammar hebben we tot nu
toe de verkeerde vraag willen beant-
woorden. Het gaat er niet om hoe we
de schaarste te boven komen, maar

hoe we het overschot gebruiken.
Opnieuw schept de taal van Benam-
mar verwarring. Als het gaat om een
(her)interpretatie van onze wereld als
een wereld waar de (absolute) schaarste
al lang overwonnen is en waar het
debat hoofdzakelijk over de besteding
van de overvloed gaat (wil je een I-
pod of een dvd, of beide?), dan zou het
een kritische analyse van de overcon-
sumptie zijn. Op pagina 97 vinden we
een aanzet tot deze definitie, die een
verandering betekent van de manier
waarop hij overvloed in het begin van
het boek benadert: bijna alles wat we
in ons leven in de ontwikkelde landen
doen, is een overschot (p. 97). Maar op
de meeste plaatsen in de opbouw van
het boek neigt de auteur steeds meer
naar een negationisme ten aanzien van
de reéle milieu-impact van de manier
waarop we met schaarste én overvloed
(afhankelijk van de interpretatie)
omgaan.

Benammar eindigt met een scherpe,
existentiéle vraagstelling. We zijn zo
bezig met consumptiegoederen te ver-
garen dat we de vraag wat we met deze
spullen gaan doen, kunnen vermij-
den (p. 98). Pas als we toegeven dat
we meer dan genoeg hebben, moeten
we ons afvragen wat we met het over-
schot doen. Dan wordt de vraag naar
het waarom van het leven onvermij-
delijk (p. 99). Onze eindeloze begeerte
naar meer consumptiegoederen en
naar meer status is een manier om de
vraag naar de zin van het leven te ont-
lopen (p. 101). In zijn besluit poneert
Benammar dat in een overvloedige
wereld, zoals hij die beschrijft, de enige
vraag is hoe we het overschot dat we
belichamen, gaan uitgeven. Opnieuw
schept hij verwarring door de terechte
existentiéle vraag (hoe leven we en
gaan we met onze rijkdom om) te kop-
pelen aan een eenzijdig antwoord (hoe

Oikos 37 — lente 2006

43



44

geven we het uit). Eén optie lijkt bij
voorbaat uitgesloten: de optie dat we,
met het oog op volgende generaties of
op onze eigen levenskwaliteit, duurza-
mer zouden produceren en consumeren
en tegelijk ook minder overschot dan
vandaag zouden produceren, consume-
ren en/of verspillen.

Daardoor danst het boek voortdurend
op twee benen: Benammar bekritiseert
de schaarste, maar tegelijk ook de (eco-
logische en andere) effecten van een
levensstijl die er op gebaseerd is. Hij
bepleit en bejubelt een wereld die leeft
volgens de metafoor van de overvloed,
maar minimaliseert de ecologische
effecten in zijn technologisch opti-
misme en bekritiseert het gebrek aan
zingeving in onze wereld van overvloed
binnen de schaarstelogica.

Op vele plekken stelt Benammar
de juiste vragen. Tegelijk leiden die
vragen niet altijd tot consequente ant-
woorden. Daarvoor zijn de druk van
onze welvaart en van het technolo-
gisch optimisme blijkbaar te groot. Het
boek toont opnieuw de nood om vanuit
de politieke ecologie het denken over
schaarste en overvloed, over consump-
tie en ecologische grenzen preciezer en
helderder te formuleren. Omdat op ter-
mijn consistentie in het denken steeds
een voorwaarde is voor een blijvende
impact.

Dirk Geldof

De tram als microkosmos

Ruth Soenen, 2006. Het kleine ont-
moeten. Over het sociale karakter van
de stad. Antwerpen, Garant, 151 p.

Er bestaan vele stereotiepen over de
stad. Voor de enen is de stad de plek

waar anonimiteit heerst, waar we met
(te) velen naast elkaar leven op een
kleine plek. De buurtnetwerken ver-
brokkelen er en wat rest is de vijandige
buitenwereld. Anderen prijzen juist de
diversiteit, het bruisende, de vele con-
tacten tussen vreemden, ze cultiveren
het flaneren door de stad. De werke-
lijkheid is soms een beetje van allebeti,
maar tegelijk veel rijker en complexer.
Dat leert op een boeiende manier het
boek van Ruth Soenen.

Als etnologe bestudeerde ze het kleine
ontmoeten van mensen in de grote
stad. Hoe gaan mensen met elkaar om
op de tram. Soenen observeerde de
mensen op de Antwerpse tramlijn 12,
die van arbeidswijken in Deurne door
kansarme multiculturele wijken in
Antwerpen Noord rijdt, langs het win-
kelhart van de Meir en het trendy zuid
om opnieuw naar de multiculturele en
armere wijken van het Kiel en Hobo-
ken te leiden. Hoe gaan vreemden er
met elkaar om? Wie zegt goedendag?
Wanneer beginnen mensen te praten?
Wat bij conflicten? De tram als micro-
kosmos, een rijdende stad in de stad.

Soenen verruimt ook onze kijk op
publieke ruimte. Mensen ontmoeten
elkaar niet alleen op straten en pleinen,
in parken of op café. Ook commerciéle
ruimtes vormen nieuwe ontmoetings-
plaatsen. De cafetaria van de Hema
groeit tot de ontmoetingsplaats tussen
generaties en culturen. Telkens toont
Soenen ons de diversiteit van de stad
en haar inwoners, de ambivalentie van
plaatsen en ontmoetingen anno 2006.
Ze opent onze blik voor het alledaagse
en pleit voor ‘indirecte houdingen” om
het samenleven te bevorderen. Deze
ecologie van (het samenleven in) de
stad is bovendien erg mooi uitgegeven,
met foto’s die de lezer mee doen aan-
voelen hoe de stedelijke ontmoetings-



