44

geven we het uit). Eén optie lijkt bij
voorbaat uitgesloten: de optie dat we,
met het oog op volgende generaties of
op onze eigen levenskwaliteit, duurza-
mer zouden produceren en consumeren
en tegelijk ook minder overschot dan
vandaag zouden produceren, consume-
ren en/of verspillen.

Daardoor danst het boek voortdurend
op twee benen: Benammar bekritiseert
de schaarste, maar tegelijk ook de (eco-
logische en andere) effecten van een
levensstijl die er op gebaseerd is. Hij
bepleit en bejubelt een wereld die leeft
volgens de metafoor van de overvloed,
maar minimaliseert de ecologische
effecten in zijn technologisch opti-
misme en bekritiseert het gebrek aan
zingeving in onze wereld van overvloed
binnen de schaarstelogica.

Op vele plekken stelt Benammar
de juiste vragen. Tegelijk leiden die
vragen niet altijd tot consequente ant-
woorden. Daarvoor zijn de druk van
onze welvaart en van het technolo-
gisch optimisme blijkbaar te groot. Het
boek toont opnieuw de nood om vanuit
de politieke ecologie het denken over
schaarste en overvloed, over consump-
tie en ecologische grenzen preciezer en
helderder te formuleren. Omdat op ter-
mijn consistentie in het denken steeds
een voorwaarde is voor een blijvende
impact.

Dirk Geldof

De tram als microkosmos

Ruth Soenen, 2006. Het kleine ont-
moeten. Over het sociale karakter van
de stad. Antwerpen, Garant, 151 p.

Er bestaan vele stereotiepen over de
stad. Voor de enen is de stad de plek

waar anonimiteit heerst, waar we met
(te) velen naast elkaar leven op een
kleine plek. De buurtnetwerken ver-
brokkelen er en wat rest is de vijandige
buitenwereld. Anderen prijzen juist de
diversiteit, het bruisende, de vele con-
tacten tussen vreemden, ze cultiveren
het flaneren door de stad. De werke-
lijkheid is soms een beetje van allebeti,
maar tegelijk veel rijker en complexer.
Dat leert op een boeiende manier het
boek van Ruth Soenen.

Als etnologe bestudeerde ze het kleine
ontmoeten van mensen in de grote
stad. Hoe gaan mensen met elkaar om
op de tram. Soenen observeerde de
mensen op de Antwerpse tramlijn 12,
die van arbeidswijken in Deurne door
kansarme multiculturele wijken in
Antwerpen Noord rijdt, langs het win-
kelhart van de Meir en het trendy zuid
om opnieuw naar de multiculturele en
armere wijken van het Kiel en Hobo-
ken te leiden. Hoe gaan vreemden er
met elkaar om? Wie zegt goedendag?
Wanneer beginnen mensen te praten?
Wat bij conflicten? De tram als micro-
kosmos, een rijdende stad in de stad.

Soenen verruimt ook onze kijk op
publieke ruimte. Mensen ontmoeten
elkaar niet alleen op straten en pleinen,
in parken of op café. Ook commerciéle
ruimtes vormen nieuwe ontmoetings-
plaatsen. De cafetaria van de Hema
groeit tot de ontmoetingsplaats tussen
generaties en culturen. Telkens toont
Soenen ons de diversiteit van de stad
en haar inwoners, de ambivalentie van
plaatsen en ontmoetingen anno 2006.
Ze opent onze blik voor het alledaagse
en pleit voor ‘indirecte houdingen” om
het samenleven te bevorderen. Deze
ecologie van (het samenleven in) de
stad is bovendien erg mooi uitgegeven,
met foto’s die de lezer mee doen aan-
voelen hoe de stedelijke ontmoetings-



plaatsen werken. Ondanks wat veel
soms storende herhalingen is de tekst
een aanrader voor wie het stadsleven
en het samenleven beter wil begrijpen.

Dirk Geldof

Het humanisme uitzweten

Erwin Jans, 2006. Interculturele
intoxicaties. Over kunst, cultuur en
verschil. Berchem uitgeverij EPO,
208 p.

“Misschien moeten we ons afvragen
wat er gebeurt als we de politieke
implicaties van  multiculturalisme
omarmen in plaats van ze uit de weg te
gaan. Dit hoeft niet ten koste te gaan
van creativiteit en artistieke autono-
mie, maar het vereist wel een kriti-
sche kijk op de relatie tussen cultuur,
geschiedenis en macht.” Die uitspraak
van Paul Gilroy is het vertrekpunt van
de cultuurcriticus en dramaturg Erwin
Jans. Interculturele intoxicaties is een
snelcursus in culturele studies, waarin
de nadruk ligt op een ruim cultuurbe-
grip, op de maatschappelijke context
en op een vermenging van de discipli-
nes: historiseren, contextualiseren en
pluraliseren zijn sleutelwoorden van
die methode. Jans traceert de genealo-
gie van een hele resem begrippen die
het publieke en culturele debat bepa-
len in onze postkoloniale samenleving,
beginnend bij die uit de titel van zijn
boek: ‘intercultureel’, ‘kunst’, ‘cultuur’
en ‘verschil’.

De multiculturele samenleving ziet hij
als een uitdaging. Ze is niet enkel op
zoek naar samenlevingsmodellen, maar
ook naar een nieuwe woordenschat om
de talrijke nieuwe en vaak verwarrende
ervaringen te beschrijven, inzichtelijk
te maken en te delen. Het debat dat

Jans voert gaat over representatie en
discours, over de “dekolonisatie van
het denken”, over het alomtegenwoor-
dige maar vaak onzichtbare symboli-
sche geweld dat onze verhouding tot
anderen kenmerkt, over de manieren
waarop cultuur verschillen en uitslui-
ting produceert. Om de uitdagingen en
mogelijkheden van onze postkoloniale
samenleving te kunnen omarmen is
het van belang “te beseffen hoe vaak
denkpatronen uit de 19de eeuw gehan-
teerd worden wanneer met het heeft
over cultuur en cultuurverschillen.” (p.
61) We moeten in de eigen boezem en
het eigen verleden kijken als we het
debat over multiculturaliteit au sérieux
willen nemen: de Vlaamse strijd, het
Belgische koloniale verleden en onze
omgang met verschillende migranten-
generaties, onze houding tegenover
de islam en de integratiepolitiek zijn
enkele concrete elementen die Jans
aanhaalt.

“We zitten er middenin. En hebben
geen vast punt meer waarop we kunnen
steunen en van waaruit we de wereld
kunnen overzien,” zo schrijft Jans (p.
8). Een mogelijkheid om kritisch en
analytisch naar de wereld te kijken,
vindt Jans in een tumult van stem-
men en afwegingen, gedragen door
een sterk historisch bewustzijn. De
metafoor van ‘vrijwillige zelfintoxica-
tie’, ontleend aan de Duitse filosoof
Peter Sloterdijk, zet hem op weg: zoals
homeopathische doses gif lichamelijke
resistentie opwekken, wil Jans zijn
denken besmetten en inenten met het
begrippenapparaat dat discussies over
cultuur, identiteit en verschil van de
Verlichting tot vandaag bepaalt. En
het vervolgens ook uitzweten, de symp-
tomen registreren, de koortsige respons
van het lichaam documenteren in ver-
halen. Het lichaam geeft een plek aan
het discours, plaatst het denken in de

Oikos 37 — lente 2006

45



