bij een subalterne kunstenaar nog vaak
beschouwd als niet authentiek of als
een imitatie van de westerse moderne
kunst.” (p. 181) Ook in de geémanci-
peerde kunstwereld is er een ‘multicul-
tureel tekort’ op alle niveaus: “In de
publieke culturele sector neemt diver-
siteit een marginale positie in.” (pp.
187-188) Multiculturele initiatieven
hebben dan weer een artistiek tekort,
maar ook een discursief, evaluatief,
informatief en zichtbaarheidstekort.

Ondanks alle goede bedoelingen en
politieke correctheid werken 19de-
eeuwse denkschema’s dus nog volop
door en leiden tot scherpe tegenstellin-
gen, categorisering, uitsluiting, produc-
tie van onzichtbaarheid en een hyper-
trofie van de ander. Jans besluit: “Te
veel en te vaak wordt nog ‘over’ diver-
siteit gepraat en niet ‘te midden van’
diversiteit. Te veel en te vaak wordt er
nog ‘over’ de anderen gepraat en niet

‘met’ hen.” (p. 194)

De auteurs die Jans bespreekt in Inter-
culturele intoxicaties stellen aller-
hande strategieén en tussenposities
voor die een uitweg kunnen bieden uit
de patstelling die de extremen van rela-
tivisering en universalisering als uit-
gangspunt neemt. Maar eerder dan er
een waarheid, boodschap of definitief
antwoord uit te distilleren, laat Jans
al die stemmen op elkaar inwerken als
een open vraag en laat het project ook
aan ons lezers. Wederzijdse intoxicatie
en een taal om die ervaring te delen is
iets waar we zelf aan moeten werken.
Het boek van Jans wil, met de Japanse
filosoof Nishida, brokstukken bieden
om een vlot te bouwen en de open zee
op te gaan. Nattigheid voelen is de
enige weg die het denken vandaag nog
kan gaan.

Jeroen Peeters

Het ABC van het

basisinkomen geboekt

Yannick Vanderborght & Philippe
Van Parijs, 2005. ‘L’allocation
universelle’ Paris, La Découverte,
122 p.

Nogal wat groene partijen zijn voor-
stander van een basisinkomen: een
onvoorwaardelijke  uitkering  die
mensen krijgen omdat ze burger zijn.
Het wordt gezien als een sokkel onder
de sociale zekerheid, al komt het voor
sommigen ook in de plaats van delen
ervan. De doelstellingen kunnen
divers zijn, van autonomieverhoging
tot herverdeling van inkomens tot
werkloosheids- of armoedebestrijding.
De concrete utopie van het basisinko-
men als idee op (middel)lange termijn
is de laatste jaren wat naar de achter-
grond verschoven. De uitbouw van de
tijdskredieten tot een tijdsverzekering
binnen de sociale zekerheid wordt
aangezien als een concrete, meer haal-
bare maar ook minder radicale stap in
dezelfde richting.

Maar hoe zit het ondertussen met het
debat over het basisinkomen? Wie
daar meer over wil weten, heeft nu een
schitterend Franstalig overzichtswerkje
ter beschikking. Geschreven door uit-
gesproken voorstanders als een over-
zichtelijke bundeling om een sereen en
goed gedocumenteerd debat mogelijk
te maken. Daarenboven is het geen
eenzijdig pleidooi.

Her eerste hoofdstuk biedt de
(voor)geschiedenis van het basisin-
komen. De verschillende varianten
van het basisinkomen passeren de
revue in het tweede hoofdstuk, ter-
wijl de belangrijkste argumenten pro
en contra centraal staan in een derde
hoofdstuk. Een laatste hoofdstuk
bespreekt de politieke haalbaarheid en

Oikos 37 — lente 2006

47



48

de standpunten van verschillende poli-
tieke families. Hier is het wel jammer
dat de pistes van tijdskrediet en tijds-
verzekering als opstap naar een ruimer
basisinkomen niet als dusdanig aan bod
komen. De gelijkenissen en verschil-
len en de strategische keuze voor een
tijdsverzekering als mogelijke opstap
naar een ruimer basisinkomen zouden
het debat immers kunnen verrijken en
dichter doen aansluiten bij de politieke
actualiteit in ons land.

Globaal is het boekje een aanrader: een
overzichtelijke en onderbouwde intro-
ductie in het hele debat op luttele pagi-
na’s voor wie de oude discussies heeft
gemist. Of een ideale opfrissing voor de
‘anciens’ van het debat, als prikkel om
voldoende utopisch te blijven denken
als tegengewicht voor de waan van de
dag, nu het alleen nog maar over langer
werken lijkt te gaan om de sociale
zekerheid veilig te stellen;

Dirk Geldof

Voor een theologie van het
verschil

Jonathan Sacks, 2005. Leven met
verschil. Menswaardige verscheiden-
heid in een tijd van botsende cultu-
ren. Zoetermeer, Meinema/Kapellen,

Pelckmans, 278 p.

Jonathan Sacks is filosoof en theoloog,
en ook opperrabbijn van de Verenigde
Israélitische Gemeenten in het Britse
Gemenebest. Hij komt in dit boek op
voor de waarde van verscheidenheid
in de context van de globalisering. De
processen van economische en cultu-
rele globalisering vragen om een morele
visie: we moeten ons steeds afvragen
hoe ze de menselijke waardigheid ver-
sterken. Er is hierover een wereldwijd

gesprek nodig, en in dit gesprek moeten
ook de wereldgodsdiensten meespre-
ken. Sacks, die zichzelf een orthodoxe
jood noemt — hij zegt dat de kracht van
conservatieve tendensen in de gods-
diensten in hun kritiek op de moder-
niteit ligt - wil in dit gesprek uitdruk-
kelijk de joodse stem vertolken.

De algemene idee van het boek is dat
diversiteit, en Sacks bedoelt hier biolo-
gische, persoonlijke, culturele en reli-
gieuze verscheidenheid, het kostbaar-
ste en het meest bedreigde aspect van
deze wereld is. Het monotheisme staat
niet, zoals velen denken, voor onder-
drukking van de veelheid, maar vereert
juist de eenheid in verscheidenheid.
De Hebreeuwse Bijbel moet gelezen
worden als een ‘antiplatoons’ verhaal.
Het universalisme, de hang naar het
algemene, dat “spook van Plato”, dat
vandaag ook opdoemt in de gedaante
van het fundamentalisme, betekent
een bedreiging voor het particuliere,
het plaatselijke, het unieke, de ver-
schillen. Het Jodendom is — en dit in
tegenstelling tot het christendom en de
islam — een particularistisch monothe-
isme. Het gebiedt de vreemdeling lief
te hebben. Het ziet God als de schep-
per van de diversiteit en wil de mensen
ertoe brengen plaats in te ruimen voor
het verschil. Universaliteit moet hier
onderscheiden worden van absoluut-
heid: tegenover mijn kind heb ik een
absolute plicht, maar die is niet univer-
seel. Dit is geen relativisme. De idee
van menswaardige verscheidenheid
heeft hier zijn basis in de transcenden-
tie van God. Sacks brengt dus een reli-
gieuze visie, maar hij beklemtoont dat
je geen gelovige hoeft te zijn om zijn
visie te delen

Deze visie wordt geconcretiseerd in ver-
schillende hoofdstukken. We vinden

een pleidooi voor verantwoordelijk-



