Edito

Goed bestuur of de

depolitisering van de
politiek

Jef Peeters

Voor het succes bij de voorbije gemeenteraadsverkiezingen van een aantal uit-
tredende meerderheden werd regelmatig ‘goed bestuur’ als verklaring naar voren
geschoven. En we merken ook dat sommige politieke partijen dat meer algemeen
als waarmerk voor hun politieke kwaliteit aangeven. Nu zal ik de laatste zijn om te
beweren dat goed bestuur niet belangrijk is. Wanneer de doelstellingen voor een
maatschappelijke organisatie gegeven zijn, komt het er inderdaad op aan goed te
besturen. Maar is dat de kern van politiek? Is het in onze huidige samenleving zo
duidelijk wat ‘goed’ is? Is het fundamentele debat daarover niet politiek bij uitstek?
En waar wordt dat nog gevoerd? Waar partijen elkaar proberen te verdringen in
het midden van de samenleving daar kan van fundamenteel debat weinig sprake
zijn. Het komt er dan eerder op aan de grote middengroep van kiezers te behagen.
‘Goed bestuur’ betekent dan eigenlijk dat men impliciet aansluiting zoekt bij de
grootste algemene deler van de doelstellingen en belangen van die middengroep
zonder hem al te zeer lastig te vallen met moeilijke maatschappelijke discussies
en bijhorende keuzes. Ik neem stedelijk beleid als voorbeeld. Citymarketing is
goed voor de middenstand én voor de stadskas, en ook de modale gebruiker vindt
het best dat de binnensteden worden ‘opgekuist’; nog wat bomen en ander groen
erbij, een speelpleintje hier en een bankje daar; en laten we wat ruimte maken
voor de (winkelende) voetganger en de fietser, zonder die dominante automobi-
list al te zeer voor het hoofd te stoten... Kijk het gaat goed met de stad! ledereen
tevreden? Wellicht niet voor wie fundamentele keuzes van wezenlijk belang zijn.
Op basis van een vage impliciete consensus is het onmogelijk een uitgesproken
sociaal stedelijk beleid te voeren. Daar hebben we in vorig nummer van Oikos op
gefocust. Maar ook ecologische prioriteiten kunnen zo moeilijk gesteld en met de
bevolking gecommuniceerd worden. Zonder inhoudelijke ‘politieke’ definiéring is
‘goed bestuur’ nietszeggend. Bovendien levert de politiek zichzelf op die manier
uit aan mediatisering. In de grootste gemene deler die moet beantwoorden aan
de belangen van de grootste groep kiezers wordt politiek tot een consumptiegoed.
Welke diensten wil ik terug in ruil voor mijn belastinggeld? En als burgerconsument
wil ik daar zelf ook liefst niet te veel moeite voor doen. ‘Goed bestuur’ moet dan
vooral goed ogen. Daarbij wordt de burger eerder aangesproken in zijn verlangens
en wensen, dan in zijn politieke verantwoordelijkheid.

Politiek-filosofisch gezien is aandacht vragen voor het onderscheid tussen politiek
en beleid als het intrappen van een open deur. Toch moet het blijkbaar telkens
opnieuw gebeuren. Op de achtergrond speelt zeker een vrij verspreide opvatting



over de ‘maakbaarheid’ van de samenleving en over politiek als het ‘oplossen’ van
problemen. Terwijl politiek allereerst draait om maatschappelijke keuzes, want
we kunnen niet alles tegelijkertijd (willen). Welke richting willen we met onze
samenleving uit? Dat vraagt om openbaar ethisch debat. Bijvoorbeeld. Het budget
voor volksgezondheid is niet eindeloos. Welke keuzes maken we hier? Het terug-
dringen van de uitstoot van broeikasgassen zal invloed hebben op onze levensstijl.
Hoe gaan we dat maatschappelijk aansturen met een rechtvaardige verdeling van
de lasten? Deze voorbeelden volstaan om duidelijk te maken dat politieke kwaliteit
niet zomaar gelijk te stellen is met ‘goed bestuur’. Dat zou immers betekenen dat de
belangrijke maatschappelijke keuzes reeds gemaakt zijn, en enkel nog goed uitge-
voerd moeten worden. Niets is minder waar natuurlijk: dergelijke keuzes moeten
telkens opnieuw gemaakt, en dus bediscussieerd worden. Het kwalijke is daarom
ook dat ‘goed bestuur’ een soort maatschappelijke neutraliteit suggereert. Feitelijk
betekent het een bevestiging van de heersende maatschappelijke verhoudingen.
‘Goed bestuur’ is dan ideologie in zijn negatieve betekenis.

Ik wil daarom pleiten voor meer politieke duidelijkheid. Waar staan partijen voor?
Het samendrommen in het maatschappelijke centrum is daarop alleszins geen goed
antwoord. En dat is des te belangrijker voor een groene partij op een ogenblik dat
overduidelijk wordt hoe de ecologische crisis aanscherpt. De World Overshoot Day
- de dag van het jaar waarop de wereldbevolking alle beschikbare natuurlijke hulp-
bronnen verbruikt heeft die de natuur in één jaar tijd kan vernieuwen - valt ieder
jaar vroeger; dit jaar reeds op 9 oktober. En voor ons als inwoners van een indu-
strieland is die dag al veel langer voorbij. Hoe gaan we onze overshoot terugdringen?
Hoe gaan we onze economie vergroenen, d.i. opnieuw binnen de draagkracht van
de aarde brengen? Hoe gaan we daartoe onze productie- en consumptiepatronen
onderwerpen aan sufficiéntie-criteria, d.i. inbedden in een cultuur van het genoeg?
Dat zal niet lukken wanneer we de (wereld)bevolking niet kunnen motiveren via
een radicale herverdeling van de beschikbare levensmogelijkheden. En dat zal
m.i. ook niet kunnen wanneer grote groepen van maatschappelijke participatie
uitgesloten blijven, waardoor ressentiment een serieuze hinderpaal blijft voor elke
positieve ontwikkeling. Radicaal ecologisch, links en democratisch, dat is de basis
voor een duidelijk politiek profiel van een groene partij die een leefbare toekomst
als opdracht ziet. Dergelijk duidelijk profiel zou ook de bestaansreden van Groen!
als een aparte groene partij in het licht stellen. De geloofwaardigheid op dat vlak
gaat voor op het zich presenteren als beleidspartij, want daar hebben de traditionele
partijen betere papieren voor in de ogen van de burgerconsument. En wanneer we
vandaag vaststellen dat ook de VLD zich wil profileren als de ‘progressieve’ partij
bij uitstek, dan zou Groen! zich best ook niet te veel meer van dat label bedienen,
want het is politiek even vaag en weinigzeggend geworden als ‘goed bestuur’.

Op 30 juli overleed Murray Bookchin op 85-jarige leeftijd. Hij kan be-
schouwd worden als één van de grondleggers van de groene beweging. In
zijn ‘sociale ecologie’ verbindt hij het linkse anarchisme met ecologische
bekommernissen. Op onze website vind je een necrologie en wat litera-
tuuraanwijzingen.

www.oikos.be

Oikos 39 - winter 2006




