60

Van globaal comfort en duur-
zame lokaliteit

Peter Sloterdijk, Het kristalpaleis.
Een filosofie van de globalisering,
Amsterdam: Boom/SUN, 2006, 312
pp-, ISBN 90 8596 127 X

Tussen 1998 en 2004 schreef de Duitse
filosoof Peter Sloterdijk de indrukwek-
kende trilogie Sferen (zie Oikos 32),
waarin hij gewapend met de vraag
‘waar is de mens? de cultuurgeschiede-
nis exploreert en een ruimtefilosofie
van het mens-zijn formuleert. Wat
ons mens-zijn ten diepste tekent zijn
de binnenwerelden waaraan we sleu-
telen, symbolische immuunstructuren
waarin mensen afthangen van gedeelde
stemmingen en gemeenschappelijke
veronderstellingen. In zijn voorliefde
voor ‘grote verhalen’ zoekt Sloterdijk
ook de grenzen op van de narratieve
structuren die onze huidige samenle-
ving en subjectiviteit vormgeven, zet ze
onder spanning door hun genealogie te
exploreren en hen te confronteren met
het uiterlijke, vreemde en toevallige dat
er geen plaats in krijgt.

Het kristalpaleis (Duitse titel: Im Weltin-
nenraum des Kapitals) noemt Sloterdijk
een “zijpaneel” bij dit drieluik, en inder-
daad is dit boek slechts een tussendoor-
tje waarin hij enkele kerngedachten uit
Sferen nog eens herneemt in de vorm
van een filosofie van de globalisering.
Het is haastig geschreven en verwijst
voor argumentatie geregeld terug naar
het grote werk, maar prikkelt ook omdat
Sloterdijk met zijn ideeén in polemische
stijl het heden te lijf gaat. Zoals steeds
toont Sloterdijk zich een associatief
denker en schieten zijn formuleringen
meer dan eens alle kanten op, maar
enkele centrale lijnen in Het kristalpaleis
cirkelen rond theorieén van ruimte,
subject en geschiedenis.

Sloterdijk ziet drie globaliseringen.

Ten eerste de rationalisering van de
wereldstructuur in de Oudheid, toen
wiskundigen, kosmologen en wijsgeren
de totaliteit van het zijnde theoretisch
wisten te denken via het concept
van de globe of sfeer. Ten tweede de
“aardse globalisering” (van pakweg
1492 tot 1945), waarin een werkelijke
bol, namelijk de aarde, werd omvaren,
veroverd als kaart en als beeld, en om-
cirkeld door het geld. Hieraan is het
eerste deel van Het kristalpaleis gewijd,
waarin Sloterdijk ingaat op de ontdek-
kingsreizen, cartografie, het opkomende
kapitalisme, het verzekeringswezen en
kolonialisme. Die ontwikkeling resul-
teerde ten derde in de huidige globale
conditie, de synchrone wereld van de
“kapitalistische wereldbinnenruimte”,
waarin massamobiliteit een feit is en
afstanden verdwijnen, waarin burgers
zich gedragen als consumenten van
welvaart, maar waarin ook de verve-
ling en betekenisloosheid toeslaan, die
op hun beurt een zoektocht naar “ver-
schilbelevenissen” op gang brengen en
in het zog daarvan, een gespecialiseerde
amusementsindustrie.

Een interessante lijn in Het kristalpaleis
is de vraag welk subject die tweede glo-
baliseringsgolf mee vormgaf. Door de
wortels van het moderne subject enkel
te situeren in de rationaliteit van de
Verlichting, kan de moderne onderne-
mingsdrang niet worden verklaard. Het
“notoire gestamel over genie en crea-
tiviteit” is voor Sloterdijk slechts een
“bewijs voor het onvermogen van de
moderne mens om een zinvol standpunt
te bepalen tegenover de eigen onder-
nemingskracht.” (p. 75) Hij zoekt een
verklaring voor de nieuwe vrijheid van
expressie en handelen in een theorie van
zeevaarders en andere subjecten die zich
realiseren op zee: ontdekkingsreizigers,
kapiteins, missionarissen, zelfs piraten.
“De moderne daadontremming” wordt
over het algemeen bepaald door “de syn-



these van exceptionalisme, innovatisme
en evolutionisme — waarbij een scheut
democratisch-messianistische motieven
geen kwaad kan. Ze vormt de matrix
van talloze moderniseringsmisdaden
tegen een christelijke en humanistische
achtergrond.” (p. 82) Wat nu indien de
piraat, als exemplarische figuur van een
“naieve globaliseringscriminaliteit”, aan
land gaat? “Al tweehonderd jaar weten
de burgers met hun angsten om te gaan:
de anarchist-zeevaarder wordt aan wal
in het gunstigste geval een Raskolnokiv
(die doet wat hij wil maar er spijt van
krijgt), in het minder gunstige geval een
de Sade (die doet wat hij wil en de spijt
negeert), in het ergste geval een neoli-
beraal (die doet wat hij wil en zichzelf
daarom [...] tot man van de toekomst
uitroept).” (p. 124)

Voor Sloterdijk stopt de “aardse globa-
lisering” en daarmee de “wereldgeschie-
denis” in 1945, een reductie die een
theoretische strategie inhoudt. “Ten
eerste laten de normatieve uitwassen
van het evolutionisme zich hiermee
indammen, die alle volken en culturen
het kapitalistische ontwikkelingspad
naar Europees model willen opdringen,”
en ten tweede kan “het einde van de
geschiedenis” louter technisch bena-
derd worden als het moment waarop
“de ontwikkeling van het beeld van de
wereld als aarde min of meer afgesloten
en gemeengoed geworden is.” (p. 178)
Dat laat Sloterdijk elders toe om neoli-
beralisme, terrorisme en de unilaterale
buitenlandse politiek van George W.
Bush als anachronistische vormen van
handelen af te doen. Enkel wat betreft
milieupolitiek kan er voor Sloterdijk
nog wereldgeschiedenis geschreven
worden: “De enige aanhangsels bij
het gebeurtenis- en vertelcomplex dat
geschiedenis werd genoemd zouden uit
een wereldklimaatprotocol, een over-
eenkomstige wereldenergiecodex en uit
de instelling van een wereldmilieupoli-

tie kunnen bestaan.” (p. 270)

Wat kenmerkt nu de “posthistorische
wereld” of “Global Age” waarin we
thans leven? Het is een “kristalpaleis”
waarin een relatief grote groep mensen
van comfort profiteren en zichzelf als
consumenten kunnen verwerkelijken.
Sloterdijk gaat onder meer in op de
welvaartstaat, de American dream,
verveling, netwerkvorming en ontmoe-
tingsdruk, de cultus van beroemdheden
en de multiculturele samenleving. De
filosoof weet echter ook dat de “comfort-
installatie” onvermijdelijk uitsluiting
met zich brengt. Ze biedt immers slechts
plaats aan minder dan een kwart van
de wereldbevolking, wat te verklaren
valt door “de systemische onmogelijk-
heid om onder de huidige technische,
energiepolitieke en ecologische condi-
ties de incorporatie van alle leden van
de menselijke soort in een homogeen
welvaartssysteem materialiter te organi-
seren.” (p. 211)

[s er nog een horizon, voor degenen die
in het kristalpaleis leven? Voor hen die
erbuiten leven? Voor de filosoof zelf?
Sloterdijk ziet een postliberale samen-
leving, een “hybridische synthese van
technisch avant-gardisme en ecoconser-
vatieve matiging. (...) De fundamenten
van het oververhitte verspillingsexpres-
sionisme van de huidige massacultuur
zullen steeds verder afbrokkelen.” (p.
251) Wanneer de huidige cultus van
overvloed en groei op fossiele grenzen
stuit, zal ze zich via technologisch
onderzoek heroriénteren op nieuwe
“bronnen voor een alternatieve verspil-
ling”, bijvoorbeeld in de bijna imma-
teriéle datastromen die onze mondiale
informatie- en kennismaatschappij nu
al tekenen. Het is een wat vage specu-
latie die weerom duidelijk maakt dat
‘schaarste’ het grote ongedachte in
Sloterdijks filosofie is.

Als Sloterdijk in Het kristalpaleis dan
toch iets plaatst tegenover de “essentiéle

Oikos 39 — winter 2006

61



62

overvloed” en de virtualisering waar
ze toe zal leiden, is het een terugkeer
naar het lokale, naar inbedding en
geleefde ervaring, naar een logica van
de participatie, het gesitueerd-zijn en
de inwoning. Dat brengt hem tot een
kort slotpleidooi voor het wonen, dat
“een immuunsysteem van herhaalbare
gedragingen” creéert, en het inwonen,
de “moeder van de asymmetrie”. “In-
wonen blijkt nu eenmaal iets te zijn

wat ik alleen bij mezelf en de mijnen
doen kan, de ander alleen bij zichzelf
en de zijnen. (...) Inwonen is passief
engagement met de eigen situatie, een
passief en actief meecreéren van haar
eigen vage en unieke uitgebreidheid
(...) De uitgebreidheid van inbeddende
situaties, dat spreekt vanzelf, is de na-
tuurlijke handlanger van het duurzame”
(pp- 277-279)

Jeroen Peeters

Tien op tien voor de biologische
landbouw

Guido Van Huylenbroeck, Lieve
De Cock, Erik Krosenbrink, Koen
Mondelaers, Ludwig Lauwers, Eva
Kerselaers & Wim Govaerts. Bio-
logische landbouw, Mens, markt en
mogelijkheden. Lannoo-campus 2005,
292 p.

Verschillende mensen die samen één
boek schrijven over biologische land-
bouw, dat is interessant. Want dan
kan je verwachten dat over structuur
en inhoud goed is nagedacht, dat die
bio-landbouw vanuit verschillende
perspectieven is bekeken en ontleed,
kortom dat je een goed uitgebalan-
ceerde state of the art krijgt. Op één
voorwaarde. De schrijfploeg moet ook
goed uitgebalanceerd zijn.

Dat is gelukkig het geval geweest voor
“Biologische Landbouw, mens, markt en
mogelijkheden” waaraan drie partners
gewerkt hebben: de vakgroep landbou-
weconomie van de Gentse universiteit,
het Centrum voor Landbouweconomie
van de Vlaamse overheid, en mensen
uit de biosector zelf. Dat dit boek op
een toegankelijke wijze verslag doet van
wetenschappelijk onderzoek, waarbij
boeren z¢If hun visie konden geven,
maakt het nog interessanter.

De auteurs zoeken een antwoord op
de prangende vraag hoe het komt dat

de ontwikkeling van de biologische
landbouw niet van de grond komt in
onze contreien, ondanks het feit dat
de vraag groter is dan het aanbod en
ondanks veel goede wil en goed geld
geinvesteerd ter promotie van bio? Dat
is toch een sterke stimulans, en reden
tot optimisme!

Optimisme was er inderdaad enkele
jaren geleden, toen naast de trekker
Bond Beter Leefmilieu, mijn organisatie
Vredeseilanden mee aan de wieg stond
van de campagne “Tien op tien voor
de biologische landbouw”. Tegen 2010
moest en zou 10% van het Vlaamse
landbouwareaal bio zijn. We spiegelden
ons aan Qostenrijkers, Zwitsers, Ital-
ianen, Zweden en Denen. Die haalden
in 2003 percentages variérend van
6.3% tot 12%. Maar in 2003 haalde
ons land 1,25%. Wallonié brengt bov-
endien méér in dan Vlaanderen, waar
het aantal biologische hectaren in 2005
stabiliseerde op amper 0.5% van het
landbouwareaal (VILT,2006).

Hoe komt dat toch? Simpele vraag,
het complexe antwoord vind je in het
boek.

In twee hoofdstukken maak je kennis
met biolandbouw en het zal je al snel
duidelijk worden dat bio méér is dan
kunstmest en pesticiden mijden. Bi-
olandbouw is vooral een holistische en
duurzame manier van omgaan met de
levensprocessen in het agro-ecosysteem.
In mensentaal zou je kunnen zeggen:



