N3Z37351IN

74

Oikos 40.indd 74

Eichmann in Jeruzalem. De banaliteit van het kwaad (voorwoord I. de Haan), Atlas,

Amsterdam/Antwerpen, 2005, 448 p.

Vita activa, Boom, Amsterdam, 1994, 400 p. (vertaling van The human condition, 1958).
Ower revolutie (voorwoord I. de Haan), Atlas, Amsterdam/Antwerpen, 2004, 397 p.
Ower geweld (voorwoord I. de Haan), Atlas, Amsterdam/Antwerpen, 2004, 156 p.
Politiek in donkere tijden. Essays over vrijheid en vriendschap (inleiding en vertaling
R.Peeters en D.De Schutter, Boom, Amsterdam, 1999, 221 p.

Tussen verleden en toekomst. Vier oefeningen in politiek denken, Garant, Leuven/Apeldoorn,

1994.

Verantwoordelijkheid en oordeel, samenstelling en inleiding Jerome Kohn, Lemniscaat,

Rotterdam, 2004, 274 p.

Karl-Heinz Breier, Arendt, Lemniscaat, Amsterdam, 2004, 191 p.

Albert Camus, De mens in opstand, nawoord Daan Roovers, de Prom, Amsterdam/
Antwerpen, 2004, 320 p. (vertaling van L homme révolté, 1951).

Dirk De Schutter, Het ketterse begin. Arendt over de filosofie van het actieve leven, Damon,

Budel, 2005, 144 p.

Remi Peeters, ‘Over geweld en revolutie. Kennismaking met de politieke filosofie van
Hannah Arendt’, Streven, februari 2006, p.99-110.
Kurt Sontheimer, Hannah Arendt. De levensweg van een groot denker, Ten Have/Pelckmans,

Kampen/Kapellen, 2006, 221 p.

Peter Venmans, De ontdekking van de wereld. Over Hannah Arendt, Atlas, Amsterdam/

Antwerpen, 2005, 300 p.

Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Een biografie, Atlas, Amsterdam/Antwerpen,
2005, 703 p. (vertaling van: Hannah Arendt: For Love of the World, 1982/2004).

Wanorde en continuiteit als
alternatief voor maakbaarheid

René Boomkens, De nieuwe wanorde.
Globalisering en het einde van de maakbare
samenleving, Amsterdam: Van Gennep,
2006, 328 pp., ISBN 90 5515 650 7

“Globalisering (...) heeft ons bevrijd van
de moderniteit, of van die ene cruciale
moderne mythe: die van de maakbaarheid
van mens en samenleving.” (p. 292) De
“nieuwe wanorde” die de globalisering
heeft gecreéerd, dat wil zeggen in de
manieren waarop we de werkelijkheid
beleven, beschrijven en verbeelden, laat
zich niet langer rijmen met de Grote
Verhalen van de moderniteit. Afscheid
nemen van de idealen die ze vormgaven
is één ding, een maatschappij die er nog
steeds grondig door getekend wordt
veranderen een andere zaak. Eerder

dan een breuk te bewerkstelligen, die
onvermijdelijk vanuit een revolutionair
getint projectdenken zou vertrekken, is
hier continuiteit nodig, meer bepaald
het aanvaarden van de realiteit zoals
die er thans uitziet, en daarin nieuwe
betekenisgehelen trachten te stichten. Dat
is alvast de opvatting van de Nederlandse
cultuurfilosoof René Boomkens, die met
de term ‘continuisme’ een pleidooi houdt
voor een ‘alledaagse metafysica’ (naar
Walter Benjamin), een pragmatische
filosofie waarin narrativiteit en be-
lichaamde vormen van kennis centraal
staan. “Niet ‘neutrale’ kennis is nodig,
maar de mobilisatie en confrontatie
van de vele levensbeschouwelijke op-
vattingen, praktijken en houdingen die
in de alledaagse cultuur circuleren. Er is
geen behoefte aan nieuwe kennis of aan
meer kennis, maar juist aan de articulatie

17/02/2007 18:33:13



Oikos 40.indd 75

van dat wat we allemaal allang weten.”
(p- 295)

Het afscheid van de moderniteit en het
ideaal van de maakbare samenleving
benadert Boomkens vanuit politiek en
wetenschappen, die beide als kinderen
van de Verlichting de geschiedenis
voorstellen als een beschavingsproject
dat uitgaat van een autonoom,
veranderingsgezind subject, gedreven
door een hang naar democratie en
groeiende wetenschappelijke kennis.
Boomkens wil daar eigenlijk geen
woorden meer aan vuil maken, vindt
het gebrek aan publiek engagement van
sociale wetenschappers bedenkelijk,
beschrijft de maakbaarheidsidealen van
het socialisme en het liberalisme als
achterhaald en deconstrueert ook gretig
eenhernieuwd conservatismealsmogelijk
alternatief. Radicaal aan Boomkens’
denkoefening in De nieuwe wanorde is dat
ze resoluut vanuit de complexiteit van de
wereld op de drempel van de 21ste eeuw
vertrekt. Dat alles in een essayistische
schrijftrant die cultuurfilosofische thema'’s
behandelt met een politieke gevoeligheid
en ze koppelt aan kenkritische kwesties
en actuele maatschappelijke debatten.

In een essay over het wonen onderzoekt
Boomkens aan de hand van Walter
Benjamin, Gaston Bachelard en Martin
Heidegger hoe de vorming van het
individu, zijn relatie tot de omgeving
en de publieke sfeer samenhangen met
de alledaagse ervaring en vormen van
narrativiteit. Die inbedding speelt hij
in het hoofdstuk over de stad en het
netwerk wuit tegen suburbanisering
als een vorm van ahistorisch wonen
en het ontstaan van een betekenisloos
landschap “zonder horizon” dat zich
niet langer laat ervaren als een dagelijkse
leefwereld. Boomkens analyseert hoe
een teveel aan ruimtelijke ordening in
Nederland aan die suburbanisering heeft
bijgedragen, en waardeert omgekeerd de
stedelijkheid met het ‘wilde wonen’ en
gebrek aan planning in de Vlaamse Ruit
als een uitdaging, waarin continuisme

en pragmatisme centraal staan. Dat die
Vlaamse Ruit “één grote ecologische en
planologische ramp” (p. 162) is, daar
gaat Boomkens wel erg snel aan voorbij.
Zijn continuisme “is gestoeld op een
pragmatische, zintuiglijke, en daarbinnen
tactiele, alledaagse en in hoge mate
materiéle focus op de werkelijkheid.” (p.
169) Die leveren weliswaar een veelheid
aan verhalen en betekenissen op waar we
vanleven, maar volstaan ze als perspectief
voor een ‘ecologie’ van het wonen?

De ideologie van de ‘netwerkstede-
ling” levert interessante beschouwingen
op over de stad en de ruimtelijke
component van wat we ‘openbaarheid’
noemen. Tegenover auteurs als Hannah
Arendt, Jiirgen Habermas en Richard
Sennett, ziet hij vandaag niet zozeer
een tekort aan openbaarheid in de stad,
eerder doet hij de “vaststelling van een
chronische erosie van de stad als een
gemeenschap van vreemden, ofwel als
een tegelijk open en onvoorspelbare én
bewoonbare ruimte.” (p. 116) De vrijheid
van de stedelijke openbare sfeer hangt
samen met lokale praktijken en ruimtes,
met een coéxistentie van verschillen
“tussen gemeenschappen, subculturen,
coterietjes en leefstijlen, verschillen op
religieus, ideologisch, cultureel of etnisch
gebied, kortom: verschillen die veeleer in
het teken van nabijheid dan van distantie
staan.” (p. 121) Tegenover de liberale
idee van een neutrale, publieke ruimte
ziet Boomkens een minder strakke
scheiding tussen cultuur en politiek, en
pleit hij voor “lichte gemeenschappen”
waarin mensen tijdelijk verbanden met
elkaar aangaan, bijvoorbeeld op basis
van gedeelde activiteiten, voorkeuren of
interesses.

Boomkens is een bevlogen verdediger
van de populaire cultuur, die via de
massamedia de globalisering mee
heeft voorbereid in de onttakeling
van nationale culturele elites en het
aansturen van een nieuwe ‘transnationale
verbeelding’ (naar Arjun Appadurai):
“Geen kosmopolitische verbeelding in de

UITGELEZEN

75

17/02/2007 18:33:13



N3Z37351IN

76

Oikos 40.indd 76

traditioneel-modernistische zin, maar een
bij uiteenlopende regionale, diasporische,
religieuze, etnische en subculturele
tradities aansluitende verbeelding die
zich in hoge mate heeft losgezongen van
eerdere lokale begrenzingen.” (pp. 223-4)
Hierin ontmoeten een mondiaal cultu-
reel consumentendom, een ruimtelijk
versnipperd migrantendom en het
andersglobalisme elkaar. Boomkens weet
dat ook terrorisme en fundamentalisme
voor een deel producten zijn van
de globale mediascape en hij gaat in
dat verband in op de relatie tussen
globalisering en politiek. Maar bovenal
ziet hij een uitdaging in de transnationale
verbeelding en daarmee mogelijkheden
in de nieuwe wanorde, een kwestie voor
zowel politici, sociale wetenschappers als
gewone burgers.

“In plaats van het groeiende besef van
culturele diversiteit en veranderlijkheid
weer in te lijven in een ideologie van
maakbaarheid, gaat het er dus eerder
om het relatieve belang van continuiteit

Onwankelbaar
beschavingsoptimisme?

Mark Heirman, Beschavingeng botsen
niet. In de tang tussen religie & cultuur,
Antwerpen: Uitgeverij Houtekiet, 2006,
240 pp., ISBN 90 5240 872 6

Tegen de achtergrond van het debat over
cultuurrelativisme en
formuleert filosoof en publicist Mark
Heirman een vergelijkende studie van
beschavingen. De notie ‘beschaving’biedt
hem een steunpunt buiten culturen, wat
hun observatie toelaat: “Een cultuur is
wat volken van elkaar onderscheidt, een
beschaving wat hen verenigt. Dat doet

universalisme

te benadrukken: alleen een actieve
betrokkenheid bij min of meer begrensde,
overzichtelijke collectieve verbanden,
levert het vertrouwen Op waarmee we ons
kunnen handhaven in een globaliserende
(wan)orde.” (p. 304) Het waarderen
van culturele wanorde zou een einde
kunnen maken aan een humanistische
ideologie die het voortdurend over
‘beschaving’ heeft. Sociale wanorde zou
een alternatief kunnen bieden voor het
verstikkende consensusdenken van een
postideologisch politiek establishment.
Hoeeenbesef van continuiteitenidentiteit
te verzoenen met de overstelpende
aanwezigheid van vreemdheid, chaos
en wanorde? In het alledaagse ervaren,
handelen en verbeelden ziet Boomkens
de sleutel voor een ‘links continuisme’:
“Het aloude progressieve ideaal van de
vooruitgang van de mensheid in te ruilen
voor het nieuwe ideaal van het behoud
van de mensheid onder leefbare condities
in de meest brede zin van het woord.” (p.
307)

Jeroen Peeters

een beschaving door ontwikkelingen te
steunen die alle culturen doorkruisen —
qua onderwijs, wetenschap, technologie,
handel en economie - maar nog
duidelijker door wetten en rechtsregels af
te kondigen die alle culturele verschillen
overschrijden.” (p. 12) Culturen zijn
een kwestie van waarden en normen,
ongeschreven gedragsregels, het gaat
erom “hoe mensen en volken zich de
samenleving voorstellen in termen
van sociale gelijkheid of ongelijkheid,
individualisme of collectivisme,
masculiene en feminiene elementen,
zekerheid en onzekerheid en het korte-
of langetermijnperspectief.” (p. 187)
Eerder dan ‘cultuur’ als een totaalbegrip

17/02/2007 18:33:13



