INTERCULTURALITEIT

Vooruitgang in achterwaartse pas?
Hoofddoek verbieden even onredelijk als
verplichten

Manu Claeys

Diversiteit is realiteit. Dat was in mei 2006 de centrale slogan bij de stille mars in Antwerpen.
Maar het vanzelfsprekend omgaan met een toegenomen culturele verscheidenheid blijkt vaak
moeilijker dan het scanderen van een slogan. Dat zien we bij de discussies over het al dan niet
tolereren van een hoofddoek in klaslokalen en aan overheidsloketten. Merkwaardig is daarbij dat
de toenemende aversie en repressie tegen een van de zichtbaarste symbolen van het anders zijn
intussen met progressieve argumenten wordt onderbouwd. In Antwerpen vormt dit deel van
een politieke gok om extreemrechts de wind uit de zeilen te halen.

In het najaar van 1989 weigerden drie Marokkaanse meisjes in het Franse Creil
hun hoofddoek in de klas af te leggen. Hun uitsluiting kreeg grote weerklank in de
pers. Korte tijd nadien verboden ook in Brussel enkele gemeentescholen het dragen
van de hoofddoek. Meisjes die het verbod negeerden werden buitengezet. De
rechtbank annuleerde dit verbod op basis van de Belgische onderwijswet van 1959,
maar de hoofddoekenkwestie bleef onderwerp van discussie. Toen ook in Vlaanderen
moslimmeisjes en directies in conflict kwamen over het dragen van hoofddoeken, werd
vanuit de netten en de overheid beslist de scholen alle vrijheid te laten om hierover een
eigen beleid uit te stippelen.

Steeds meer inrichtende machten ervaren intussen de hoofddoek als een signaal
van islamréveil en een middel tot onderdrukking van meisjes en vrouwen. Steeds vaker
wordt daarom een verbod op het dragen ervan in het schoolreglement opgenomen.
Directies en ouderraden zeggen zo de keuzevrijheid te willen vergroten in een
omgeving waar druk wordt uitgeoefend. Maar is leerlingen emanciperen door hen
minder zelfbeschikkingsrecht te geven wel een goed idee? Gelijkaardige paradoxen
spelen wanneer overheden in hun diensten hoofddoeken verbieden om het pluralisme
binnen de staat te garanderen.

Negatief imago

Sjaals, doeken en kapjes zijn al lang in het Vlaamse straatbeeld aanwezig. Nooit
werd het dragen van een hoofddoek een punt van publieke discussie, ook niet in de
revolutionaire jaren zestig toen filmsterren ze nog droegen als elegant accessoire, en
wel bh’s maar geen hoofddoeken werden verbrand.

INTERCULTURALITEIT




1I31NVENLINDOYILNI

Sinds het einde van de jaren tachtig wordt het dragen van een hoofddoek in de
publieke sfeer wél in toenemende mate als problematisch ervaren. In de discussie
worden vele soorten wrijvingen zichtbaar tussen een inmiddels sterk geseculariseerd
Vlaanderen en een religieuze buitenwereld die ook nog eens verengd werd tot een
specifiek geloof. Want met de hoofddoek wordt intussen bedoeld: de hoofddoek
gedragen door moslimvrouwen. Bij katholieke gelovigen raakte het hoofd bedekken
in onbruik. Kloosterzusters vormen nog slechts een kleine groep. Joodse vrouwen
vervingen de hoofddoek door een pruik.

De recente aversie voor de moslimhoofddoek hangt samen met onze eigen
naoorlogse ontvoogdingsgeschiedenis en met het beeld van een evolutie binnen
de islamwereld die daar haaks op staat. De hoofddoek wordt geassocieerd met het
onderdrukken van de vrouw. De argumentatie luidt: we hebben zo fel gevochten tegen
seksisme en voor vrouwenrechten, waarom dan de klok terugdraaien? Maar dat is
niet alles. Bij de hoofddoek wordt ook in toenemende mate religieuze strijdbaarheid
vermoed. De redenering wordt dan: willen we assertieve vormen van geloofsbelijdenis
via de achterdeur terug binnenhalen?

Onbegrip voor het dragen van een
Hoe meer we het hebben over dé mos- hoofddoek was er natuurlijk ook al véor
de jaren tachtig. Maar de discussies erover
bleven beperkt. Bij de eerste-generatie
moslimvrouwen meende men dat het om de
meer alvast het debat wordt gepola-  import van een uitdovende traditie ging. In
riseerd en hoe minder keuze we nog  katholieke scholen stoorde men zich niet aan
laten aan de vrouw zelf. Zijziet zich ge- moslimmeisjes met hoofddoekjes — er waren
. nog positieve connotaties met de zusters van
wrongen tussen twee extremen in een . . .
. ) L L weleer (kuisheid, gehoorzaamheid).
discussie waarin zijzelf vaak weinig in Die terughoudendheid verdween met
de pap te brokkelen heeft. de groei van extreemrechts, de opkomst
van radicale islamregimes en de golf van
terreuraanslagen door moslimfundamenta-

limvrouw als slachtoffer en over de
hoofddoek als symbool daarvan, hoe

listen. In de ogen van steeds meer Vlamingen/Europeanen ging het dragen van een
hoofddoek samenvallen met onwil of onmacht om erbij te horen. Zeg maar: non-
integratie, gedwongen of vrijwillig. Zo belandde het bannen van de hoofddoek uit
de publieke sfeer na jaren van stilzwijgende tolerantie toch op de politieke agenda.
Een groeiend aantal progressieven ondersteunt deze evolutie. In de moslimhoofddoek
zien zij een bedreiging voor hun verhaal over emancipatie en multiculturalisme.

Eenzelfde bedreiging gaat blijkbaar niet uit van orthodoxe joodse vrouwen die voor
het huwelijk het hoofd kaal scheren en een pruik dragen. Ook daarvan kan gezegd
worden dat ze er niet altijd zelf voor kiezen en dat het seksistisch is. Toch leidt dit niet
tot een emancipatiediscussie binnen niet-joodse kringen of tot progressieve initiatieven
die ertoe bijdragen dat deze vrouwen vrijplaatsen krijgen waar ze de pruik niet langer
‘moeten” dragen. Ironisch genoeg zorgen wellicht het zelfgekozen isolement van de
orthodoxe joden en het discrete karakter van deze uiting van onderworpenheid voor
het uitblijven van kritiek. Net omdat zij geen werk zoeken bij overheden, de kinderen
naar eigen scholen sturen, nauwelijks buiten de gemeenschap huwen, weinig contact
hebben met niet-joden, ... volgt ook geen appel van buitenaf om zich op dit vlak in te
passen. Het gaat slechts om een kleine groep van medeburgers (ook wereldwijd), hoor
je soms nog, en een pruik is minder opvallend dan een hoofddoek. Bovendien kent het
jodendom geen bekeringsijver. Dat scheelt ook al.

Oikos 42, 3/2007



Nieuwe vormen van dwang

Treft het verbod op hoofddoeken in scholen doel? Bereikt men ermee wat men zegt te
willen bereiken, namelijk meer individuele keuzevrijheid en minder geloofsdwang?
Hoe meer we het hebben over dé moslimvrouw als slachtoffer en over de hoofddoek als
symbool daarvan, hoe meer alvast het debat wordt gepolariseerd en hoe minder keuze
we nog laten aan de vrouw zelf. Zij ziet zich gewrongen tussen twee extremen in een
discussie waarin zijzelf vaak weinig in de pap te brokkelen heeft. Haar mogelijkheden
om de traditie respectvol maar kritisch te benaderen —om bijvoorbeeld gehoorzaamheid
aan de man om te buigen naar wederzijdse plicht tot overleg — worden kleiner.

“Moslimvrouwen komen dan voor een dilemma te staan”, legde bijzonder
hoogleraar diversiteit aan de Vrije Universiteit Amsterdam Halleh Ghorashi uit in
De Standaard (19 maart 2007): “Moeten ze kiezen voor de groep waar ze vandaan
komen, of moeten ze kiezen voor de emancipatie door hun eigen achtergrond te
verloochenen? Het dilemma is te groot, te extreem en te zwart-wit gekleurd. Daarom
kiezen de meeste vrouwen voor de eigen groep.” Na afloop van een debat in een school
in Borgerhout schetste psychologe en voorzitster van het Steunpunt voor Allochtone
Meisjes en Vrouwen Sultan Balli eenzelfde beeld (30 mei 2007). Ze stelde vast hoe
de grote diversiteit binnen de moslimgemeenschap (die buitenstaanders doorgaans
niet zien) door een hoofddoekenverbod op de achtergrond raakte, ten voordele van
het samenkomen rond dat ene: het verbod. Dit leidt tot verharding, radicalisering,
polarisering — wat de beoogde integratie en emancipatie niet ten goede komt.

Stereotyperende veralgemeningen leiden tot het sluiten van de rangen en tot
méér druk op individuen om kant te kiezen. Verbieden creéert soms nieuwe vormen
van dwang. Een opgelegd hoofddoekenverbod ontneemt de vrouw de kans om de
doek spontaan af te leggen. Volgens Ghorashi is daarom een andere benadering meer
aangewezen: “Mensen moeten het gevoel hebben dat ze in hun waarde worden gelaten
voordat ze ongewenste culturele patronen willen of kunnen doorbreken, anders zullen
ze geneigd zijn hun cultuur te verdedigen. Daarom is het belangrijk om ruimte te maken
zodat diverse groepen vanuit hun eigen culturele achtergrond hun emancipatie kunnen
vormgeven. De lessen uit de postkoloniale kritiek op de tweede feministische golf is
dat de emancipatie weliswaar het doel is, maar dat de wegen ernaartoe divers kunnen
zijn.” Haar conclusie: “Het is tijd om te luisteren naar de migrantenvrouwen zelf, de
diversiteit van hun keuzes en hun wegen naar emancipatie te respecteren.”

Niet toevallig spreken heel wat vrouwenrechtenorganisaties zich uit tegen
verplichting én verbod. Hun protest heeft niets te maken met soft multiculturalisme
of het niet willen erkennen van problemen, wel met het opkomen voor het individuele
beslissingsrecht over hoe je je kleedt — ook als vrouw. Onder het motto ‘baas over
eigen hoofd’ bepleiten ze een genuanceerd feminisme: het afleggen van de hoofddoek
hoeft niet te worden opgelegd. Met lede ogen zien ze hoe het debat over de rol van de
vrouw binnen de islam (en daarbuiten) vooral over de hoofden van de vrouwen heen
gevoerd wordt. Vrouwen worden als willoze wezens beschouwd. Hun gedrag wordt
van bovenaf ingeperkt door paternalistisch te verbieden of patriarchaal te verplichten.
Daarom verzetten deze organisaties zich tegen de jacht op de hoofddoek, of ze nu zelf
voor of tegen die hoofddoek zijn.

Ze twijfelen er niet aan dat ook in de moslimwereld de hegemonie van de man en
de segregatie tussen de geslachten bevorderd worden door een kledijcodering van
de vrouw. Maar het was niet anders in de joods-christelijke wereld, en toch werd de
seksuele revolutie en de ontvoogding van de vrouw er niet bewerkstelligd door een
(oppervlakkig) verbod op bepaalde klederdracht.

INTERCULTURALITEIT




1I31NVENLINDOYILNI

Seksuele normering

Natuurlijk draaien tradities van hoofdbedekking in oorsprong veelal om controle
van het vrouwenlichaam. Voor traditioneel-gelovige moslimvrouwen van de eerste
generatie beschermt de hoofddoek, naar eigen zeggen, in de publieke ruimte hun
kuisheid. Ze hebben het nooit anders geweten en staan er verder niet bjj stil. De
gewoonte kan als ouderwets en onmodieus bestempeld worden, maar is het ook
discriminerend?

Ook voor veel vrouwen van de tweede en de derde generatie biedt de hoofddoek
als teken van deugdelijkheid een vorm van vrijheid. Maar vaak op een andere manier
dan bij hun moeders. Uit een onderzoek in opdracht van de krant Gazet van Antwerpen
(najaar 2005) blijkt dat de helft van de Vlaamse moslimmeisjes tussen 15 en 25 jaar
nooit of zelden een hoofddoek draagt, een kwart doet het altijd. Van dat kwart zegt
driekwart dat uit eigen beweging te doen, zeven procent doet het niet uit vrije wil, twaalf
procent doet geen uitspraak.

Voor zelfbewuste moslimadolescenten (jeansbroek, make-up, spannende truitjes,
modieuze laarzen, logeren bij vriendinnen om toch naar de fuif te kunnen ...) is het
Vlaanderen van 2006 complexer en gelaagder dan het preconciliaire Vlaanderen of het
geboorteland van hun ouders. Voor velen van hen is het dragen van een hoofddoek
niet zozeer een uiting van toegenomen vroomheid of verminderde emancipatie, wel
van protest. Hun strijdbaarheid hierover neemt nog toe in een gepolitiseerde context
waarin ze de afwijzing van de hoofddoek ervaren als het belachelijk maken van hun
cultuur. Voor deze groep is de hoofddoek geen symbool van onderdrukking, maar
integendeel een middel om hun identiteit als lid van een minderheid te benadrukken.
In een maatschappij waarin diversiteit — zeker in de media, maar ook in het onderwijs
of in overheidscommunicatie — als positief aangeprezen wordt, is een verbod op het
dragen van de hoofddoek niets minder dan een negatie van hun eigenheid. Het her en
der verbieden van hoofddoeken hangt inmiddels al anderhalf decennium in de lucht:
als tiener zou je voor minder naar de hoofddoek grijpen.

Het hoofddoekendebat begon pas in de jaren negentig, toen bleek dat nogal wat
jonge moslimvrouwen bleven kiezen voor het dragen van een hoofddoek. Dat was
het signaal om in te grijpen: het dominante culturele patroon in het Westen bepaalt
immers dat jonge vrouwen net pronken met hun lichaam. Het is binnen die context dat
antropologe Bambi Ceuppens het debat over de hoofddoek situeert in “een algemeen
verbreide tendens om vrouwen te seksualiseren onder de mom hen te emanciperen”.
Ze ziet geen grote kloof tussen mannen die eisen dat hun vrouwen de haren bedekken
en mannelijke voorvechters van vrouwenrechten die hen het recht ontkennen dat te
doen. “Beide kampen menen dat vrouwen in het publiek een culturele norm moeten
uitdragen, of die nu zegt dat vrouwen hun seksualiteit moeten verbergen of dat ze die
nu net moeten etaleren” (Samenleving en politiek, maart 2005).

Ook op die manier werd de hoofddoek het symbool van een ‘botsing tussen
beschavingen’.

Contraproductief
Het hoofddoekenverbod bemoeilijkt niet alleen de dialoog tussen culturen, maar
ook het debat binnen moslimgemeenschappen. Het snoert de mond van hen die de

islam aansluiting willen doen vinden met de eenentwintigste eeuw. De nadruk op
de hoofddoek als symbool van een achterlopende cultuur plaatst immers niet alleen

Oikos 42, 3/2007



belangrijke strijdpunten als recht op onderwijs of werk buiten beeld, maar getuigt
ook van een statische visie op de islam. Deze visie wordt sinds de jaren tachtig nog
gevoed door de opkomst van radicale moslimregimes en -bewegingen die om politieke
redenen hun versie van een letterlijke invulling van de islam gingen propageren.

De islam kent in tegenstelling tot de katholieke kerk geen hiérarchische top.
Bovendienberoept deislam zich opnog andere bronnen dan de Koran om gedragsregels
vast te leggen: de hadith, of het uitgebreide corpus van tradities. Voor een eigentijdse
interpretatie van de islam is daarom behoorlijk wat marge. Schrijft de islam het dragen
van hoofddoeken voor, of is dat intussen veeleer een cultureel statement? Daarover
heerst onduidelijkheid. Wordt met de hijab het gordijn bedoeld dat de vrouwen van
de profeet privacy moest gunnen in het overbevolkte Medina? Of een sluier voor alle
moslimvrouwen? Het is al eeuwenlang onderwerp van discussie onder islamexegeten.
Tegenstrijdige voorschriften in de Koran maken een eenduidige normering nog minder
evident.

Het ontstaan van zo'n kritische, creatieve en
relative-rende geloofsattitude is niet evident in westerse

moslimgemeenschappen die onder druk staan van
integristische stromingen. Een van buitenaf opgelegd
verbod op moslimgebruiken zoals het dragen van een
hoofddoek — we hebben het niet over praktijken als
uithuwelijking of besnijdenis — ondergraaft nog meer

De nadruk op de hoofddoek als symbool
van een achterlopende cultuur plaatst
niet alleen belangrijke strijdpunten
als recht op onderwijs of werk buiten

de mogelijkheid om een draagvlak te creéren voor beeld, maar getuigt ook van een stati-

hedendaagse, aan nieuwe omgevingen aangepaste  sche visie op de islam.
interpretaties van de islam. Patriarchen binnen de

gemeenschap en paternalisten erbuiten versterken

elkaar hierin.

Een hoofddoekenverbod in scholen kan uiteindelijk ook het recht op vrije
studiekeuze in het gedrang brengen, waardoor sommige jongeren net de kans
ontnomen wordt op emancipatie. Antwerpse middelbare scholieren met hoofddoek
kunnen nu nog slechts in twee vrije scholen en in een beperkt aantal studierichtingen
van het stedelijk onderwijs terecht. Hoe meer scholen de hoofddoek verbieden, hoe
moeilijker het wordt voor een meisje met hoofddoek om economische zelfstandigheid
te verwerven en later eigen keuzes te kunnen maken; bijvoorbeeld de keuze om geen
hoofddoek te dragen, te trouwen met wie ze wil en voor zichzelf te bepalen wat de
essentie is van haar geloof. In plaats van deze meisjes beperkingen op te leggen, zouden
ze net alle kansen moeten krijgen om te studeren waar en wat ze willen. Bij eventuele
hoofddoekdwang door ouders of familieleden is scholing de beste garantie om later
aan de geboden van een relatief kleine gemeenschap te kunnen ontsnappen.

Autonomie van de scholen is een goede zaak. Maar wanneer autonome beslissingen
de individuele emancipatie en het integratieproces belemmeren — en dus een collectief
probleem worden — mag de overheid niet de andere kant opkijken. Het is de taak van
de overheid om erover te waken dat elk kind de toegang behoudt tot de studierichting
van zijn keuze. Overheden mogen die taak niet te licht opvatten en moeten daarom
actief oplossingen zoeken samen met de schoolgemeenschappen en de allochtone
gemeenschap.

Ook Engeland kende vijftien jaar geleden een plotse verheviging van het conflict.
Toen in 1990 twee zussen naar huis werden gestuurd omdat ze een hoofddoek
droegen, werd na een crisisvergadering het huisreglement aangepast. Voortaan waren
hoofddoekjes in de kleur van het schooluniform toegestaan, zolang ze geen risico
inhielden voor de gezondheid. British common sense.

INTERCULTURALITEIT




1I31NVENLINDOYILNI

Internationaal scoort Vlaanderen schitterend op het vlak van onderwijs, behalve op
één aspect: de schoolprestaties van allochtone kinderen. Een hoofddoekenverbod is in
het licht hiervan tegelijk irrelevant en contraproductief.

Neutraliteit?

De Belgische onderwijswet van 1959 plaatste neutraliteit en respect voor
godsdienstvrijheid nog op gelijke hoogte. Met de komst van een nieuwe godsdienst
— de islam - raakte de koppeling tussen beide in de verdrukking. Op grond van
kledingvoorschriften ging de invulling van neutraliteit alvast in Vlaamse scholen
steeds vaker gepaard met een inperking van de godsdienstvrijheid.

Eenzelfde evolutie merken we in overheidsdiensten, waar — opnieuw met de islam
als belangrijkste mikpunt — vestimentaire referentie naar het geloof meer en meer onder
vuur komt te liggen. Recentelijk ging in Vlaanderen het Antwerpse stadsbestuur daarin
het verst. Op 27 november 2006 besliste het nieuw verkozen bestuur dat stadspersoneel
dat rechtstreeks in contact komt met de burger zoals loketpersoneel, bibliothecarissen,
sociale werkers, ... voortaan geen “uiterlijke symbolen van levensbeschouwelijke,
religieuze, politieke of andere overtuigingen” meer mag dragen. De argumentatie was
tweeledig: de maatregel kwam er om elke schijn van partijdigheid te vermijden en om
het draagvlak voor een divers personeelsbeleid te vergroten.

Met dat laatste wordt alvast geen culturele diversiteit bedoeld, want uitingen
daarvan worden nu net verboden op de werkplek. Rest alleen nog een fysiek
divers personeelsbeleid: diversiteit in huidskleur, haartype, oogvorm, sekse, etc. De
vaststelling is onthutsend, want dit soort diversiteit mogelijk maken kun je in een
land als Belgié anno 2006 bezwaarlijk nog langer een doelstelling noemen. Het is het
verworven minimum minimorum, de lat waaronder een democratische samenleving niet
duiken kan zonder van karakter te veranderen. Het vergroten van het draagvlak voor
dit soort van diversiteit kan dus niet de echte reden geweest zijn voor het invoeren van
een kledingrichtlijn in Antwerpse loketfuncties.

Wellicht daarom wordt bij het verdedigen van
Het principe van neutraliteit functio- de maatregel meestal toch gewezen op het eerste
argument, namelijk de neutraliteit bij de dienstverlening
garanderen. Het vrijwaren van de neutrale lekenstaat
- scheiding van kerk en staat — blijkt hier echter niet
meer dan het pseudo-objectiverende principe om
vooral een hoofddoekenverbod te legitimeren. Daags
na het invoeren van de richtlijn berichtten de meeste krantenkoppen al over “het
Antwerpse hoofddoekverbod”, niet over het keppelverbod of het kruisjesverbod. De
hoofdredacteur van het weekblad Knack schreef over een “algemene regel die duidelijk
werd ingevoerd om één bepaalde groep te treffen” (1 juni 2007). In de praktijk klopt dat
laatste: de eerste negen getroffenen van de nieuwe dresscode waren allen moslima’s.
Tot dusver zijn alleen hoofddoekdraagsters overgeplaatst naar de backoffice.

Behalve het Antwerpse stadsbestuur verdedigt intussen niemand nog de stelling dat
het om iets anders gaat dan om een hoofddoekenverbod. In zijn boek Hef beste moet nog
komen (2006) had burgemeester Patrick Janssens zelf gewezen op “het oprukken” van
de hoofddoek in de publieke ruimte. In interviews gaf hij aan daarover duidelijkheid
te willen creéren in stadsdiensten (Knack, 20 december 2006). De hoofddoek moest
weg, want “er zijn nu eenmaal burgers die zich storen aan een hoofddoek” (De Morgen,
14 mei 2007).

neert als maatschappelijk aanvaard-
bare vertaling van de extreemrechtse
leuze ‘aanpassen of opkrassen’

Oikos 42, 3/2007



Om zout in de wonde te wrijven zette Filip Dewinter, de politieke leider van extreem
rechts, begin juni 2007 nog eens de puntjes op deiin een open brief aan de burgemeester.
Hij riep op niet te wijken voor het toenemende protest tegen het hoofddoekenverbod.
In de vertrouwde metaforiek had hij het over een halt toeroepen aan de islamisering
van hele Antwerpse stadsdelen (“Antwerpistan”) en over moslimverkozenen die als
paard van Troje de stadhuismuren waren binnengesmokkeld. “Indien het verbod
opgegeven wordt, staat de poort wagenwijd open voor andere en nieuwe toegevingen
aan de opdringerige islam” (1 juni 2007).

De verbodskaart voor de hoofddoek wordt door beide politici gesitueerd
in een context van duidelijkheid creéren: tot hier en niet verder. Angst voor het
hellend vlak (oprukken, poort wagenwijd open) blijkt de drijfveer. Het principe van
neutraliteit functioneert daarbij als maatschappelijk aanvaardbare vertaling van de
extreemrechtse leuze ‘aanpassen of opkrassen’. In een televisiedebat bevestigde ook
de toenmalige Vlaamse minister-president Yves Leterme waar het op stond: hij keurde
het hoofddoekenverbod goed met de argumentatie dat “die mensen zich maar moeten
aanpassen conform zoals wij dat willen” (20 mei 2007).

Maar wie is in het streven naar neutraliteit dan ‘wij’? Daags na de uitspraak van
Leterme schreef een van zijn ministers op zijn blog: “Uitspraken zoals deze van Yves
Leterme bevestigen het beeld dat onze samenleving een monoculturele samenleving
is, een samenleving met slechts één cultuur. Wie dit beeld vandaag promoot, neemt
een waanidee voor werkelijkheid” (Bert Anciaux). In een vlammend betoog tegen
het hoofddoekenverbod zei Tom Lanoye: “Alleen die dominante cultuur noemt zich
neutraal die zelfs niet inziet dat zij zich dominant gedraagt. Omdat zij zich simpelweg
als enig mogelijke ziet. Dat is, in een notendop, het almaar toenemende monoculturele
drama” (26 april 2007).

Het is inderdaad de dominante groep binnen een samenleving die bepaalt wat
neutraal is en wat niet, die aangeeft wat vanzelf spreekt (de traditie) en wat stoort (de
afwijking): de jaarlijkse kerststal op de grote markt is oké, een moslimhoofddoek aan
de balie niet. Dit botst met het wezen van de democratie, die minderheden net ruimte
wil geven binnen het meerderheidsdenken. Om conflicten hierover te overstijgen,
ontstonden de filosofieén van het actief pluralisme en de inclusieve neutraliteit.

Beide principes vormden tot nog toe het kader voor de sociale praktijk in Belgié,
ook in scholen en overheidsgebouwen. Pluralisme en neutraliteit in de uitvoerende
macht steunen niet op een codering of selectie van toegestane identiteitsbelevingen.
Integendeel: net de grootst mogelijke diversiteit aan levensbeschouwelijke identiteiten
garandeert er de vitaliteit van het pluralisme. De neutraliteit in onderwijs, administratie
en gesubsidieerde vzw’s wordt gewaarborgd op het niveau van het gedrag van de
bediende bij de dienstverlening, niet op het niveau van haar uiterlijk. Huisreglementen
over dat laatste zijn eerder functioneel van aard, niet principieel. Ze focussen op
elementen als veiligheid, hygiéne en herkenbaarheid. Voor het bewaken van de
openbare zeden is er een juridisch kader.

Dergelijkpluralisme vereisteen pragmatische

Pluralisme en neutraliteit in de uitvoerende
macht steunen niet op een codering of selectie
van toegestane identiteitsbelevingen. Inte-
gendeel: net de grootst mogelijke diversiteit
aan levensbeschouwelijke identiteiten garan-
deert er de vitaliteit van het pluralisme.

aanpak, met ruimte voor overleg bij werkgevers,
werknemers en klanten. Het biedt niet de
duidelijkheid van het radicale secularisme
zoals dat in Frankrijk beleden wordt, waar de
individuele identiteit ondergeschikt blijft aan
de identiteit van de staat. Maar het vormt wel
een duidelijker afspiegeling van de realiteit,
gunt mensen nuttige voorkennis over anderen

INTERCULTURALITEIT

1




1I31NVENLIINDOYALNI

12

en houdt de flexibiliteit van een samenleving op peil. Of zoals Soumaya Ghannoushi,
onderzoekster aan de Universiteit van Londen, schreef: “Als maatstaf voor het
dynamisme van de publieke ruimte geldt ook het vermogen om diverse leefwijzen en
manieren van expressie in één geheel te verenigen” (The Guardian, 31 oktober 2006).

Politieke gok

De dubbele helix van vermeende onderdrukking (emancipatie) en religieuze
strijdbaarheid (scheiding van kerk en staat) verklaart waarom progressieven vandaag
samen met conservatieven de hoofddoek viseren. Turkije vormt daarbij een dankbaar
referentiekader: islamland, maar tegelijk de hoofddoek verbiedend in openbare
functies. De redenering wordt dan: als zo'n land het al verbiedt, waarom wij dan niet?
En moeten we de emancipatorische krachten daar niet steunen door ook hier eenzelfde
grens te trekken? Met het antwoord dat bijvoorbeeld Vlaanderen geen Turkije is wordt
geen genoegen genomen. Noch met de opwerping dat je de emancipatieprocessenin het
Vlaanderen van nu niet kan vergelijken met de hardhandig opgelegde modernisering
onder Turkse staatsvlag waar Ataturk tachtig jaar geleden werk van maakte.
Paradoxaal genoeg ijvert in Turkije nu net een van de weinige moslim-democratische
partijen ter wereld voor het recht op het dragen van een hoofddoek. Even paradoxaal
is de vaststelling dat het Turkse leger garant moet staan voor weerwerk daartegen,
geruggensteund door progressieven.

Ook in Antwerpen kwam het hoofddoekenverbod er onder een bestuur met
een progressieve meerderheid. Om aan inhoudelijke tegenspraak en verwijten
van assimilatiedrang te ontsnappen, kadert dit stadsbestuur de maatregel in
progressieve newspeak: het verbod moet het draagvlak voor meer diversiteit vergroten.
Administratieve neutraliteit wordt semantisch hertaald in ‘een meer klantgerichte
aanpak’. Zij die protest aantekenen wordt conservatisme aangewreven: ze koesteren
ideologische taboes, zijn muggenzifters of reageren emotioneel ("hysterisch’ wanneerhet
moslima’s betreft). Volgens een socialistische minister is de kritiek ‘irrationeel’, terwijl
toch de voorbije maanden over weinig thema’s zo veel doortimmerde opiniestukken,
essays, interviews en reportages verschenen als over het hoofddoekenverbod.

Er is een bredere context voor dit alles: het opschuiven van het discours van
rechten (op gang sinds jaren zestig) naar plichten (toegenomen nadruk hierop sinds
jaren negentig), en meer bepaald van rechten voor minderheden naar plichten ten
aanzien van de meerderheid. Dat is de prijs die sommige progressieven willen betalen
voor het terug aan boord hijsen van de kiezers die sinds het einde van de jaren tachtig
overstapten naar rechts — ook extreemrechts.

Het is geen toeval dat net in Antwerpen het eerste hoofddoekenverbod van
kracht werd. In de officiéle stadspublicatie Een jaar van A — Antwerpen 2005 waren
op vijfenzeventig bladzijden vol foto’s van Antwerpenaren nauwelijks allochtonen te
bekennen, en al helemaal geen hoofddoeken. Of toch: op bladzijde 57 liep een vrouw
met een hoofddoek om ... in de vijfjaarlijkse Wilrijkse Geitestoet. Als folklore kon het
nog.

Finaal werd ook in de hoofddoekendiscussie hét argument bovengehaald dat
intussen bijna een kwarteeuw het publieke debat ter linkerzijde in Antwerpen verlamt:
wie openlijk ageert tegen beslissingen van het stadsbestuur, polariseert, ‘speelt in de
kaart van extreemrechts’, beschadigt de stad. Vooral binnen het Antwerpse socialisme
is dit discours een manier geworden om kritiek vanuit politieke partijen, vakbonden,
middenveldorganisaties en actiecomités verdacht te maken. Het discours verlamt het

Oikos 42, 3/2007



debat, omdat het een strategische evaluatie geeft, geen inhoudelijke. Kritiek wordt
herleid tot cynisme en profileringsdrang die een ‘langetermijnvisie” en het zoeken van
compromissen bemoeilijken.

Vaak nemen journalisten dit persoonsgerichte discours over. Dieptepunt daarbij
was de denigrerende toon in een krantenartikel over het districtsraadslid Najat Assissi,
die uit protest tegen het hoofddoekenverbod uit de socialistische partij stapte. Meteen
werd zij gereduceerd tot “de nieuwbakken politica, die werkzaam is bij de Federatie
van Marokkaanse Verenigingen” (De Standaard, 31 mei 2007).

Nochtans strookte haar standpunt honderd procent met de partijliin. Op de
website van de SP.A lezen we: “We houden ons niet bezig met schijnproblemen, zoals
de hoofddoek. Het is cynisch de allochtone gemeenschap aan te pakken op zo'n
schijnprobleem. (...) We moeten opletten geen symbolendiscussie te starten waarbij je
gematigden kwetst terwijl je eigenlijk de extremisten wil aanpakken.” In De Standaard
van 28 april 2007 bepleitte Steve Stevaert, de vorige voorzitter van de partij, nog
een actief pluralisme. Socialistische kopstukken wezen op een andersoortig hellend
vlak dan dat waarvoor de tegenstanders van de hoofddoek beducht zijn: wat hield
werkgevers buiten de administratie nu nog tegen om ook een verbod in te voeren,
want had een stadsbestuur niet het voorbeeld gegeven? Een stadsbestuur van SP.A-
signatuur, nota bene.

In deze kwestie blijkt niet Najat Assissi maar wel burgemeester Patrick Janssens in
de verkeerde partjj te zitten. Dat vond ook N-VA-voorzitter Bart de Wever, toen hij op
zijn blog het volgende noteerde over het boek van de burgemeester: “Daarin pleit hij
onder meer voor het inmiddels beruchte hoofddoekenverbod voor stadspersoneel dat
in contact treedt met het publiek. Op basis van die passage, en nog vele andere, was
mijn conclusie dat Janssens eigenlijk de verkeerde lijst trok” (1 juni 2007). Diezelfde dag
schreef Walter Pauli in De Morgen: “Er was in Antwerpen geen hoofddoekenprobleem,
tot hij er een van maakte.”

Na de verkiezingen van 10juni 2007 is de SP.A aan herbronning toe. Ongetwijfeld zal
daarbij ook aandacht worden besteed aan het demasqué van progressieve argumenten
die eigenlijk een rechts-conservatief beleid legitimeren. Hopelijk vergeet men in dat
verband niet om ook het hoofddoekenverbod onder de loep te nemen.

BIO

Manu Claeys is publicist en woont in het Antwerpse district Borgerhout. Over het
hoofddoekendebat schreef hij eerder ‘Strategie op 't Schoon Verdiep’ en, samen met
Anne Provoost, ‘De dresscode van de lekenstaat’ en ‘Uitingen van onderworpenheid’

- zie www.manuclaeys.be.

INTERCULTURALITEIT

13




