N3Z31351IN

70

duw in de rug krijgt door nieuwe techno-
logieén, die gezien hun duurte dan weer
sociale ongelijkheid creéren.

Kritiek op een visueel wereldbeeld is in-
tussen een vertrouwd motief binnen de
humane wetenschappen, in dit boek the-
oretisch gevoed vanuit disability studies,
sociale geografie, antropologie en ontwik-
kelingspsychologie. Het alternatief van
een ‘multizintuiglijke stad” blijft echter
vaag, maar biedt wel aanknopingspunten
voor de bijdragen die eerder op de prak-
tijk zijn gericht: architectuur en design,

Filosofie en politiek

Elisabeth Young-Bruehl, Het belang van
Hannah Arendt, Amsterdam/Antwerpen:
Atlas, 2007, 224 p. (vert. van Why Arendt
Matters, Yale University Press, 2006).
Karl Popper, De open samenleving en haar
vijanden, Rotterdam: Lemniscaat, 2007,
940 p. (vert. van The Open Society and Its
Ennemies, 1943).

De herdenking van het honderdste
geboortejaar van de  Duits-Joodse
filosofe Hannah Arendt (1906-1975)
heeft voorgaande jaren tot een stroom
van boeken geleid, zowel inleidingen
als vertalingen van haar werk (cf. Oikos
40). Voorliggend boek van Arendts
biografe Elisabeth Young-Bruehl is wel
een nakomer, maar vind ik zelf één van
de interessantste. Het is een poging om
de kern van Arendts denken te vatten en
te confronteren met de recentere geschie-
denis en de vragen van vandaag. Na een
inleidend hoofdstuk gebeurt dat in drie
grote delen die telkens uitgaan van de
grote boeken uit Arendts denkproces.
Het gaat daarbij niet zomaar om de
inhoud van haar denken, maar ook
om de wijze waarop Arendt dacht en
bovenal de noodzaak tot denken. Want
volgens Arendt is ‘gedachteloosheid’
een van de meest opvallende kenmerken

museumbeleid en toerisme, gelijkekan-
senbeleid, de opleiding van ervarings-
deskundigen. Een vaststelling daarbij is
dat veel architecten, stedebouwkundigen
en beleidsmakers niet vertrouwd zijn met
de complexe problematiek van blindheid
en slechtziendheid. Pendelend tussen
de extremen van academische essays en
aanbevelingen voor de praktijk, heeft het
boek dus een niet onbelangrijke informa-
tieve functie.

Jeroen Peeters

van onze tijd, en wel een met kwalijke
gevolgen. Dat is de grondbetekenis
van de uitdrukking ‘de banaliteit van
het kwaad’ die ze gebruikte in haar
oordeel over Eichmann. De gedachteloze
volgzaamheid van de bureaucraat
is voor haar ronduit misdadig. Echt
denken betekent afstand nemen van
gemeenplaatsen om zich te confronteren
met de realiteit, daarvan getuigenis
af te leggen in de openbaarheid en tot
handelen over te gaan. Dat vraagt moed,
een kwaliteit van enkelingen. Daarvan
getuigt ze in haar boek Men in Dark Times.
“De geschiedenis kent vele donkere tijden
waarin het publieke domein verduisterd
werd en de wereld zo onbetrouwbaar
was geworden dat de mensen niet
meer van politiek verwachtten dan dat
er rekening gehouden werd met hun
primaire levensbehoeften en persoonlijke
vrijheid.” (cit. p.12) Hoe belangrijk die
zaken ook zijn, voor Arendt worden
ze betekenisloos als ze nagestreefd
worden buiten de bekommernis om
de rest van de mensheid, dus zonder
betrokkenheid op het publieke domein.
De romantische terugtrekking op het
zelf is voor haar eerder een “vlucht uit
het zelf”, het authentieke zelf, d.i. het
zelf in relatie tot anderen. De koestering
van een onwaarachtig, onrealistisch
zelf, en de daarmee gepaard gaande

Oikos 43, 4/2007



“wereldvervreemding” - voor Arendt een
centraal kenmerk van de Moderne Tijd -
miskent de fundamentele voorwaarden
van het menselijk bestaan.

Denken vertrekt bij Arendt dan vanuit
concrete historische ervaringen. Daarbij
probeert ze af te zonderen wat nieuw
is in de gegeven situatie en dus niet
zomaar terug te voeren op bestaande
denkbeelden en verklaringen. Denken
kan dus nooit stoppen. Want ook nieuwe
concepten moeten zelf voortdurend
in overeenstemming gebracht worden
met nieuwe realiteiten, anders worden
ze zelf een beperking voor het denken.
Hierin ligt al besloten dat Arendt zich
verzet tegen ideologieén die pretenderen
over een omvattende verklaring van
de geschiedenis te beschikken. Dat is
overigens een belangrijk element van het
totalitarisme, een verschijnsel dat met
nazisme en communisme tot de centrale
historische ervaringen van de twintigste
eeuw behoort.

Young-Bruehl hangt haar eerste deel op
aan Arendts The Origins of Totalitarianism
dat ze beschrijft als een handboek om
de elementen van het totalitarisme die
nog steeds onder ons zijn op het spoor
te komen. Vervolgens diept ze op basis
daarvan drie thema'’s uit. Het eerste is het
gebrek aan politieke analyse (vaststellen
wat nieuw is!) in de Amerikaanse reactie
op de aanval op het World Trade Center.
“De respons van de regering van de VS
was een voorbereiding op een oorlog met
een doel dat niet door een oorlog bereikt
kon worden: het terrorisme verdelgen.
Die respons heeft duidelijk gemaakt wat
het nieuwe organisatorische kenmerk
van dit terrorisme is: het heeft expliciet
geen politiek doel.” (p.71) Dat leidt
tot het thema van supranationalisme
en antipolitieke bedoelingen, wat
verpersoonlijkt wordt in de figuren van
Milosevic en Osama bin Laden. Het derde
thema is dat van de “overbodige mensen”
uit het imperialisme dat terugkeert bij de
economische globalisering van vandaag.
Het tweede deel gaat over The Human

Condition en het belang van handelen.
Hoe ‘politiek’ gedacht wordt is voor
Arendt van groot belang om te begrijpen
hoe de menselijke vrijheid ervaren wordt
en bewaard kan blijven. Politiek is voor
haar dan niet heersen of regeren, wat
een beroep moet doen op vormen van
geweld, maar wel “de organisatie of de
constitutie van de macht die mensen
hebben wanneer ze samenkomen als
sprekende en handelende mensen” (p.86).
De betekenis daarvan heeft Arendt verder
toegelicht in On Revolution. Belangrijk
is dat geschiedenis niet ‘gemaakt’
wordt zoals sommige revolutionairen
dachten. Politiek handelen heeft niet de
voorspelbaarheid van de fabricage, maar
is het telkens opnieuw beginnen van een
proces met een open einde. Het vraagt
niet om kundigheid of kracht, laat staan
geweld, maar wel “moed ten overstaan
van het onbekende” (p.91). Dat komt
sterk tot uiting in Arendts ideeén over het
doen van beloftes en het vergeven, twee
vormen van handelen die de onzekerheid
en het risico van het handelen diepgaand
aan de orde stellen. Young-Bruehl
toetst daarbij Arendts opvattingen over
vergeven, zoals die onder meer tot uiting
komen in Eichmann in Jerusalem, aan
het gebeuren rond de Zuid-Afrikaanse
Waarheids- en Verzoeningscommissie.
In tegenstelling tot Arendt komt zij
tot de conclusie dat ook het radicale
kwaad vergeven kan worden. Arendt
“onderschatte (...) de potentialiteit van
de menselijke macht, die ook de macht
tot vergeven omvat. Een mens heeft
altijd de macht te vergeven, wanneer hij
handelt in relatie tot degene die vergeven
wordt; een dergelijke potentialiteit kan
niet radicaal vernietigd worden tenzij de
mensheid — door geweld — tot de laatste
man wordt uitgeroeid.” (p.123)

Het doen van beloftes staat centraal in
Arendts beschouwingen over politieke
revoluties. Waar die in staat zijn om de
macht van het volk gestalte te geven via
een constitutie gaat het om de neerslag
van wederzijdse beloftes. De macht van de

UITGELEZEN

71




N3Z31351IN

72

belofte wordt door Young-Bruehl geillus-
treerd aan de hand van de geschiedenis
van het Poolse Solidariteit — het zit al in
de naam! -, en van de revolutionaire
veranderingen in het Oostblok. Ook het
tot stand komen van de Europese Unie
wordt vanuit dat oogpunt bekeken.
En dat contrasteert ze met de huidige
opstelling van de VS “de supermacht in
het westen” die “niet geinteresseerd is in
wederzijdse beloften” (p.143).

Het derde deel gaat over The Life of the
Mind, Arendts onafgewerkte trilogie
over denken, willen en oordelen. Haar
uitgangspunt was het probleem van de
gedachteloosheid verder door te denken,
maar ook het gebrek aan respect voor en
de afwezigheid van een oordeel in de
politiek, het intellectuele kernpunt van
de antipolitiek. Die tref je niet alleen aan
in dictaturen maar ook in “dictaturen
door politici in een republiek” (p.156).
Meer dan welk ander geestelijk
vermogen komt volgens Arendt het
oordelen tot stand in relatie met anderen.
“Een oordeel verschijnt in de wereld als
een opinie en voegt zich niet alleen bij,
maar weerspiegelt ook de pluraliteit
van meningen die in de wereld bestaan.
Door deze communicatieve ervaring
(...) wordt het mogelijk de subjectiviteit
en het privékarakter van waarnemingen
te ontstijgen en te komen tot iets dat
bekend staat als gemeenschapszin. (...)
Beoordelingsvermogen is het vermogen
dat iemand geschikt maakt voor het
kantiaanse ideaal: een wereldburger
worden.” (p.166) Het politieke belang
van het uitwisselen van opinies om tot
oordelentekomen vindenwebijvoorbeeld
terug in Arendts sympathie voor een
republiek van raden, wat voor haar in
tegenstelling staat tot een democratie
van massapartijen. Daar heerst o.a. teveel
het berekenende denken op basis van
belangen.

Voor Arendtzijner duidelijk verschillende
vormen van waarheid. Met de erkenning
van het belang van de opinie voor de
politiek plaats ze zich lijnrecht tegenover

een traditie van politiek denken die
teruggaat tot Plato voor wie enkel de
zekerheid van de absolute kennis van
de filosoof-koning goed was voor het
politieke bestuur. Daaruit volgt een
utopische lijn van denken die politiek
beschouwt als het realiseren (van
bovenuit) van een blauwdruk van de
ideale samenleving. Het verzet daartegen
deelt Arendt met haar tijdgenoot Karl
Popper. Diens The Open Society and
Its Ennemies is ook recent in vertaling
verschenen. Het is een afrekening met
het ‘historicisme’, de idee dat we uit de
studie van de geschiedenis wetmatig-
heden kunnen halen die vervolgens de
basis moeten vormen voor het inrichten
van de samenleving. Deze ronduit
totalitaire gedachte beschouwt hij als een
reactionaire kracht die de democratische
beschaving van binnenuit ondermijnt, en
ziet hij werkzaam in het nazisme. Om de
liberale democratie te verdedigen richt
hij in zijn boek een radicale aanval op
de totalitaire tendensen in het werk van
Plato, Hegel en Marx, “de vijanden”.

Ondanks de gelijkenis die er op het eerste
gezicht is tussen Popper en Arendt, zou
het toch interessant zijn om een aantal
belangrijke verschillen uit te diepen. Ik
noem er slechts enkele. Waar Popper het
totalitarisme als een constante ziet in de
menselijke geschiedenis, en totalitarisme
van de twintigste eeuw als een regressie
naar het verleden beschouwt, daar heeft
Arendt eerder oog voor het nieuwe en
dus moderne karakter daarvan. Verder
loopt hun antwoord op wat politiek dan
wel moet zijn ver uit elkaar. Popper zoekt
inspiratie in zijn wetenschapsfilosofie.
Zoals de wetenschap via stapsgewijze
kritische activiteit de menselijke kennis
probeert te vergroten, zo moet ook
de politiek omgaan met onzekerheid:
stapsgewijs bijdragen aan het verbeteren
van de samenleving. En datbetekentin de
eerste plaats het verminderen van lijden.
Popper spreekt daarbij van piecemeal
social  engeneering, een bescheiden
opvatting over de ‘maakbaarheid’ van de

Oikos 43, 4/2007



samenleving. Voor Arendt zou dat een
verwarring zijn tussen politiek en sociaal
beleid. Zoals hoger gezegd gaat het bjj
politiek voor haar om de menselijke
vrijheid in het licht van de openheid
en dus onvoorspelbaarheid van de

Boeren en voedselsoevereiniteit

Barrez Dirk, Koe 80 heeft een probleem, Ant-
werpen: EPO, 2007, 254p. + dvd 52".

Dirk Barrez verzamelde een lange reeks
van pakkende getuigenissen van boeren
in de derde wereld en boeren van bij ons.
De rode draad is hun streven naar een
volwaardig inkomen, een eigen bestaan
en hun pogingen, om zich los te worste-
len van de verstikkende invloed van de
agro-industrie en de grootdistributie. De
wurggreep van de zaadverkopers (de
“input-giganten”) en van de verwerkers
en distributiereuzen (de “outputgigan-
ten”)... Op wereldvlak gaat het over
een verrassend klein aantal (110) reuze
inkoopbedrijven, die het mooi weer be-
palen en die zich in een flessenhals ge-
nesteld hebben tussen boeren en leveran-
ciers enerzijds en winkels en verbruikers
anderzijds. Uit de vele verhalen blijkt dat
de problemen én de remedies in Zuid
en Noord verrassend parallel lopen. Het
begin van het verhaal is dat boeren moe
getergd de beslissing nemen om hun
lot in eigen hand te nemen, om zelf hun
producten te gaan verwerken, om zelf
een winkeltje te beginnen en contact te
zoeken met de consument. In plaats van
producten tegen spotprijzen af te staan
aan de grootindustriélen. Een hoopvolle,
soms wat naief aandoende boodschap:
door directe verkoop van producent aan
consument (de korte keten) kunnen de
wetten van een meedogenloze marktlo-
gica omzeild worden. Door de landbouw
productiever te maken, wordt de basis
gelegd voor een succesvolle industriali-
satie.

menselijke geschiedenis. Niet maken
maar handelen is de politieke activiteit
bij uitstek, en die wordt niet zozeer geleid
door kennis, als wel door oordelen.

Jef Peeters

Toch plaatst Dirk Barrez ook vraagtekens
bij sommige ontwikkelingen van boeren-
organisaties. De nieuwe boerensyndi-
caten in het Zuiden dreigen snel in het-
zelfde bedje ziek te worden als de grote
boerenbonden en hun bedrijven in het
Noorden. Bedrijven gegroeid uit codpe-
raties worden op hun beurt meegetrok-
ken in de marktlogica. Hun raden van be-
stuur worden bevolkt met ‘spookboeren’:
ze worden mee deel van het probleem in
plaats van deel van de oplossing.

Het boek laat veel gewone boeren aan
het woord die uitleggen waarom land-
bouw en voedselproductie ontrokken
moeten worden aan de vrijhandel. Waar-
om het recht op een protectionistisch
beleid gericht op voedselsoevereiniteit
zo belangrijk is, zeker voor het Zuiden.
Waarom het immoreel is dat Europa zijn
voedseloverschotten afzet in Afrika en
zo de plaatselijke productie ondermijnt.
Het symbool in het boek en de gelijkna-
mige film van deze praktijk, zijn de zak-
jes melkpoeder die verkocht worden op
Afrikaanse markten. Of Europese twee-
dehandskleding die gedumpt wordt ten
koste van de productie van Afrikaans
katoen. Terwijl in het Zuiden steeds meer
voedselproductie moet wijken voor de
teelt van veevoedergewassen voor vlees
of voor energiegewassen.

Dirk Barrez strijdt voor een “sociaal con-
tract voor duurzame landbouw”. Met
talloze voorbeelden illustreert hij dat
dit geen utopie hoeft te zijn. Boeren- en
milieu-organisaties zijn geroepen om sa-
men te werken, in plaats van mekaar te
bestrijden.

Wie een sterk onderbouwd andersglo-
balistisch tractaat verwacht, komt bij de

UITGELEZEN

73




