
Oikos 43, 4/200770

U
IT

G
E

L
E

Z
E

N

duw in de rug krĳgt door nieuwe techno-

logieën, die gezien hun duurte dan weer 

sociale ongelĳkheid creëren.

Kritiek op een visueel wereldbeeld is in-

tussen een vertrouwd motief binnen de 

humane wetenschappen, in dit boek the-

oretisch gevoed vanuit disability studies, 

sociale geografie, antropologie en ontwik-

kelingspsychologie. Het alternatief van 

een ‘multizintuiglĳke stad’ blĳ" echter 

vaag, maar biedt wel aanknopingspunten 

voor de bĳdragen die eerder op de prak-

tĳk zĳn gericht: architectuur en design, 

museumbeleid en toerisme, gelĳkekan-

senbeleid, de opleiding van ervarings-

deskundigen. Een vaststelling daarbĳ is 

dat veel architecten, stedebouwkundigen 

en beleidsmakers niet vertrouwd zĳn met 

de complexe problematiek van blindheid 

en slechtziendheid. Pendelend tussen 

de extremen van academische essays en 

aanbevelingen voor de praktĳk, hee" het 

boek dus een niet onbelangrĳke informa-

tieve functie.

Jeroen Peeters

Filosofie en politiek

Elisabeth Young-Bruehl, Het belang van 

Hannah Arendt, Amsterdam/Antwerpen: 

Atlas, 2007, 224 p. (vert. van Why Arendt 

Ma!ers, Yale University Press, 2006).

Karl Popper, De open samenleving en haar 

vĳanden, Ro#erdam: Lemniscaat, 2007, 

940 p. (vert. van The Open Society and Its 

Ennemies, 1943). 

De herdenking van het honderdste 

geboortejaar van de Duits-Joodse 

filosofe Hannah Arendt (1906-1975) 

hee" voorgaande jaren tot een stroom 

van boeken geleid, zowel inleidingen 

als vertalingen van haar werk (cf. Oikos 

40). Voorliggend boek van Arendts 

biografe Elisabeth Young-Bruehl is wel 

een nakomer, maar vind ik zelf één van 

de interessantste. Het is een poging om 

de kern van Arendts denken te va#en en 

te confronteren met de recentere geschie-

denis en de vragen van vandaag. Na een 

inleidend hoofdstuk gebeurt dat in drie 

grote delen die telkens uitgaan van de 

grote boeken uit Arendts denkproces.  

Het gaat daarbĳ niet zomaar om de 

inhoud van haar denken, maar ook 

om de wĳze waarop Arendt dacht en 

bovenal de noodzaak tot denken. Want 

volgens Arendt is ‘gedachteloosheid’ 

een van de meest opvallende kenmerken 

van onze tĳd, en wel een met kwalĳke 

gevolgen. Dat is de grondbetekenis 

van de uitdrukking ‘de banaliteit van 

het kwaad’ die ze gebruikte in haar 

oordeel over Eichmann. De gedachteloze 

volgzaamheid van de bureaucraat 

is voor haar ronduit misdadig. Echt 

denken betekent afstand nemen van 

gemeenplaatsen om zich te confronteren 

met de realiteit, daarvan getuigenis 

af te leggen in de openbaarheid en tot 

handelen over te gaan. Dat vraagt moed, 

een kwaliteit van enkelingen. Daarvan 

getuigt ze in haar boek Men in Dark Times. 

“De geschiedenis kent vele donkere tĳden 

waarin het publieke domein verduisterd 

werd en de wereld zo onbetrouwbaar 

was geworden dat de mensen niet 

meer van politiek verwach#en dan dat 

er rekening gehouden werd met hun 

primaire levensbehoe"en en persoonlĳke 

vrĳheid.” (cit. p.12) Hoe belangrĳk die 

zaken ook zĳn, voor Arendt worden 

ze betekenisloos als ze nagestreefd 

worden buiten de bekommernis om 

de rest van de mensheid, dus zonder 

betrokkenheid op het publieke domein. 

De romantische terugtrekking op het 

zelf is voor haar eerder een “vlucht uit 

het zelf”, het authentieke zelf, d.i. het 

zelf in relatie tot anderen. De koestering 

van een onwaarachtig, onrealistisch 

zelf, en de daarmee gepaard gaande 



71

U
IT

G
E

L
E

Z
E

N“wereldvervreemding” - voor Arendt een 

centraal kenmerk van de Moderne Tĳd - 

miskent de fundamentele voorwaarden 

van het menselĳk bestaan. 

Denken vertrekt bĳ Arendt dan vanuit 

concrete historische ervaringen. Daarbĳ 

probeert ze af te zonderen wat nieuw 

is in de gegeven situatie en dus niet 

zomaar terug te voeren op bestaande 

denkbeelden en verklaringen. Denken 

kan dus nooit stoppen. Want ook nieuwe 

concepten moeten zelf voortdurend 

in overeenstemming gebracht worden 

met nieuwe realiteiten, anders worden 

ze zelf een beperking voor het denken. 

Hierin ligt al besloten dat Arendt zich 

verzet tegen ideologieën die pretenderen 

over een omva#ende verklaring van 

de geschiedenis te beschikken. Dat is 

overigens een belangrĳk element van het 

totalitarisme, een verschĳnsel dat met 

nazisme en communisme tot de centrale 

historische ervaringen van de twintigste 

eeuw behoort. 

Young-Bruehl hangt haar eerste deel op 

aan Arendts The Origins of Totalitarianism 

dat ze beschrĳ" als een handboek om 

de elementen van het totalitarisme die 

nog steeds onder ons zĳn op het spoor 

te komen. Vervolgens diept ze op basis 

daarvan drie thema’s uit. Het eerste is het 

gebrek aan politieke analyse (vaststellen 

wat nieuw is!) in de Amerikaanse reactie 

op de aanval op het World Trade Center. 

“De respons van de regering van de VS 

was een voorbereiding op een oorlog met 

een doel dat niet door een oorlog bereikt 

kon worden: het terrorisme verdelgen. 

Die respons hee" duidelĳk gemaakt wat 

het nieuwe organisatorische kenmerk 

van dit terrorisme is: het hee" expliciet 

geen politiek doel.” (p.71) Dat leidt 

tot het thema van supranationalisme 

en antipolitieke bedoelingen, wat 

verpersoonlĳkt wordt in de figuren van 

Milosevic en Osama bin Laden. Het derde 

thema is dat van de “overbodige mensen” 

uit het imperialisme dat terugkeert bĳ de 

economische globalisering van vandaag.

Het tweede deel gaat over The Human 

Condition en het belang van handelen. 

Hoe ‘politiek’ gedacht wordt is voor 

Arendt van groot belang om te begrĳpen 

hoe de menselĳke vrĳheid ervaren wordt 

en bewaard kan blĳven. Politiek is voor 

haar dan niet heersen of regeren, wat 

een beroep moet doen op vormen van 

geweld, maar wel “de organisatie of de 

constitutie van de macht die mensen 

hebben wanneer ze samenkomen als 

sprekende en handelende mensen” (p.86). 

De betekenis daarvan hee" Arendt verder 

toegelicht in On Revolution. Belangrĳk 

is dat geschiedenis niet ‘gemaakt’ 

wordt zoals sommige revolutionairen 

dachten. Politiek handelen hee" niet de 

voorspelbaarheid van de fabricage, maar 

is het telkens opnieuw beginnen van een 

proces met een open einde. Het vraagt 

niet om kundigheid of kracht, laat staan 

geweld, maar wel “moed ten overstaan 

van het onbekende” (p.91). Dat komt 

sterk tot uiting in Arendts ideeën over het 

doen van belo"es en het vergeven, twee 

vormen van handelen die de onzekerheid 

en het risico van het handelen diepgaand 

aan de orde stellen. Young-Bruehl 

toetst daarbĳ Arendts opva#ingen over 

vergeven, zoals die onder meer tot uiting 

komen in Eichmann in Jerusalem, aan 

het gebeuren rond de Zuid-Afrikaanse 

Waarheids- en Verzoeningscommissie. 

In tegenstelling tot Arendt komt zĳ 

tot de conclusie dat ook het radicale 

kwaad vergeven kan worden. Arendt 

“onderscha#e (…) de potentialiteit van 

de menselĳke macht, die ook de macht 

tot vergeven omvat. Een mens hee" 

altĳd de macht te vergeven, wanneer hĳ 

handelt in relatie tot degene die vergeven 

wordt; een dergelĳke potentialiteit kan 

niet radicaal vernietigd worden tenzĳ de 

mensheid – door geweld – tot de laatste 

man wordt uitgeroeid.” (p.123)

Het doen van belo"es staat centraal in 

Arendts beschouwingen over politieke 

revoluties. Waar die in staat zĳn om de 

macht van het volk gestalte te geven via 

een constitutie gaat het om de neerslag 

van wederzĳdse belo"es. De macht van de 



Oikos 43, 4/200772

U
IT

G
E

L
E

Z
E

N

belo"e wordt door Young-Bruehl geïllus-

treerd aan de hand van de geschiedenis 

van het Poolse Solidariteit – het zit al in 

de naam! -, en van de revolutionaire 

veranderingen in het Oostblok. Ook het 

tot stand komen van de Europese Unie 

wordt vanuit dat oogpunt bekeken. 

En dat contrasteert ze met de huidige 

opstelling van de VS “de supermacht in 

het westen” die “niet geïnteresseerd is in 

wederzĳdse belo"en” (p.143). 

Het derde deel gaat over The Life of the 

Mind, Arendts onafgewerkte trilogie 

over denken, willen en oordelen. Haar 

uitgangspunt was het probleem van de 

gedachteloosheid verder door te denken, 

maar ook het gebrek aan respect voor en 

de afwezigheid van een oordeel in de 

politiek, het intellectuele kernpunt van 

de antipolitiek. Die tref je niet alleen aan 

in dictaturen maar ook in “dictaturen 

door politici in een republiek” (p.156). 

Meer dan welk ander geestelĳk 

vermogen komt volgens Arendt het 

oordelen tot stand in relatie met anderen. 

“Een oordeel verschĳnt in de wereld als 

een opinie en voegt zich niet alleen bĳ, 

maar weerspiegelt ook de pluraliteit 

van meningen die in de wereld bestaan. 

Door deze communicatieve ervaring 

(…) wordt het mogelĳk de subjectiviteit 

en het privékarakter van waarnemingen 

te ontstĳgen en te komen tot iets dat 

bekend staat als gemeenschapszin. (…) 

Beoordelingsvermogen is het vermogen 

dat iemand geschikt maakt voor het 

kantiaanse ideaal: een wereldburger 

worden.” (p.166) Het politieke belang 

van het uitwisselen van opinies om tot 

oordelen te komen vinden we bĳvoorbeeld 

terug in Arendts sympathie voor een 

republiek van raden, wat voor haar in 

tegenstelling staat tot een democratie 

van massapartĳen. Daar heerst o.a. teveel 

het berekenende denken op basis van 

belangen. 

Voor Arendt zĳn er duidelĳk verschillende 

vormen van waarheid. Met de erkenning 

van het belang van de opinie voor de 

politiek plaats ze zich lĳnrecht tegenover 

een traditie van politiek denken die 

teruggaat tot Plato voor wie enkel de 

zekerheid van de absolute kennis van 

de filosoof-koning goed was voor het 

politieke bestuur. Daaruit volgt een 

utopische lĳn van denken die politiek 

beschouwt als het realiseren (van 

bovenuit) van een blauwdruk van de 

ideale samenleving. Het verzet daartegen 

deelt Arendt met haar tĳdgenoot Karl 

Popper. Diens The Open Society and 

Its Ennemies is ook recent in vertaling 

verschenen. Het is een afrekening met 

het ‘historicisme’, de idee dat we uit de 

studie van de geschiedenis wetmatig-

heden kunnen halen die vervolgens de 

basis moeten vormen voor het inrichten 

van de samenleving. Deze ronduit 

totalitaire gedachte beschouwt hĳ als een 

reactionaire kracht die de democratische 

beschaving van binnenuit ondermĳnt, en 

ziet hĳ werkzaam in het nazisme. Om de 

liberale democratie te verdedigen richt 

hĳ in zĳn boek een radicale aanval op 

de totalitaire tendensen in het werk van 

Plato, Hegel en Marx, “de vĳanden”. 

Ondanks de gelĳkenis die er op het eerste 

gezicht is tussen Popper en Arendt, zou 

het toch interessant zĳn om een aantal 

belangrĳke verschillen uit te diepen. Ik 

noem er slechts enkele. Waar Popper het 

totalitarisme als een constante ziet in de 

menselĳke geschiedenis, en totalitarisme 

van de twintigste eeuw als een regressie 

naar het verleden beschouwt, daar hee" 

Arendt eerder oog voor het nieuwe en 

dus moderne karakter daarvan. Verder 

loopt hun antwoord op wat politiek dan 

wel moet zĳn ver uit elkaar. Popper zoekt 

inspiratie in zĳn wetenschapsfilosofie. 

Zoals de wetenschap via stapsgewĳze 

kritische activiteit de menselĳke kennis 

probeert te vergroten, zo moet ook 

de politiek omgaan met onzekerheid: 

stapsgewĳs bĳdragen aan het verbeteren 

van de samenleving. En dat betekent in de 

eerste plaats het verminderen van lĳden. 

Popper spreekt daarbĳ van piecemeal 

social engeneering, een bescheiden 

opva#ing over de ‘maakbaarheid’ van de 



73

U
IT

G
E

L
E

Z
E

Nsamenleving. Voor Arendt zou dat een 

verwarring zĳn tussen politiek en sociaal 

beleid. Zoals hoger gezegd gaat het bĳ 

politiek voor haar om de  menselĳke 

vrĳheid in het licht van de openheid 

en dus onvoorspelbaarheid van de 

menselĳke geschiedenis. Niet maken 

maar handelen is de politieke activiteit 

bĳ uitstek, en die wordt niet zozeer geleid 

door kennis, als wel door oordelen.

 

Jef Peeters 

Boeren en voedselsoevereiniteit

Barrez Dirk, Koe 80 hee# een probleem, Ant-

werpen: EPO, 2007, 254p. + dvd 52’.

Dirk Barrez verzamelde een lange reeks 

van pakkende getuigenissen van boeren 

in de derde wereld en boeren van bĳ ons. 

De rode draad is hun streven naar een 

volwaardig inkomen, een eigen bestaan 

en hun pogingen, om zich los te worste-

len van de verstikkende invloed van de 

agro-industrie en de grootdistributie. De 

wurggreep van de zaadverkopers (de 

“input-giganten”) en van de verwerkers 

en distributiereuzen (de “outputgigan-

ten”)… Op wereldvlak gaat het over 

een verrassend klein aantal (110) reuze 

inkoopbedrĳven, die het mooi weer be-

palen en die zich in een flessenhals ge-

nesteld hebben tussen boeren en leveran-

ciers enerzĳds en winkels en verbruikers 

anderzĳds. Uit de vele verhalen blĳkt dat 

de problemen én de remedies in Zuid 

en Noord verrassend parallel lopen. Het 

begin van het verhaal is dat boeren moe 

getergd de beslissing nemen om hun 

lot in eigen hand te nemen, om zelf hun 

producten te gaan verwerken, om zelf 

een winkeltje te beginnen en contact te 

zoeken met de consument. In plaats van 

producten tegen spotprĳzen af te staan 

aan de grootindustriëlen. Een hoopvolle, 

soms wat naïef aandoende boodschap: 

door directe verkoop van producent aan 

consument (de korte keten) kunnen de 

we#en van een meedogenloze marktlo-

gica omzeild worden. Door de landbouw 

productiever te maken, wordt de basis 

gelegd voor een succesvolle industriali-

satie. 

Toch plaatst Dirk Barrez ook vraagtekens 

bĳ sommige ontwikkelingen van boeren-

organisaties. De nieuwe boerensyndi-

caten in het Zuiden dreigen snel in het-

zelfde bedje ziek te worden als de grote 

boerenbonden en hun bedrĳven  in het 

Noorden. Bedrĳven gegroeid uit coöpe-

raties worden op hun beurt meegetrok-

ken in de marktlogica. Hun raden van be-

stuur worden bevolkt met ‘spookboeren’: 

ze worden mee deel van het probleem in 

plaats van deel van de oplossing. 

Het boek laat veel gewone boeren aan 

het woord die uitleggen waarom land-

bouw en voedselproductie ontrokken 

moeten worden aan de vrĳhandel. Waar-

om het recht op een protectionistisch 

beleid gericht op voedselsoevereiniteit 

zo belangrĳk is, zeker voor het Zuiden. 

Waarom het immoreel is dat Europa zĳn 

voedseloverscho#en afzet in Afrika en 

zo de plaatselĳke productie ondermĳnt. 

Het symbool in het boek en de gelĳkna-

mige film van deze praktĳk, zĳn de zak-

jes melkpoeder die verkocht worden op 

Afrikaanse markten. Of Europese twee-

dehandskleding die gedumpt wordt ten 

koste van de productie van Afrikaans 

katoen. Terwĳl in het Zuiden steeds meer 

voedselproductie moet wĳken voor de 

teelt van veevoedergewassen voor vlees 

of voor energiegewassen. 

Dirk Barrez strĳdt voor een “sociaal con-

tract voor duurzame landbouw”. Met 

talloze voorbeelden illustreert hĳ dat 

dit geen utopie hoe" te zĳn. Boeren- en 

milieu-organisaties zĳn geroepen om sa-

men te werken, in plaats van mekaar te 

bestrĳden. 

Wie een sterk onderbouwd andersglo-

balistisch tractaat verwacht, komt bĳ de 


