N3Z31351IN

66

‘ Oikos 44.indd 66

shoppen tegenover een wat karikaturale
cultuurkritiek bijvoorbeeld, levert niet
meteen de diepgang en complexiteit op
die je van een filosoof verwacht. Wellicht
is Eindelijk buiten ook al te veel een gele-
genheidsbundel, die thematisch nogal

Esthetiek en politiek

Jacques Ranciere, De onwetende meester.
Vijf lessen over intellectuele emancipatie,
vert. en inl. Jan Masschelein, Leuven/
Voorburg: Acco, 2007, 164 pp.(OM)
Jacques Ranciere, Het esthetische denken.
Het delen van het zintuiglijk waarneembare
— Esthetiek en politiek. Het esthetisch onbe-
wuste, vert. Walter van der Star, Amster-
dam: Valiz, 2007, 196 pp. (ED)

Solange de Boer (red.), Grensganger tussen
disciplines. Over Jacques Ranciére, Amster-
dam: Valiz, 2007, 126 pp. (GD)

Ignaas Devisch, Peter De Graeve en Joost
Beerten (red.), Jean-Luc Nancy. De kunst
van het denken, Kampen: Klement/Pelck-
mans, 2007, 187 pp.

Met de recente vertaling van drie boe-
ken en een omkaderende bundel wordt
het werk van de Franse filosoof Jacques
Ranciére (°1940) voor het eerst in ons
taalgebied geintroduceerd. Vooral actief
in politieke filosofie, literatuurtheorie en
esthetica, wil Ranciére de structuren die
het maatschappelijke debat bepalen in
vraag stellen. Wat is zichtbaar, zegbaar,
denkbaar, ervaarbaar in een bepaald ti-
jdsgewricht en waarom? En hoe laten
zich vanuit die analyse alternatieve “to-
pografieén van het mogelijke” uitteke-
nen? “Ik heb geen enkele formule voor
de toekomst, maar ik richt me op het
beschrijven van een wereld die openstaat
voor de mogelijkheden en capaciteiten
van iedereen. Zoiets als een archeologie
die meer ruimte laat voor gebeurtenissen
dan die van Foucault, maar zonder het
messianisme van Benjamin.” (GD p.86)
De verhouding van politiek en esthetiek

arbitrair samenhangt en te beknopt is om
zelf te beginnen grasduinen en de losse
eindjes aan elkaar knopen.

Jeroen Peeters

loopt als een rode draad door Rancie-
res oeuvre, waarin de “indeling van het
zintuiglijk waarneembare” steeds weer
opduikt als een soort maatschappelijk
vormvraagstuk. Zowel het singuliere
handelen van individuen als de kunst
(sinds de Romantiek) kunnen de gang-
bare indeling van de maatschappelijke
verbeeldingsruimte in vraag stellen en
het mogelijke verkennen.

Emancipatie en gelijkheid staan centraal
in Ranciéres denken, begrippen waar-
voor hij te weinig plaats vond in de ge-
schiedenisopvatting van de marxistische
en structuralistische traditie waarin hij
werd gevormd. Tegenover een starre the-
orie plaatste Ranciére archiefonderzoek
en individuele verhalen. Zo liet hij bij-
voorbeeld negentiende-eeuwse arbeiders
z€1f aan het woord, gedragen door de op-
vatting dat ze in staat zijn om hun eigen
geschiedenis te schrijven, wat resulteerde
in een complex en tegendraads beeld.
Het sleutelwerk De onwetende meester (Le
maitre ignorant, 1987) gaat verder op dat
elan. Ranciére speelt er met de nodige zin
voor anachronisme en polemiek een on-
stuimig Verlichtingsdenken uit tegen het
Franse onderwijsdebat van de jaren 1980.
Zijn protagonist komt weerom uit de ar-
chieven: Joseph Jacotot, die in 1818 Fran-
se literatuur doceerde aan de Leuvense
Staatsuniversiteit zonder zelf een woord
Nederlands te spreken. Met behulp van
een tolk en een tweetalige uitgave van
Télémaque, spoorde hij de studenten aan
om stukken tekst van buiten te leren en
te vergelijken, wat tot zijn verbazing tot
voortreffelijke resultaten leidde. Dat het
mogelijk is te leren zonder een meester
die zijn kennis overdraagt, voerde Jacotot

Oikos 44, 1/2008

23/02/2008 23:00:28



Oikos 44.indd 67

tot de ontwikkeling van het ‘universele
onderwijs’, gebaseerd op de veronder-
stelling dat alle intelligenties gelijk zijn.
Met Jacotot keert Ranciere de meester-op-
vatting, die zowel conservatieve als pro-
gressieve onderwijsmethoden schraagt,
om. We moeten emancipatie niet opvat-
ten als een streven naar gelijkheid door
het vergaren van kennis en wegwerken
van ongelijkheden — waardoor de afstand
tussen meester en leerling, wetenden en
onwetenden, in stand wordt gehouden.
Het komt er daarentegen op aan de gelijk-
heid als uitgangspunt te poneren en die
hypothese in de praktijk te toetsen — dat
is in het handelen van singuliere mensen.
De taak van de ‘onwetende meester” be-
staat erin de mogelijkheid van emancipa-
tie te verkondigen en erop toe te zien dat
de leerlingen met aandacht en inzet hun
eigen mogelijkheden ontplooien: “Deze
methode van de gelijkheid was in de eer-
ste plaats een methode van de wil.” (OM
p-50) En: “Er is een ongelijkheid in de ui-
tingen van de intelligentie, naargelang de
grootte van de energie die de wil aan de
intelligentie geeft om nieuwe verhoudin-
gen te ontdekken en te combineren, maar
er is geen hi€rarchie in intellectuele capa-
citeit. Het is de bewustwording van deze
gelijkheid in natuur die we emancipatie
noemen.” (OM p.63)

De onwetende meester gaat niet zozeer over
een nieuwe onderwijsmethode, wel over
intellectuele emancipatie. En het is geen
historische studie, maar een wijsgerige
‘enscenering’, waarin niet altijd duide-
lijk is of Jacotot dan wel Ranciére aan het
woord is, en waarin een anachronistisch
discours ook vandaag nog een polemi-
sche rol speelt. Het denken van Ranciére
is performatief in de zin dat het de dis-
sensus die het voorstaat ook zelf in de
praktijk brengt door op een “oneigenlijke’
manier in te grijpen in een bestaande ‘es-
thetische orde’. Dat alles maakt van De
onwetende meester een even fascinerend
als lastig boek — je moet goed tussen de
regels lezen — en ook vandaag nog uitda-
gend in het licht van de huidige obsessie

met de ‘kennismaatschappij’. De voor-
treffelijke inleiding van Jan Masschelein
duidt niet enkel het werk en de schriftuur
van Ranciere, maar schetst ook uitvoerig
het Franse onderwijsdebat uit de jaren
1980.

Wat wijsgerig gezien ongewis blijft is
Rancieres mensbeeld. Hij kan met Jacotot
haast onverdacht een Verlichtingsden-
ken omarmen, waarin waarheidsliefde
en de wil zijn eigen weg te volgen een
grote rol spelen: “Het basisgegeven is de
onmogelijkheid zichzelf niet te kennen.
Het individu kan zichzelf niet bedriegen,
maar kan zichzelf vergeten.” (OM p.89)
Dat emancipatie uitgaat van handelende
individuen is één zaak, maar hecht Ran-
ciére niet erg veel geloof aan zelfinzicht
en voluntarisme om de geldende orde
van het waarneembare en zegbare op de
proef te stellen? Komt Ranciére hier niet
vervaarlijk dicht bij een alomtegenwoor-
dig liberaal denken dat alle heil van ‘zelf-
activering’ verwacht en vandaag discus-
sies over politiek en onderwijs beheerst?
Tegelijkertijd is de politieke kracht van
de dissensus enkel denkbaar in een
intersubjectief perspectief, dat gedra-
gen wordt door taal, door spreken en
(mis)interpreteren: “De mensen zijn
verenigd omdat ze mensen zijn, dat wil
zeggen, wezens op een afstand van elkaar.
De taal verenigt hen niet. Het is daaren-
tegen het arbitraire van de taal dat hen,
omdat het hen tot vertalen dwingt, in een
(mee)delen van inspanningen verbindt
— maar ook in een gemeenschap van in-
telligentie: de mens is een wezen dat zeer
goed weet wanneer diegene die spreekt
niet weet wat hij zegt.” (OM p.90) In De
onwetende meester bestaat die kwestie als
een cluster van vragen en paradoxen,
meer over de relatie tussen taal, gemeen-
schap en subjectivering vind je in Rancie-
res recentere werk.

In de bundel Grensganger tussen discipli-
nes zijn het cultuurwetenschappers die
Rancieres werk inleiden en omkaderen,
wat een eerste opstap biedt, maar niet

UITGELEZEN

67

23/02/2008 23:00:28 ‘



N3Z31351IN

68

‘ Oikos 44.indd 68

meteen een filosofische ondervraging
van zijn denken. Verhelderend is wel het
interview met Ranciere, waaruit blijkt
dat hij eerder een metadenker is die de
mogelijkheidsvoorwaarden van bepaal-
de regimes bevraagt, dan wel dat hij be-
paalde minderheden zeggenschap wil
geven. Daarmee zit hij dus op een andere
liin dan gangbare opvattingen over ‘de-
mocratie” en onderschrijft hij al evenmin
het paradigma van de culturele studies.
Het esthetisch onbewuste (2001) bevat twee
lezingen over de relatie tussen esthetica
en de freudiaanse psychoanalyse, waarin
Ranciere ook beknopt de kern van zijn
literatuurtheorie uiteenzet. Het delen van
het zintuiglijk waarneembare (Le partage du
sensible, 2000) is daarentegen een belang-
wekkende uiteenzetting over de relatie
tussen esthetiek en politiek.

“Het delen van het zintuiglijk waarneem-
bare laat zien wie er deel kan hebben aan
het gemeenschappelijke op basis van wat
hij doet en van de tijd en ruimte waarin
die activiteit wordt uitgeoefend. (...) Het
is een opsplitsing van tijden en ruimten,
van het zichtbare en het onzichtbare, van
het spreken en de ruis die aangeeft wat
zowel de plaats als de inzet is van de po-
litiek als praktijk.” (ED pp.16-17) Onder
partage verstaat Ranciere dus historische
regimes van denken, spreken en verbeel-
den die de maatschappelijke orde bepa-
len. Precies door dit vormdenken is es-
thetiek voor Ranciere ook altijd politiek,
omdat bepaalde kunstuitingen de ge-
meenschappelijke ruimte op een bepaal-
de manier (her)schikken. “(We) moeten
niet zeggen dat ‘de Geschiedenis’ alleen
maar bestaat uit verhalen die wij elkaar
vertellen, maar simpelweg vaststellen dat
de ‘logica van historische verhalen’ en de
mogelijkheden om als historische actor
te handelen samengaan. Net als de vor-
men van het weten construeren politiek
en kunst “ficties’, dat wil zeggen materiéle
herschikkingen van tekens en beelden,
van de verbanden tussen wat we zien en
wat we zeggen, tussen wat we doen en
wat we kunnen doen.” (ED pp.61-62)

Ranciere beschrijft verschillende regimes,
maar is vooral geinteresseerd in de esthe-
tische revolutie sinds de Romantiek, met
literatuur in een prominente rol, omdat
de moderne roman de mogelijke erva-
ringswereld aanzienlijk heeft uitgebreid.
Taal creéert echter geen imaginaire col-
lectieve lichamen, maar precies breuklij-
nen daarin — weerom dissensus als poli-
tiek moment: “De mens is een politiek
dier omdat hij een literair dier is dat zich
van zijn ‘natuurlijke” bestemming laat af-
brengen door de macht van het woord.”
(ED p.62) Maar de partage van een maat-
schappij bepaalt eveneens wie al dan
niet een geéigende positie heeft om te
spreken en aan het gemeenschappelijke
deel te nemen. Kunst is dus ook een dub-
belzinnige activiteit omdat het vervaar-
digen met zichtbaar maken verbindt en
dus twee dingen tegelijk doet, waarmee
het principe van een strikte arbeidsver-
deling op de helling komt te staan. Door
zich te spiegelen aan die voortrekkersrol
van de kunst kan in principe elke men-
selijke activiteit zich van zijn toegewezen
plek emanciperen. ‘Oneigenlijk’ hande-
len herschikt de gangbare opvatting van
wat mogelijk wordt geacht en is daarom
voor Ranciere de sleutel tot politieke sub-
jectivering.

In een essay in New Left Review (maart
2002) werkt Ranciere de relatie tussen
kunst en subjectivering nog wat verder
uit en dat is verhelderend (de Nederland-
se vertaling van ‘De esthetische revolutie
en haar consequenties. Scenario’s van au-
tonomie en heteronomie’ is beschikbaar
op www.dewitteraaf.be). Wat Ranciere in
naam van de emancipatie weigert te aan-
vaarden of zelfs maar te overwegen, is
een heteronoom subjectbegrip, in dubbe-
le zin: hij verwerpt zowel onze afhanke-
lijkheid van een technisch bestel, als een
begrenzing van de verbeelding (door iets
‘onrepresenteerbaars’). Die weigering
maakt de polemische kracht en radicali-
teit van Rancieres denken uit, maar het
lijkt me er tevens het zwakke punt van: in
zijn voluntaristische wereldbeeld is uit-

Oikos 44, 1/2008

23/02/2008 23:00:28



Oikos 44.indd 69

eindelijk alles beschikbaar en herschik-
baar, is alles mogelijk en bespreekbaar,
behalve het onmogelijke — dat heeft er om
principiéle en strategische redenen geen
plaats en blijft daardoor ongedacht.

Zijn land- en tijdgenoot Jean-Luc Nancy
(°1940) noemt Ranciere zonder verpin-
ken een ‘fundamentalistisch’ denker:
“Nancy heeft de invloed van de derridi-
aanse deconstructie ondergaan, maar hij
hecht nog steeds aan de idee van een filo-
sofie die zich bezighoudt met de funda-
mentele ervaring van de grote gedeelde
betekenaars, zelfs wanneer zij een onmo-
gelijkheid blijkt: de betekenis, de wereld,
de Ander, het gemeenschappelijke.” (GD
pp.86-7) Toch zijn er overeenkomsten tus-
sen beide denkers: ook Nancy besteedt
veel aandacht aan de onstuimigheid van
taal als motor voor een eigentijdse, we-
reldse filosofie waarin singulariteit en
dissensus centraal staan. Narrativiteit is
daarbij cruciaal: wij hebben geen beteke-
nis, maar zijn betekenis, we vallen samen
met onze specifieke parcours die uit ver-
halen, handelingen en praktijken bestaan.
Maar daar houdt de vergelijking op.

Het is interessant om Nancy naast Ran-
ciére te lezen omdat hij zich wat nadruk-
kelijker in de wijsgerige traditie inschrijft
om over subject en gemeenschap na te
denken — vragen die vandaag steeds las-
tiger worden, maar daarom niet minder
belangrijk zijn. Hoe moeten we de gron-
deloosheid van de gemeenschap denken?
Wat betekent samenleven in onze ont-

Stemmen, gezichten en verhalen van de
wereld

Gerry De Mol & Patrick De Spiegelaere,
Het draagbare paradijs. Wereldzangeressen
en wereldverhalen van bij ons, 2008, 208 p.
+CD met 9 tracks.

“Ze hebben alles nagegaan en ik ben
onmiddellijk erkend als politieke vluch-

toverde wereld? De kunst van het denken
bevat vier vertaalde opstellen van Nancy,
voorzien van kaderende filosofische es-
says. De bundel is wat beknopt om een
goede introductie in Nancy’s denken
te bieden, en gaat vooral in op Nancy’s
kunstgeschriften, die niet alleen exem-
plarisch zijn voor zijn cryptische, literaire
schrijfstijl, maar ook voor zijn subjectop-
vatting.

Voor de heideggeriaan Nancy moeten we
leren omgaan met de contingentie van
ons bestaan, dat is met onze blootstelling
aan de wereld en de anderen die ons ge-
durig op het spel zetten en ons uit onszelf
trekken. Van onze fundamentele betrok-
kenheid op het andere en het ‘opene’ leg-
gen kunst en literatuur getuigenis af. Het
openen van nieuwe werelden gaat echter
niet enkel gepaard met nieuwe verhalen
en vormen van spreken, maar ook met
een ervaring van heterogeniteit, vreemd-
heid en blindheid. In die zin staat Nancy’s
ongemakkelijke mogelijkheidszin haast
lijnrecht tegenover Ranciéres voluntaris-
tische mensbeeld. Boeiend zijn de bijdra-
gen van Aukje Van Rooden en Peter De
Graeve, omdat ze de paradoxen en con-
sequenties van Nancy’s postmoderne we-
reldbeeld in kaart brengen. Is het verlies
van een ervaringswereld geen al te hoge
prijs om de radicaliteit van dit denken te
kunnen aanhouden? Kunnen we ons wel
ondraaglijk lang in onzekerheid ophou-
den zonder de belofte van zingeving?

Jeroen Peeters

teling. Je hebt dan een statuut, maar je
krijgt er geen leven bij. Het was me goed
gegaan in Ethiopié, en ik had nu plots
niets meer, was ik niemand meer. (...)
En je hersenen denken wel oplossingen
uit, wat je zou kunnen doen, hoe je iets
zou kunnen opzetten. Maar die hersenen
zeggen ook: neen, als je hier iets opbouwt
kan je zeker niet meer terug. En dus blijf
je stilstaan, gebeurt er niets.” Zo vertelt

UITGELEZEN

69

23/02/2008 23:00:29 ‘



