
Oikos 44, 1/200866

U
IT

G
E

L
E

Z
E

N

shoppen tegenover een wat karikaturale 

cultuurkritiek bĳvoorbeeld, levert niet 

meteen de diepgang en complexiteit op 

die je van een filosoof verwacht. Wellicht 

is Eindelĳk buiten ook al te veel een gele-

genheidsbundel, die thematisch nogal 

arbitrair samenhangt en te beknopt is om 

zelf te beginnen grasduinen en de losse 

eindjes aan elkaar knopen.

Jeroen Peeters

Esthetiek en politiek

Jacques Rancière, De onwetende meester. 

Vĳf lessen over intellectuele emancipatie, 

vert. en inl. Jan Masschelein, Leuven/

Voorburg: Acco, 2007, 164 pp.(OM)

Jacques Rancière, Het esthetische denken. 

Het delen van het zintuiglĳk waarneembare 

– Esthetiek en politiek. Het esthetisch onbe-

wuste, vert. Walter van der Star, Amster-

dam: Valiz, 2007, 196 pp. (ED)

Solange de Boer (red.), Grensganger tussen 

disciplines. Over Jacques Rancière, Amster-

dam: Valiz, 2007, 126 pp. (GD)

Ignaas Devisch, Peter De Graeve en Joost 

Beerten (red.), Jean-Luc Nancy. De kunst 

van het denken, Kampen: Klement/Pelck-

mans, 2007, 187 pp. 

Met de recente vertaling van drie boe-

ken en een omkaderende bundel wordt 

het werk van de Franse filosoof Jacques 

Rancière (°1940) voor het eerst in ons 

taalgebied geïntroduceerd. Vooral actief 

in politieke filosofie, literatuurtheorie en 

esthetica, wil Rancière de structuren die 

het maatschappelĳke debat bepalen in 

vraag stellen. Wat is zichtbaar, zegbaar, 

denkbaar, ervaarbaar in een bepaald ti-

jdsgewricht en waarom? En hoe laten 

zich vanuit die analyse alternatieve “to-

pografieën van het mogelĳke” ui!eke-

nen? “Ik heb geen enkele formule voor 

de toekomst, maar ik richt me op het 

beschrĳven van een wereld die openstaat 

voor de mogelĳkheden en capaciteiten 

van iedereen. Zoiets als een archeologie 

die meer ruimte laat voor gebeurtenissen 

dan die van Foucault, maar zonder het 

messianisme van Benjamin.” (GD p.86) 

De verhouding van politiek en esthetiek 

loopt als een rode draad door Ranciè-

res oeuvre, waarin de “indeling van het 

zintuiglĳk waarneembare” steeds weer 

opduikt als een soort maatschappelĳk 

vormvraagstuk. Zowel het singuliere 

handelen van individuen als de kunst 

(sinds de Romantiek) kunnen de gang-

bare indeling van de maatschappelĳke 

verbeeldingsruimte in vraag stellen en 

het mogelĳke verkennen.

Emancipatie en gelĳkheid staan centraal 

in Rancières denken, begrippen waar-

voor hĳ te weinig plaats vond in de ge-

schiedenisopva!ing van de marxistische 

en structuralistische traditie waarin hĳ 

werd gevormd. Tegenover een starre the-

orie plaatste Rancière archiefonderzoek 

en individuele verhalen. Zo liet hĳ bĳ-

voorbeeld negentiende-eeuwse arbeiders 

zélf aan het woord, gedragen door de op-

va!ing dat ze in staat zĳn om hun eigen 

geschiedenis te schrĳven, wat resulteerde 

in een complex en tegendraads beeld.

Het sleutelwerk De onwetende meester (Le 

maître ignorant, 1987) gaat verder op dat 

elan. Rancière speelt er met de nodige zin 

voor anachronisme en polemiek een on-

stuimig Verlichtingsdenken uit tegen het 

Franse onderwĳsdebat van de jaren 1980. 

Zĳn protagonist komt weerom uit de ar-

chieven: Joseph Jacotot, die in 1818 Fran-

se literatuur doceerde aan de Leuvense 

Staatsuniversiteit zonder zelf een woord 

Nederlands te spreken. Met behulp van 

een tolk en een tweetalige uitgave van 

Télémaque, spoorde hĳ de studenten aan 

om stukken tekst van buiten te leren en 

te vergelĳken, wat tot zĳn verbazing tot 

voortreffelĳke resultaten leidde. Dat het 

mogelĳk is te leren zonder een meester 

die zĳn kennis overdraagt, voerde Jacotot 

Oikos 44.indd   66 23/02/2008   23:00:28



67

U
IT

G
E

L
E

Z
E

Ntot de ontwikkeling van het ‘universele 

onderwĳs’, gebaseerd op de veronder-

stelling dat alle intelligenties gelĳk zĳn.

Met Jacotot keert Rancière de meester-op-

va!ing, die zowel conservatieve als pro-

gressieve onderwĳsmethoden schraagt, 

om. We moeten emancipatie niet opvat-

ten als een streven naar gelĳkheid door 

het vergaren van kennis en wegwerken 

van ongelĳkheden – waardoor de afstand 

tussen meester en leerling, wetenden en 

onwetenden, in stand wordt gehouden. 

Het komt er daarentegen op aan de gelĳk-

heid als uitgangspunt te poneren en die 

hypothese in de praktĳk te toetsen – dat 

is in het handelen van singuliere mensen. 

De taak van de ‘onwetende meester’ be-

staat erin de mogelĳkheid van emancipa-

tie te verkondigen en erop toe te zien dat 

de leerlingen met aandacht en inzet hun 

eigen mogelĳkheden ontplooien: “Deze 

methode van de gelĳkheid was in de eer-

ste plaats een methode van de wil.” (OM 

p.50) En: “Er is een ongelĳkheid in de ui-

tingen van de intelligentie, naargelang de 

groo!e van de energie die de wil aan de 

intelligentie gee# om nieuwe verhoudin-

gen te ontdekken en te combineren, maar 

er is geen hiërarchie in intellectuele capa-

citeit. Het is de bewustwording van deze 

gelĳkheid in natuur die we emancipatie 

noemen.” (OM p.63) 

De onwetende meester gaat niet zozeer over 

een nieuwe onderwĳsmethode, wel over 

intellectuele emancipatie. En het is geen 

historische studie, maar een wĳsgerige 

‘enscenering’, waarin niet altĳd duide-

lĳk is of Jacotot dan wel Rancière aan het 

woord is, en waarin een anachronistisch 

discours ook vandaag nog een polemi-

sche rol speelt. Het denken van Rancière 

is performatief in de zin dat het de dis-

sensus die het voorstaat ook zelf in de 

praktĳk brengt door op een ‘oneigenlĳke’ 

manier in te grĳpen in een bestaande ‘es-

thetische orde’. Dat alles maakt van De 

onwetende meester een even fascinerend 

als lastig boek – je moet goed tussen de 

regels lezen – en ook vandaag nog uitda-

gend in het licht van de huidige obsessie 

met de ‘kennismaatschappĳ’. De voor-

treffelĳke inleiding van Jan Masschelein 

duidt niet enkel het werk en de schri#uur 

van Rancière, maar schetst ook uitvoerig 

het Franse onderwĳsdebat uit de jaren 

1980.

Wat wĳsgerig gezien ongewis blĳ# is 

Rancières mensbeeld. Hĳ kan met Jacotot 

haast onverdacht een Verlichtingsden-

ken omarmen, waarin waarheidsliefde 

en de wil zĳn eigen weg te volgen een 

grote rol spelen: “Het basisgegeven is de 

onmogelĳkheid zichzelf niet te kennen. 

Het individu kan zichzelf niet bedriegen, 

maar kan zichzelf vergeten.” (OM p.89) 

Dat emancipatie uitgaat van handelende 

individuen is één zaak, maar hecht Ran-

cière niet erg veel geloof aan zelfinzicht 

en voluntarisme om de geldende orde 

van het waarneembare en zegbare op de 

proef te stellen? Komt Rancière hier niet 

vervaarlĳk dicht bĳ een alomtegenwoor-

dig liberaal denken dat alle heil van ‘zelf-

activering’ verwacht en vandaag discus-

sies over politiek en onderwĳs beheerst?

Tegelĳkertĳd is de politieke kracht van 

de dissensus enkel denkbaar in een 

intersubjectief perspectief, dat gedra-

gen wordt door taal, door spreken en 

(mis)interpreteren: “De mensen zĳn 

verenigd omdat ze mensen zĳn, dat wil 

zeggen, wezens op een afstand van elkaar. 

De taal verenigt hen niet. Het is daaren-

tegen het arbitraire van de taal dat hen, 

omdat het hen tot vertalen dwingt, in een 

(mee)delen van inspanningen verbindt 

– maar ook in een gemeenschap van in-

telligentie: de mens is een wezen dat zeer 

goed weet wanneer diegene die spreekt 

niet weet wat hĳ zegt.” (OM p.90) In De 

onwetende meester bestaat die kwestie als 

een cluster van vragen en paradoxen, 

meer over de relatie tussen taal, gemeen-

schap en subjectivering vind je in Ranciè-

res recentere werk.

In de bundel Grensganger tussen discipli-

nes zĳn het cultuurwetenschappers die 

Rancières werk inleiden en omkaderen, 

wat een eerste opstap biedt, maar niet 

Oikos 44.indd   67 23/02/2008   23:00:28



Oikos 44, 1/200868

U
IT

G
E

L
E

Z
E

N

meteen een filosofische ondervraging 

van zĳn denken. Verhelderend is wel het 

interview met Rancière, waaruit blĳkt 

dat hĳ eerder een metadenker is die de 

mogelĳkheidsvoorwaarden van bepaal-

de regimes bevraagt, dan wel dat hĳ be-

paalde minderheden zeggenschap wil 

geven. Daarmee zit hĳ dus op een andere 

lĳn dan gangbare opva!ingen over ‘de-

mocratie’ en onderschrĳ# hĳ al evenmin 

het paradigma van de culturele studies. 

Het esthetisch onbewuste (2001) bevat twee 

lezingen over de relatie tussen esthetica 

en de freudiaanse psychoanalyse, waarin 

Rancière ook beknopt de kern van zĳn 

literatuurtheorie uiteenzet. Het delen van 

het zintuiglĳk waarneembare (Le partage du 

sensible, 2000) is daarentegen een belang-

wekkende uiteenze!ing over de relatie 

tussen esthetiek en politiek.

“Het delen van het zintuiglĳk waarneem-

bare laat zien wie er deel kan hebben aan 

het gemeenschappelĳke op basis van wat 

hĳ doet en van de tĳd en ruimte waarin 

die activiteit wordt uitgeoefend. (…) Het 

is een opsplitsing van tĳden en ruimten, 

van het zichtbare en het onzichtbare, van 

het spreken en de ruis die aangee# wat 

zowel de plaats als de inzet is van de po-

litiek als praktĳk.” (ED pp.16-17) Onder 

partage verstaat Rancière dus historische 

regimes van denken, spreken en verbeel-

den die de maatschappelĳke orde bepa-

len. Precies door dit vormdenken is es-

thetiek voor Rancière ook altĳd politiek, 

omdat bepaalde kunstuitingen de ge-

meenschappelĳke ruimte op een bepaal-

de manier (her)schikken. “(We) moeten 

niet zeggen dat ‘de Geschiedenis’ alleen 

maar bestaat uit verhalen die wĳ elkaar 

vertellen, maar simpelweg vaststellen dat 

de ‘logica van historische verhalen’ en de 

mogelĳkheden om als historische actor 

te handelen samengaan. Net als de vor-

men van het weten construeren politiek 

en kunst ‘ficties’, dat wil zeggen materiële 

herschikkingen van tekens en beelden, 

van de verbanden tussen wat we zien en 

wat we zeggen, tussen wat we doen en 

wat we kunnen doen.” (ED pp.61-62)

Rancière beschrĳ# verschillende regimes, 

maar is vooral geïnteresseerd in de esthe-

tische revolutie sinds de Romantiek, met 

literatuur in een prominente rol, omdat 

de moderne roman de mogelĳke erva-

ringswereld aanzienlĳk hee# uitgebreid. 

Taal creëert echter geen imaginaire col-

lectieve lichamen, maar precies breuklĳ-

nen daarin – weerom dissensus als poli-

tiek moment: “De mens is een politiek 

dier omdat hĳ een literair dier is dat zich 

van zĳn ‘natuurlĳke’ bestemming laat af-

brengen door de macht van het woord.” 

(ED p.62) Maar de partage van een maat-

schappĳ bepaalt eveneens wie al dan 

niet een geëigende positie hee# om te 

spreken en aan het gemeenschappelĳke 

deel te nemen. Kunst is dus ook een dub-

belzinnige activiteit omdat het vervaar-

digen met zichtbaar maken verbindt en 

dus twee dingen tegelĳk doet, waarmee 

het principe van een strikte arbeidsver-

deling op de helling komt te staan. Door 

zich te spiegelen aan die voortrekkersrol 

van de kunst kan in principe elke men-

selĳke activiteit zich van zĳn toegewezen 

plek emanciperen. ‘Oneigenlĳk’ hande-

len herschikt de gangbare opva!ing van 

wat mogelĳk wordt geacht en is daarom 

voor Rancière de sleutel tot politieke sub-

jectivering.

In een essay in New Le! Review (maart 

2002) werkt Rancière de relatie tussen 

kunst en subjectivering nog wat verder 

uit en dat is verhelderend (de Nederland-

se vertaling van ‘De esthetische revolutie 

en haar consequenties. Scenario’s van au-

tonomie en heteronomie’ is beschikbaar 

op www.dewi!eraaf.be). Wat Rancière in 

naam van de emancipatie weigert te aan-

vaarden of zelfs maar te overwegen, is 

een heteronoom subjectbegrip, in dubbe-

le zin: hĳ verwerpt zowel onze a$anke-

lĳkheid van een technisch bestel, als een 

begrenzing van de verbeelding (door iets 

‘onrepresenteerbaars’). Die weigering 

maakt de polemische kracht en radicali-

teit van Rancières denken uit, maar het 

lĳkt me er tevens het zwakke punt van: in 

zĳn voluntaristische wereldbeeld is uit-

Oikos 44.indd   68 23/02/2008   23:00:28



69

U
IT

G
E

L
E

Z
E

Neindelĳk alles beschikbaar en herschik-

baar, is alles mogelĳk en bespreekbaar, 

behalve het onmogelĳke – dat hee# er om 

principiële en strategische redenen geen 

plaats en blĳ# daardoor ongedacht.

Zĳn land- en tĳdgenoot Jean-Luc Nancy 

(°1940) noemt Rancière zonder verpin-

ken een ‘fundamentalistisch’ denker: 

“Nancy hee# de invloed van de derridi-

aanse deconstructie ondergaan, maar hĳ 

hecht nog steeds aan de idee van een filo-

sofie die zich bezighoudt met de funda-

mentele ervaring van de grote gedeelde 

betekenaars, zelfs wanneer zĳ een onmo-

gelĳkheid blĳkt: de betekenis, de wereld, 

de Ander, het gemeenschappelĳke.” (GD 

pp.86-7) Toch zĳn er overeenkomsten tus-

sen beide denkers: ook Nancy besteedt 

veel aandacht aan de onstuimigheid van 

taal als motor voor een eigentĳdse, we-

reldse filosofie waarin singulariteit en 

dissensus centraal staan. Narrativiteit is 

daarbĳ cruciaal: wĳ hebben geen beteke-

nis, maar zĳn betekenis, we vallen samen 

met onze specifieke parcours die uit ver-

halen, handelingen en praktĳken bestaan. 

Maar daar houdt de vergelĳking op.

Het is interessant om Nancy naast Ran-

cière te lezen omdat hĳ zich wat nadruk-

kelĳker in de wĳsgerige traditie inschrĳ# 

om over subject en gemeenschap na te 

denken – vragen die vandaag steeds las-

tiger worden, maar daarom niet minder 

belangrĳk zĳn. Hoe moeten we de gron-

deloosheid van de gemeenschap denken? 

Wat betekent samenleven in onze ont-

toverde wereld? De kunst van het denken 

bevat vier vertaalde opstellen van Nancy, 

voorzien van kaderende filosofische es-

says. De bundel is wat beknopt om een 

goede introductie in Nancy’s denken 

te bieden, en gaat vooral in op Nancy’s 

kunstgeschri#en, die niet alleen exem-

plarisch zĳn voor zĳn cryptische, literaire 

schrĳfstĳl, maar ook voor zĳn subjectop-

va!ing.

Voor de heideggeriaan Nancy moeten we 

leren omgaan met de contingentie van 

ons bestaan, dat is met onze blootstelling 

aan de wereld en de anderen die ons ge-

durig op het spel ze!en en ons uit onszelf 

trekken. Van onze fundamentele betrok-

kenheid op het andere en het ‘opene’ leg-

gen kunst en literatuur getuigenis af. Het 

openen van nieuwe werelden gaat echter 

niet enkel gepaard met nieuwe verhalen 

en vormen van spreken, maar ook met 

een ervaring van heterogeniteit, vreemd-

heid en blindheid. In die zin staat Nancy’s 

ongemakkelĳke mogelĳkheidszin haast 

lĳnrecht tegenover Rancières voluntaris-

tische mensbeeld. Boeiend zĳn de bĳdra-

gen van Aukje Van Rooden en Peter De 

Graeve, omdat ze de paradoxen en con-

sequenties van Nancy’s postmoderne we-

reldbeeld in kaart brengen. Is het verlies 

van een ervaringswereld geen al te hoge 

prĳs om de radicaliteit van dit denken te 

kunnen aanhouden? Kunnen we ons wel 

ondraaglĳk lang in onzekerheid ophou-

den zonder de belo#e van zingeving?

Jeroen Peeters

Stemmen, gezichten en verhalen van de 

wereld

Gerry De Mol & Patrick De Spiegelaere, 

Het draagbare paradĳs. Wereldzangeressen 

en wereldverhalen van bĳ ons, 2008, 208 p. 

+ CD met 9 tracks.

“Ze hebben alles nagegaan en ik ben 

onmiddellĳk erkend als politieke vluch-

teling. Je hebt dan een statuut, maar je 

krĳgt er geen leven bĳ. Het was me goed 

gegaan in Ethiopië, en ik had nu plots 

niets meer, was ik niemand meer. (…) 

En je hersenen denken wel oplossingen 

uit, wat je zou kunnen doen, hoe je iets 

zou kunnen opze!en. Maar die hersenen 

zeggen ook: neen, als je hier iets opbouwt 

kan je zeker niet meer terug. En dus blĳf 

je stilstaan, gebeurt er niets.” Zo vertelt 

Oikos 44.indd   69 23/02/2008   23:00:29


