N3Z31351IN

76

UITGELEZEN

Naar een monumentale
openbaarheid

Rudi Visker, Lof der zichtbaarheid. Een
uitleiding in de hedendaagse wijsbegeerte,
Amsterdam: SUN, 2007, 344 pp.

Zie ook: ‘Hoe anders kan en mag je zijn
in de publieke ruimte?’ (dubbelinterview
met Paul Scheffer en Rudi Visker), NRC
Handelsblad, 29 maart 2008, http://www.
nrc.nl/achtergrond/article1029190.ece

“Waarden wegen op mij en de Ander is
degene die mij onverwacht dat gewicht
laat voelen. Het is niet mijn eigenheid die
verandert, maar mijn beleving ervan. Wat
niet opviel zolang ik met gelijkgezinden
onder dezelfde horizon woonde, valt
nu wel op.” (p.23) De multiculturele
samenleving confronteert ons niet enkel
met de vreemdheid van de Ander, maar
ook met datgene wat vreemd is aan
onszelf: ons‘eigen verschil’, een eigenheid
die ons niet onverschillig laat, maar die
we evenmin weten te doorgronden.
Vanuit die centrale gedachte ging de
Leuvense filosoof Rudi Visker in Vreemd
gaan en vreemd blijven (2005) in dialoog
met hedendaagse denkers als Levinas,
Lyotard en Rorty, om nieuwe argumenten
aan het debat rond multiculturaliteit toe
te voegen. In Lof der zichtbaarheid diept
hij een en ander nog verder uit, rond de
vraag wat we moeten aanvangen met die
eigenheid waar we maar geen blijf mee
weten, omdat ze ons ontsnapt en in die
zin voor onszelf onzichtbaar is. Lastige
kwesties die dus ook onszelf aangaan,
en niet zomaar opzij geschoven kunnen
worden vanuit een relativistisch denken
of een politiek correct ‘zich openstellen
voor de Ander.”’

Visker schuwt het maatschappelijke
debat niet (zijn boek bevat bijvoorbeeld

een stuk over het Vlaams Belang), maar
toont zich in Lof der zichtbaarheid toch
vooral als academisch filosoof. Via een
subtiele enscenering van wijsgerige
posities maakt Visker alternatieve
leestrajecten mogelijk en weet zo
ongezegde, ongedachte en lastige vragen
aan de orde te stellen. De helft van het
boek is een erg technische uiteenzetting
met Heidegger en Levinas, veelal een
voetnotendebat  onder  specialisten
waarin Visker zijn subjectbegrip aftoetst
aan andere denkers. Toegankelijker (en
eventueel ook op zich te lezen) zijn de
opstellen over Arendt, Habermas, Gehlen
en Foucault, waarin Visker zijn centrale
denkspoor rond zichtbaarheid en het
publieke uittekent.

Om met de last van het eigene te kunnen
omgaan, stelt Visker dat er nood is aan
zichtbaarheid, en daarvoor ziet hij een
specifieke rol voor de publieke ruimte.
“Het moet een plaats zijn die ruimte laat
om anders te zijn, op zo'n manier dat
we daar niet voortdurend over hoeven
struikelen. Die opvatting van publieke
ruimte maakt het mogelijk dat verschillen
voor degene die de drager daarvan is,
hem niet voortdurend preoccuperen,
dat hij daar niet voortdurend mee zit,
zodat er een goede onverschilligheid ten
aanzien van zijn eigen verschil ontstaat
(.-.).” (NRC). Niet dat we er tot zelfinzicht
en transparantie komen, maar we kunnen
onze blinde vlekken in de publieke
ruimte symboliseren en daarmee als het
ware buiten onszelf plaatsen en draaglijk
maken. “Door het [eigen verschil] toe te
laten tot de openbaarheid erkent men
wat men inhoudelijk niet kan erkennen.
Men erkent het verschil dat de Ander
plaagt en waaraan hij zijn waardigheid
— zijn niet-vervangbaarheid — ontleent.”

(p29)

Oikos 45, 2/2008



Voor de vraag hoe verschillen en
dissensus zich leefbaar kunnen uiten
in de publieke ruimte, gaat Visker te
rade bij Hannah Arendt. In haar strikte
onderscheid tussen het sociale (domein
van het levensproces dat streeft naar
geluk) en het politieke (domein van
het handelen dat streeft naar vrijheid)
waardeert Visker het ‘anti-expressieve’
karakter van de publieke sfeer: het
publieke heeft een eigen productiviteit
en brengt niet zomaar naar buiten wat
in se al privaat aanwezig is. Ruimte, taal
en intersubjectiviteit voegen iets toe dat
origineel is en maken daarom een nieuwe
vrijheid mogelijk. Anders gezegd: het
publieke is méér dan een megafoon die
reeds bestaande private opvattingen
versterkt, zoals het ‘expressivisme’
meent. Visker kant zich dan ook tegen een
expressivisme dat vrijheid loskoppelt van
interactie met anderen en het publieke,
alsook tegen een liberale opvatting van
een ‘neutrale’ publieke ruimte die veel
van zelfrelativering verwacht. Wat die
relativering in de weg zit is het eigen
verschil: “Wie het verschil in de private
sfeer wil terugdringen, vergeet dat het
daardoor terechtkomt in het private
voor de persoon die er de drager van is.
Men ontneemt hem of haar de ruimte
die het publieke tussen hem en hetgeen
hem singulariseert schuift, en laat hem
alleen met datgene wat hem beknelt en
beangstigt.” (p.67)

Het publieke creéert afstand en in die
lijn ontwikkelt Visker ook zijn notie van
zichtbaarheid. Het gaat hem niet om
het zichtbaar maken van minderheden
of achtergestelde groepen, en evenmin
om een zichtbaarheid die blijft steken
in expressivisme. Om de eigen
werkzaamheid vanhetpublieke tekunnen
koppelen aan zichtbaarheid, maakt
Visker een onderscheid tussen teken
en symbool. Tegenover de verwijzende
kracht van het teken (cf. expressivisme),
geeft het symbool (bijvoorbeeld een
monument) vorm aan iets wat zich
niet zomaar laat vatten of uitdrukken.

Symbolen dragen bij tot ontlasting omdat
ze, ongeacht hun inhoud, door een
gemeenschap en geschiedenis gedragen
worden en het individu in een breder
kader opnemen. Viskers openbaarheid
heeft een monumentale werking: “ze wil
iets gedenken wat men nooit ervaren
heeft, ze legt niet een betekenis vast,
maar herinnert eraan dat er zaken van
betekenis zijn, waarvan de betekenis ons
principieel ontsnapt. En ze hoopt dat dat
genoeg is.” (p.29)

Nagaan of die publiecke ruimte
realiseerbaar is, ziet de filosoof Visker
niet als zijn taak, hij biedt vooral een
gereedschapskist. Soms zou je willen
dat Visker zich wat verder in andere
vocabularia beweegt, bijvoorbeeld de
politieke filosofie of de esthetica, om
zijn instrumentarium nog te verfijnen.
Voor de toepassing van zijn denken moet
je zelf aan de slag of elders te rade, al
geeft Visker hier en daar wel aanzetten,
zoals in een korte analyse van het
hoofddoekendebat. Wat indien we de
hoofdoek niet langer als een teken (van
verschil, onderdrukking of emancipatie)
zouden opvatten, maar als een symbool?
In het prikkelende dubbelinterview met
Paul Scheffer in NRC ziet Visker daarin
de aanzet tot een nieuw ‘ethos’ van de
publieke ruimte: “Als overheden vinden
dat ze de hoofddoekjes uit de publieke
sfeer moeten bannen omdat anders de
private onderdrukking wordt voortgezet
in de publieke sfeer, kom je er niet uit.
Het hoofddoekje is juist een publiek
symbool voor datgene waar je privé
niet uitkomt. De publieke ruimte zou
ontlastend moeten werken. Je wakkert
fundamentalisme aan door hoofddoekjes
te verbieden, want dan stuur je mensen
rechtstreeks terug naar de bron van hun
religieuze aangegrepenheid. Daar komen
ze op zichzelf niet uit, met als gevolg
zelftherapie: men gaat zichzelf en zijn
eigenschappen — religie, maar ook ras —
als superieur beschouwen aan anderen.”

Jeroen Peeters

UITGELEZEN

77




