
Oikos 45, 2/200876

U
IT
G
E
L
E
Z
E
N

UITGELEZEN

Naar een monumentale 
openbaarheid

Rudi Visker, Lof der zichtbaarheid. Een 

uitleiding in de hedendaagse wĳsbegeerte, 

Amsterdam: SUN, 2007, 344 pp. 

Zie ook: ‘Hoe anders kan en mag je zĳn 

in de publieke ruimte?’ (dubbelinterview 

met Paul Scheffer en Rudi Visker), NRC 

Handelsblad, 29 maart 2008, h#p://www.

nrc.nl/achtergrond/article1029190.ece

“Waarden wegen op mĳ en de Ander is 

degene die mĳ onverwacht dat gewicht 

laat voelen. Het is niet mĳn eigenheid die 

verandert, maar mĳn beleving ervan. Wat 

niet opviel zolang ik met gelĳkgezinden 

onder dezelfde horizon woonde, valt 

nu wel op.” (p.23) De multiculturele 

samenleving confronteert ons niet enkel 

met de vreemdheid van de Ander, maar 

ook met datgene wat vreemd is aan 

onszelf: ons ‘eigen verschil’, een eigenheid 

die ons niet onverschillig laat, maar die 

we evenmin weten te doorgronden. 

Vanuit die centrale gedachte ging de 

Leuvense filosoof Rudi Visker in Vreemd 

gaan en vreemd blĳven (2005) in dialoog 

met hedendaagse denkers als Levinas, 

Lyotard en Rorty, om nieuwe argumenten 

aan het debat rond multiculturaliteit toe 

te voegen. In Lof der zichtbaarheid diept 

hĳ een en ander nog verder uit, rond de 

vraag wat we moeten aanvangen met die 

eigenheid waar we maar geen blĳf mee 

weten, omdat ze ons ontsnapt en in die 

zin voor onszelf onzichtbaar is. Lastige 

kwesties die dus ook onszelf aangaan, 

en niet zomaar opzĳ geschoven kunnen 

worden vanuit een relativistisch denken 

of een politiek correct ‘zich openstellen 

voor de Ander.’

Visker schuwt het maatschappelĳke 

debat niet (zĳn boek bevat bĳvoorbeeld 

een stuk over het Vlaams Belang), maar 

toont zich in Lof der zichtbaarheid toch 

vooral als academisch filosoof. Via een 

subtiele enscenering van wĳsgerige 

posities maakt Visker alternatieve 

leestrajecten mogelĳk en weet zo 

ongezegde, ongedachte en lastige vragen 

aan de orde te stellen. De hel% van het 

boek is een erg technische uiteenze#ing 

met Heidegger en Levinas, veelal een 

voetnotendebat onder specialisten 

waarin Visker zĳn subjectbegrip a%oetst 

aan andere denkers. Toegankelĳker (en 

eventueel ook op zich te lezen) zĳn de 

opstellen over Arendt, Habermas, Gehlen 

en Foucault, waarin Visker zĳn centrale 

denkspoor rond zichtbaarheid en het 

publieke ui#ekent.

Om met de last van het eigene te kunnen 

omgaan, stelt Visker dat er nood is aan 

zichtbaarheid, en daarvoor ziet hĳ een 

specifieke rol voor de publieke ruimte. 

“Het moet een plaats zĳn die ruimte laat 

om anders te zĳn, op zo’n manier dat 

we daar niet voortdurend over hoeven 

struikelen. Die opva#ing van publieke 

ruimte maakt het mogelĳk dat verschillen 

voor degene die de drager daarvan is, 

hem niet voortdurend preoccuperen, 

dat hĳ daar niet voortdurend mee zit, 

zodat er een goede onverschilligheid ten 

aanzien van zĳn eigen verschil ontstaat 

(...).” (NRC). Niet dat we er tot zelfinzicht 

en transparantie komen, maar we kunnen 

onze blinde vlekken in de publieke 

ruimte symboliseren en daarmee als het 

ware buiten onszelf plaatsen en draaglĳk 

maken. “Door het [eigen verschil] toe te 

laten tot de openbaarheid erkent men 

wat men inhoudelĳk niet kan erkennen. 

Men erkent het verschil dat de Ander 

plaagt en waaraan hĳ zĳn waardigheid 

– zĳn niet-vervangbaarheid – ontleent.” 

(p.29)



77

U
IT
G
E
L
E
Z
E
NVoor de vraag hoe verschillen en 

dissensus zich lee&aar kunnen uiten 

in de publieke ruimte, gaat Visker te 

rade bĳ Hannah Arendt. In haar strikte 

onderscheid tussen het sociale (domein 

van het levensproces dat stree% naar 

geluk) en het politieke (domein van 

het handelen dat stree% naar vrĳheid) 

waardeert Visker het ‘anti-expressieve’ 

karakter van de publieke sfeer: het 

publieke hee% een eigen productiviteit 

en brengt niet zomaar naar buiten wat 

in se al privaat aanwezig is. Ruimte, taal 

en intersubjectiviteit voegen iets toe dat 

origineel is en maken daarom een nieuwe 

vrĳheid mogelĳk. Anders gezegd: het 

publieke is méér dan een megafoon die 

reeds bestaande private opva#ingen 

versterkt, zoals het ‘expressivisme’ 

meent. Visker kant zich dan ook tegen een 

expressivisme dat vrĳheid loskoppelt van 

interactie met anderen en het publieke, 

alsook tegen een liberale opva#ing van 

een ‘neutrale’ publieke ruimte die veel 

van zelfrelativering verwacht. Wat die 

relativering in de weg zit is het eigen 

verschil: “Wie het verschil in de private 

sfeer wil terugdringen, vergeet dat het 

daardoor terechtkomt in het private 

voor de persoon die er de drager van is. 

Men ontneemt hem of haar de ruimte 

die het publieke tussen hem en hetgeen 

hem singulariseert schui%, en laat hem 

alleen met datgene wat hem beknelt en 

beangstigt.” (p.67)

Het publieke creëert afstand en in die 

lĳn ontwikkelt Visker ook zĳn notie van 

zichtbaarheid. Het gaat hem niet om 

het zichtbaar maken van minderheden 

of achtergestelde groepen, en evenmin 

om een zichtbaarheid die blĳ% steken 

in expressivisme. Om de eigen 

werkzaamheid van het publieke te kunnen 

koppelen aan zichtbaarheid, maakt 

Visker een onderscheid tussen teken 

en symbool. Tegenover de verwĳzende 

kracht van het teken (cf. expressivisme), 

gee% het symbool (bĳvoorbeeld een 

monument) vorm aan iets wat zich 

niet zomaar laat va#en of uitdrukken. 

Symbolen dragen bĳ tot ontlasting omdat 

ze, ongeacht hun inhoud, door een 

gemeenschap en geschiedenis gedragen 

worden en het individu in een breder 

kader opnemen. Viskers openbaarheid 

hee% een monumentale werking: “ze wil 

iets gedenken wat men nooit ervaren 

hee%, ze legt niet een betekenis vast, 

maar herinnert eraan dat er zaken van 

betekenis zĳn, waarvan de betekenis ons 

principieel ontsnapt. En ze hoopt dat dat 

genoeg is.” (p.29)

Nagaan of die publieke ruimte 

realiseerbaar is, ziet de filosoof Visker 

niet als zĳn taak, hĳ biedt vooral een 

gereedschapskist. Soms zou je willen 

dat Visker zich wat verder in andere 

vocabularia beweegt, bĳvoorbeeld de 

politieke filosofie of de esthetica, om 

zĳn instrumentarium nog te verfijnen. 

Voor de toepassing van zĳn denken moet 

je zelf aan de slag of elders te rade, al 

gee% Visker hier en daar wel aanze#en, 

zoals in een korte analyse van het 

hoofddoekendebat. Wat indien we de 

hoofdoek niet langer als een teken (van 

verschil, onderdrukking of emancipatie) 

zouden opva#en, maar als een symbool? 

In het prikkelende dubbelinterview met 

Paul Scheffer in NRC ziet Visker daarin 

de aanzet tot een nieuw ‘ethos’ van de 

publieke ruimte: “Als overheden vinden 

dat ze de hoofddoekjes uit de publieke 

sfeer moeten bannen omdat anders de 

private onderdrukking wordt voortgezet 

in de publieke sfeer, kom je er niet uit. 

Het hoofddoekje is juist een publiek 

symbool voor datgene waar je privé 

niet uitkomt. De publieke ruimte zou 

ontlastend moeten werken. Je wakkert 

fundamentalisme aan door hoofddoekjes 

te verbieden, want dan stuur je mensen 

rechtstreeks terug naar de bron van hun 

religieuze aangegrepenheid. Daar komen 

ze op zichzelf niet uit, met als gevolg 

zel%herapie: men gaat zichzelf en zĳn 

eigenschappen – religie, maar ook ras – 

als superieur beschouwen aan anderen.”

Jeroen Peeters


