
64

P
O
L
IT
IE
K
E

Oikos 47, 4/2008

POLITIEK

De valkuilen van het ‘groene’ vertoog
Francine Mestrum

Het groene vertoog kan worden gezien als een poging om te komen tot een alternatief voor 

het huidige ecologisch onhoudbare economische wereldsysteem. Heel wat voorstellen houden 

echter een risico in om het neoliberalisme te versterken, enerzĳds bĳ gebrek aan verduidelĳking, 

anderzĳds door een teveel aan hervormingsdrang. Kritiek op de moderniteit is nodig en nu�ig 

maar de uitgangspunten van die kritiek zĳn soms problematisch.

Woorden zĳn hoeren, zo wist de Argentĳnse schrĳver Julio Cortazar. Ze geven zich aan 

eenieder die hen wil gebruiken, je kan ze niet vastpinnen op één enkele, eenduidige 

betekenis. Woordenboeken zĳn kerkhoven waarop sociale relaties ophouden met het 

geven van telkens weer andere en nieuwe betekenissen. Woorden zĳn bouwstenen van 

taal en met taal worden vertogen gemaakt. 

Vandaar dat elke vertooganalyse, wil ze relevant zĳn, ook dynamisch moet 

zĳn. Elk vertoog vormt een eigen realiteit die naast, maar in wisselwerking met de 

materiële realiteit staat die het beschrĳ�. Het zĳn deze dialectiek en die wisselende 

betekenissen die dialoog – en bĳ uitbreiding de democratie – mogelĳk maken. Mocht 

er geen materiële realiteit achter de woorden schuil gaan, we zouden praten in het 

luchtledige. Mocht elke materiële realiteit slechts op één manier kunnen gezegd 

worden, we zouden snel zĳn uitgepraat.

Deze veel te korte samenva�ing wil aangeven wat in dit artikel met vertoog wordt 

bedoeld en hoe het wordt benaderd. Het onderwerp van het artikel is de zoektocht 

van groenen – hier gebruikt als onvolmaakt samenva�end begrip voor iedereen die 

zich bezighoudt met ecologie - en andersmondialisten naar een alternatief voor zowel 

het dominante neoliberale kapitalisme als het klassieke socialistische antikapitalisme. 

Beide groepen ontwikkelen hiervoor een eigen vertoog waarmee ze soms in het 

vaarwater van hun tegenstanders terecht komen. Soms vraagt dat niet meer dan wat 

verduidelĳking, in andere gevallen kan men best herdenken of herformuleren. 

Met wat hier gemakshalve groen vertoog wordt genoemd, wil ik geenszins alle 

nuances en verschillen in het ecologisch denken negeren. De hier geformuleerde kritiek 

is het resultaat van deba�en die ik jarenlang in de Europese Unie en in Vlaanderen heb 

kunnen volgen. Zĳ is zeker niet algemeen toepasbaar maar evenmin slechts tot één 

enkele – neoprimitivistische – strekking te herleiden. 

Op zoek naar een alternatief

De zoektocht naar alternatieven is niet nieuw maar ontstond grotendeels in de nasleep 

van Mei ‘68. Zo begon de vrouwenbeweging, gebaseerd op een feministische kritiek, 

met het herbedenken van politieke, maatschappelĳke en wetenschappelĳke concepten 

die van een ééndimensionele, mannelĳk bepaalde, wereld getuigden. Al zĳn het juist 



65

P
O
L
IT
IE
K
Evrouwen geweest die de afgelopen veertig jaar de wellicht grootste maatschappelĳke 

verschuivingen teweegbrachten, toch blĳ� deze beweging vandaag veelal beperkt tot 

academische kringen.  De groene beweging dan, die plei�e voor respect voor de natuur 

en tegen het productivisme, ging gedeeltelĳk op in politieke partĳen, maar laat nog 

steeds diverse strekkingen en contradicties zien tussen modernisten, postmodernisten 

en antimodernisten. Ook al pleiten sommigen radicaal voor een ecologische economie 

met uitzicht op een daadwerkelĳk alternatief, neemt de tegenstellingen niet weg. De 

andersmondialisten ten slo�e, zĳn minder oud en ontstonden uit een kritiek op zowel 

het neoliberale kapitalisme als het postsocialisme. Dat hee� tot gevolg dat men er 

niet enkel groenen en feministen in terugvindt, maar eveneens dakloze linksen die 

niets van hun radicaliteit hebben verloren. De andersmondialiseringsbeweging biedt 

bĳgevolg lang geen synthese van alle stromingen die de afgelopen veertig jaar het licht 

zagen.

Het neoliberalisme stelt de markt tegenover de staat 

voor alle politieke gemeenschapsvormende taken, 

inclusief sociale bescherming, en rekent op de staat 

voor alle marktondersteunende taken. 

Geen enkele van deze bewegingen boekte 

tot nog toe veel vooruitgang. Met de snel 

voortschrĳdende klimaatverandering en het 

politieke succes van Al Gore’s Inconvenient 

Truth, is de discussie in de groene beweging 

weer aangezwengeld, maar vooralsnog niet echt 

vooruitgekomen in vergelĳking met de jaren 

tachtig. De vrouwen- en andersmondialiseringsbeweging doen het niet beter; soms 

omdat het kortetermĳndenken er de bovenhand viert; soms omdat de voorstellen te 

utopisch lĳken. In feite kan men stellen dat alle alternatieven ooit al eens zĳn bedacht, 

maar dat er geen strategie is om ook de machtsrelaties te veranderen. 

In wat volgt, bespreek ik enkele tegenstellingen die een deel van de groene beweging 

kenmerken. Ik wil vooral ingaan op enkele punten die gevaarlĳk dicht in de buurt van 

het neoliberale vertoog komen, en er in elk geval perfect door gerecupereerd kunnen 

worden. Ik bedoel hiermee geenszins dat groenen ook een beetje of veel neoliberaal 

zĳn, wel dat sommigen begrippen en vertogen hanteren die een andere betekenis 

krĳgen in een groene, dan wel in een neoliberale logica. Het neoliberalisme stelt de 

markt tegenover de staat voor alle politieke gemeenschapsvormende taken, inclusief 

sociale bescherming, en rekent op de staat voor alle marktondersteunende taken. Het 

eerste voorbeeld is dat van armoedebestrĳding en een basisinkomen; twee zaken die 

positief kunnen zĳn maar in een neoliberale logica heel anders kunnen uitdraaien. Het 

tweede voorbeeld gaat over vrĳwilligerswerk en bruto nationaal geluk, onderwerpen 

die volgens mĳ zelden progressief te interpreteren zĳn, maar makkelĳk aansluiten bĳ 

hetzĳ een conservatieve, hetzĳ een neoliberale maatschappĳvisie. 

Contradicties binnen het groene vertoog

Armoedebestrĳding en basisinkomen

Armoedebestrĳding staat sinds 1990 mondiaal op de politieke agenda; sinds 1995 

formeel. Het initiatief hiertoe komt van de Wereldbank die hierrond een mondiale 

consensus wist te bewerkstelligen op de sociale top van de Verenigde Naties (VN) 

over sociale ontwikkeling. Het Internationaal Monetair Fonds (IMF) neemt deze 

prioriteit in 1999 concreet over en eist van alle arme landen nu een armoedestrategie, 

indien ze nog voor financiering in aanmerking willen komen. In 2000 accepteert de 

VN-millenniumtop een reeks sociale doelstellingen, genaamd millenniumdoelstellingen 



66

P
O
L
IT
IE
K
E

Oikos 47, 4/2008

voor ontwikkeling, waarvan de eerste het halveren van de extreme armoede tussen 1990 

en 2015 beoogt. Ook in de Europese Unie en in België komt  armoedebestrĳding meer 

en meer op de voorgrond: met de goedkeuring van de Lissabonagenda komt een 

Open Coördinatiemethode (OCM) op gang waarbĳ de lidstaten hun beleid met elkaar 

bespreken en goede praktĳken van elkaar kunnen overnemen. België ten slo�e, stelde 

al in 1994 een eerste participatief armoedeverslag op dat tot hiertoe vooral tot een 

proliferatie van armoedeorganisaties leidde. 

Armoedebestrijding hoort zeker 

multidimensioneel te zijn, maar 

armoede is een inkomenstekort.

Belgisch minister Vandenbroucke wees er bĳ de 

totstandkoming van de Europese OCM terecht op dat er 

voor armoedebestrĳding vooral behoe�e is aan goede 

sociale bescherming. De verzorgingsstaten staan echter 

onder zware druk en in het beleid van de Wereldbank staat 

armoedebestrĳding zelfs haaks op sociale zekerheid. Deze laatste zou er enkel voor 

de bevoorrechte werknemers zĳn daar waar  armoedebestrĳding een algemeen belang 

is. Opvallend is ook dat de sociale zekerheid aanvankelĳk uitging van de mannelĳke 

kostwinner (en vrouwen slechts afgeleide rechten kregen), terwĳl armoedebestrĳding 

vooral aandacht hee� voor vrouwen, die verondersteld worden de armsten onder de 

armen en het aangezicht van de armoede te vormen.

Een gemeenschappelĳk kenmerk van de Belgische, de Europese en de mondiale 

armoedebenadering is dat armoede nu multidimensioneel heet te zĳn. Hiermee 

wordt bedoeld dat het niet enkel, niet zozeer of zelfs helemaal niet een kwestie van 

inkomen is, maar van heel wat andere dimensies: opleiding, gezondheid, huisvesting, 

eenoudergezinnen, empowerment, kansarmoede. Dit klinkt vanzelfsprekend maar 

is het helemaal niet. Het risico is vooral wat men ziet gebeuren bĳ de Wereldbank: 

het inkomen verdwĳnt volledig naar de achtergrond. Echter, mensen kunnen goed 

opgeleid en gezond zĳn, een redelĳk dak boven het hoofd hebben en zelfs empowered 

zĳn, maar wie geen werk vindt en misschien ook geen uitkering krĳgt kan bi�ere 

armoede lĳden. Omgekeerd kunnen rĳke mensen dom en ziekelĳk zĳn – kent u er 

geen? – en allesbehalve empowered, zonder portemonnee. Maar arm zĳn ze niet. Kort 

samengevat: het lĳdt geen twĳfel dat een goede armoedebestrĳding rekening houdt 

met het opleidingsniveau, de toegang tot gezondheidszorg en de mondigheid van 

arme mensen, maar het uiteindelĳke doel moet wel zĳn dat mensen een voldoende 

inkomen verwerven. Of nog met andere woorden: we leven in een markteconomie en 

dus hebben mensen geld nodig om in hun behoe�en te voorzien.  Armoedebestrĳding 

hoort zeker multidimensioneel te zĳn, maar armoede is een inkomenstekort.

Een mogelĳke wĳze om een dergelĳk inkomenstekort op te vangen, is een 

basisinkomen voorzien voor de hele bevolking. Het principe is eenvoudig: krachtens 

de fundamentele mensenrechten hee� iedereen het recht om te leven; dat leven is een 

fysieke aangelegenheid, dus volstaat het niet om door de overheid niet te worden 

gemarteld of gedood; men hoort derhalve ook toegang te hebben tot voldoende voeding 

en kledĳ. Een universeel basisinkomen hangt bovendien vast aan het principiële 

beginsel van burgerschap. Burgerschap, gezien als status van aanhorigheid, gee� ieder 

mens het recht op een basisinkomen waarmee in alle fundamentele behoe�en kan 

worden voorzien. Het principe kan zelfs worden uitgebreid tot Europees of mondiaal 

burgerschap. Het komt dan neer op een fundamenteel mensenrecht.

Voor Philippe Van Parĳs, één van de grote voorstanders van het basisinkomen, is 

dit het beste instrument in de strĳd tegen ongelĳkheid, omdat alle andere instrumenten 

het altruïsme dat mensen kan kenmerken, inperken. Wie geloo� in gelĳke kansen moet 

bĳvoorbeeld een eind maken aan erfenissen, die van meet af aan een grote ongelĳkheid 



67

P
O
L
IT
IE
K
Einvoeren. Maar dit veroordeelt mensen meteen tot het afzien van elke vrĳgevigheid. Het 

moge duidelĳk zĳn dat een basisinkomen zeker niet de grote inkomensongelĳkheden kan 

tegengaan en dus beperkt blĳ� tot de bestrĳding van ongelĳke kansen en absolute armoede.

Een basisinkomen hee� twee (problematische) mogelĳkheden. Ofwel ligt het vrĳ 

laag en verplicht het mensen nog steeds om daarnaast te werken voor een volwaardig 

inkomen. In dat geval volstaat het dus niet eens om in de basisbehoe�en te voorzien en 

schiet het zĳn doel voorbĳ. Ofwel is het hoog genoeg om aan armoede te ontsnappen, 

maar stelt het mensen meteen ook vrĳ van arbeid. Dat betekent dat nagenoeg iedereen 

zich aan de maatschappelĳk noodzakelĳke arbeid kan on�rekken. Over de invulling 

van arbeid valt vanuit ecologisch oogpunt heel veel te zeggen, maar het lĳkt me 

niet onrechtvaardig om te stellen dat de arbeid die noodzakelĳk is om collectief in 

de democratisch bepaalde behoe�en te voorzien, ook collectief, dit is door iedereen, 

moet worden verricht. Het is niet aanvaardbaar dat sommigen zich aan die arbeid 

on�rekken; dus als het ware ‘free rider’ spelen. Men kan een recht op luiheid eventueel 

aanvaarden - hoe dan ook zal er in een ecologische economie ontze�end veel zinloze 

arbeid wegvallen - maar die arbeid moet wel eerlĳk  worden verdeeld over alle gezonde 

volwassenen.

In beide gevallen is het zo dat een basisinkomen wel iets tegen extreme of 

gewone armoede vermag, maar eens boven dit inkomen heerst wel de grootste 

inkomensongelĳkheid. Tenzĳ er ook een maximuminkomen is bepaald, leidt een 

basisinkomen dus niet tot een rechtvaardige samenleving. Vandaar dat neoliberale 

denkers zoals Friedrich von Hayek en Milton Friedman best met een minimuminkomen 

en extremearmoedebestrĳding willen leven maar niet met een minimumloon. 

Iedereen hee� volgens hen recht op een sokkel, om een minimale levensstandaard te 

onderhouden. Ook voor hen is extreme armoede een schending van fundamentele 

rechten die verholpen moet worden. Eveneens in strĳd met de mensenrechten is 

inkomensherverdeling en sociale zekerheid: een overheid neemt bĳ het toekennen 

van uitkeringen noodzakelĳkerwĳs arbitraire beslissingen, en schendt hiermee het 

neutraliteitsprincipe, dat door een onpersoonlĳke markt wel wordt garandeerd. Eén 

en dezelfde regel voor iedereen: dat is voor Hayek en Friedman rechtvaardigheid, 

want zodra een overheid moduleert, is er willekeur in het spel.

Armoedebestrijding en eventueel een 

basisinkomen kunnen wel verdedigd 

worden door progressieven, maar nooit 

zonder rijkdom, ongelijkheid en arbeid 

uit het oog te verliezen, in een context 

van volwaardig en volledig burgerschap. 

Het is echter moeilĳk om tegen armoedebestrĳding te zĳn, 

enkel omdat dat ook door neoliberalen wordt bepleit. Het is 

even moeilĳk om een basisinkomen radicaal te verwerpen, 

omdat het eveneens door liberalen wordt voorgestaan. In 

een progressief vertoog moeten deze begrippen dus een 

andere betekenis krĳgen. 

Burgerschap kan, en moet zelfs, een plaats krĳgen in een 

emanciperend vertoog, maar eveneens arbeid, herverdeling 
en inkomensongelĳkheid. Een burgerschap met economische en sociale rechten, met 

andere woorden sociaal burgerschap, is noodzakelĳk om betekenis te geven aan 

politieke en burgerrechten. Het basisinkomen staat momenteel niet op de agenda van 

de Wereldbank of de Europese Unie. Armoedebestrĳding echter wel, en het valt op 

dat herverdeling en inkomensongelĳkheid uit het vertoog zĳn verdwenen. Armoede 

wordt momenteel volledig los van het inkomen en vooral van rĳkdom benaderd, 

terwĳl ze juist de keerzĳde van de medaille van rĳkdom is. Ook kansarmoede is een 

gevolg van scheefgetrokken maatschappelĳke relaties waarin geen middelen worden 

vrĳgemaakt om mensen de nodige kansen te bieden. 

Kortom, armoedebestrĳding en eventueel een basisinkomen kunnen wel verdedigd 



68

P
O
L
IT
IE
K
E

Oikos 47, 4/2008

worden door progressieven, maar nooit zonder rĳkdom, ongelĳkheid en arbeid uit 

het oog te verliezen, in een context van volwaardig en volledig burgerschap. Ze 

moeten dus een volkomen andere betekenis krĳgen. Om deze reden is het de relatieve 

armoede (niet de absolute armoede) die men moet bestrĳden, of nog: armoede als 

maatschappelĳk probleem en niet als een probleem van enkele individuen die er 

vaak zelf voor verantwoordelĳk worden gesteld. Wie over armoede en basisinkomen 

spreekt zonder dit erbĳ te vermelden, begee� zich een gevaarlĳk spoor. 

Vrĳwilligerswerk en geluk

Moins de biens, plus de liens heet het in het Frans. Het betekent dat mensen zich beter 

minder richten op het voortdurend verwerven van meer materiële goederen, maar 

meer op sociale relaties, familiebanden en gemeenschapsvormen. De redenering is dat 

de momenteel kille en naamloze samenleving menselĳker wordt als er aandacht komt 

voor het zĳn in plaats van het hebben, en als mensen voor elkaar kunnen zorgen. Een 

belangrĳke bezorgdheid daarbĳ is dat de materiële consumptie wordt teruggebracht 

omdat de aarde nu eenmaal eindig is en het westerse consumptiemodel niet kan 

veralgemeend worden. In diezelfde gedachtengang wil men tegelĳk een aantal goederen 

aan de markt on�rekken door ze weer aan de samenleving te geven. Niet alles moet 

immers verloond worden en in een warme samenleving kunnen mensen onbetaald 

voor elkaar werken, en op die manier ook gelukkiger worden. Trouwens, zo wordt 

telkens weer gezegd, geld maakt niet gelukkig. Of: boven een zeker behoe�enniveau 

zullen extra goederen niet noodzakelĳk ook meer geluk betekenen.

Deze veel te kort weergegeven gedachtengang is zeer problematisch. In wat volgt 

wil ik enkele begrippen ervan onder de loep nemen en aantonen dat ze tot een heel 

andere samenleving kunnen leiden dan wat hun voorstanders geloven. In eerste 

instantie wil ik de vooronderstellingen van dit vertoog erg twĳfelachtig noemen. 

Allereerst bevat ze de vooronderstelling dat rĳke mensen niet gelukkig zĳn omdat 

ze in een kille wereld leven en enkel bezig zĳn met hun eigen benepen grote belangen. 

Is dat zo? Men weet dat nergens de sociale banden zo sterk zĳn als in de hogere 

maatschappelĳke klassen, en dat iedereen er sociaal kapitaal in overschot hee�. Ten 

tweede gaat men uit van een tegenstelling tussen hebben en zĳn, terwĳl bĳ consumeren - 

shoppen - de aankoophandeling zelf steeds belangrĳker wordt. Eenmaal thuis kĳkt men 

vaak niet meer om naar de nieuwe spullen. Shoppen is een vorm van zĳn; het hebben 

is bĳkomstig geworden. Bovendien zien we in de zogenaamd kille samenleving dag 

na dag zovele vormen van solidariteit, in dorpen en steden, en naar de derde wereld. 

Precies omdat er geen directe overlevingsproblemen zĳn, willen mensen best iets doen 

voor anderen. Het klopt dat de toenemende concurrentie op termĳn die solidariteit 

in gevaar kan brengen, wat we bĳvoorbeeld in Vlaanderen ten aanzien van Wallonië 

zien gebeuren, maar (nog) niet naar de derde wereld. Overigens moeten we zeker een 

onderscheid maken op wereldschaal tussen het consumptiemodel van de rĳken en dat 

van de armen. Het gee� geen pas om het Westen tot versobering aan te manen als ook 

miljoenen mensen in West-Europa en de Verenigde Staten niet in hun basisbehoe�en 

kunnen voorzien. Daarnaast stellen we een tendens vast om kleinschaligheid als een 

hoger goed te beschouwen. Als golden in kleine gemeenschappen of bedrĳven minder 

machtsrelaties, en ware het daar makkelĳker om zich weer de eigen levenstĳd toe te 

eigenen. Ik betwĳfel dit. Machtsrelaties zien we ook in kleine gemeenschappen, tot 

in het gezin toe. Het organiseren van democratische inspraak, de arbeidsorganisatie 

en het behoud van individuele vrĳheden moeten ook op grote schaal gegarandeerd 



69

P
O
L
IT
IE
K
Ekunnen worden; anders moeten internationale organisaties en de mondialisering tout 

court meteen een halt worden toegeroepen. 

Ten slo�e vinden we in bovenstaande gedachtegang nog het centrale credo 

terug van  immateriële waarden die materiële goederen moeten vervangen. Waarom 

toch; is niet duurzaamheid het allerbelangrĳkste criterium? Als bepaalde materiële 

goederen hoegenaamd niet door uitpu�ing worden bedreigd, als een cradle to 

cradlerecyclagesysteem mogelĳk is, en als groei zich met duurzame activiteiten kan 

verwezenlĳken die de draagkracht van de planeet niet aantasten, wat is er dan fout 

mee? Let wel, dit is geen pleidooi voor aanhoudende materiële groei, wel voor meer 

voorzichtigheid in het veroordelen van groei. Het consumptiemodel van de rĳken en 

middenklassen is inderdaad noch houdbaar, noch veralgemeenbaar. Willen China en 

Afrika ook een redelĳke levensstandaard ontwikkelen, dan zullen bepaalde goederen 

en activiteiten hoe dan ook uit ons dagelĳks leven moeten verdwĳnen. Minder vlees 

en meer groenten en fruit eten, is een eerste verstandige stap, maar dat hee� niets met 

immateriële waarden te maken. Hetzelfde voor de keuze tussen fiets en auto. 

Als bepaalde materiële goederen hoegenaamd 

niet door uitputting worden bedreigd, als een 

cradle to cradlerecyclagesysteem mogelijk 

is, en als groei zich met duurzame activiteiten 

kan verwezenlijken die de draagkracht van de 

planeet niet aantasten, wat is er dan fout 

mee?

Kortom, de indruk kan makkelĳk ontstaan dat 

men naar een soort soberheid, zoniet een relatieve 

en vrĳwillige armoede wil waar men geen enkele 

ecologische behoe�e aan voelt, maar enkel een 

spirituele. Dit sluit aan bĳ de ahumanistische oproep 

voor een décroissance die elke vorm van groei afwĳst, 

in tegenstelling tot de stelling van Herman Daly om 

oneconomische groei uit te bannen. Maar wat ontbreekt, 

is een gedetailleerde analyse van wat kan en niet 

kan, wat recycleerbaar is en wat niet, waar precies 

de grenzen liggen aan materiële groei, en wat er 
precies in het productie- en consumptiepatroon moet veranderen. Even noodzakelĳk 

is een precieze analyse van wat we op welke manier gaan herverdelen zonder aan de 

koopkracht van velen te raken. Wil men  herverdelen zonder aan de belangen van 

rĳken te komen, dan is economische groei natuurlĳk nodig. Maar noch groei, noch 

nulgroei kunnen een doel op zich zĳn.

Het is duidelĳk dat deze hang naar – onbepaalde – immateriële waarden en meer 

sociale verbondenheid getuigt van een ongenoegen over de bestaande maatschappĳ. 

Dat ongenoegen slaat op een teveel aan materiële behoe�en die de sociale banden in 

de verdrukking zouden brengen en mensen alles behalve gelukkig zouden maken. 

Vandaar het pleidooi voor meer gemeenschapsbanden en aandacht voor geluk.  

Noch groei, noch nulgroei kunnen een 

doel op zich zijn.

Sociale verbondenheid. Volgens dit vertoog kan 

men sociale banden herstellen door mensen voor 

elkaar te laten zorgen. Een voorbeeld hiervan is 

vrĳwilligerswerk, een opdracht die de samenleving 
altĳd al en overal aan vrouwen toevertrouwde. Precies dit soort werk behoort in 

West-Europa nog steeds tot de verzorgingsstaat. Mensen hebben recht op onderwĳs, 

gezondheidszorg, kinderopvang, bejaardenhulp enzovoort – noem het naamloze hulp 

- en deze rechten worden gegarandeerd door de overheid, dit is de belasting- en 

socialezekerheidbetalende maatschappĳ. 

Neoliberalen zĳn altĳd de eersten om de heldha�ige arbeid van vrouwen te 

bejubelen en de niet-gouvernementele organisaties (ngo) als onmisbare partners te 

bestempelen. Maar uiteindelĳk gaat het om een feitelĳke privatisering van sociale 



70

P
O
L
IT
IE
K
E

Oikos 47, 4/2008

rechten en diensten die de overheid voorheen garandeerde. Rechten komen hierdoor 

te verdwĳnen en niemand die nog zeker is dat elke behoe�ige wordt bediend. Het 

ontstaan van een duale samenleving is het gevolg: particuliere bedrĳven leveren hun 

diensten aan de gegoeden en minderbedeelden kunnen, eventueel met behulp van 

vrĳwilligers, voor zichzelf zorgen. Het neoliberale model creëert met andere woorden 

een kille maatschappĳ - met een bedreigde verzorgingsstaat - om vervolgens voor 

warme toestanden te pleiten. Hoe efficiënter men het werk in ziekenhuizen  organiseert 

bĳvoorbeeld, hoe minder verpleegkundigen nog tĳd zullen vinden om een babbeltje te 

slaan met de patiënten, en hoe meer vrĳwilligers er nodig zĳn.

Groenen langs hun kant, versterken deze trend nog door hun a"eer voor alles 

wat overheid is. Het plaatje komt er dan als volgt uit te zien: een civiele maatschappĳ 

met een rol die ze eigenlĳk niet aankan - en zelfs niet moét aannemen; een overheid 

die de rechten van haar burgers niet langer garandeert en legitimiteit verliest; een 

democratie met inhoudsloos burgerschap als slachtoffer hiervan, want deze kan 

slechts functioneren wanneer een overheid voldoende fiscale middelen hee� om te 

zorgen voor de effectieve uitoefening van alle sociale, politieke en burgerrechten, en 

voor het ontstaan van een politieke gemeenschap.

Een even fundamenteel probleem is de organisatie van de solidariteit. De overgang 

van een gemeenschapssolidariteit (in een lokale gemeenschap of uitgebreide familie 

tussen mensen die elkaar kennen) naar een verzorgingsstaat (op een grotere schaal 

tussen mensen die elkaar nodig hebben en van elkaar a$ankelĳk zĳn maar elkaar 

niet kennen) omschreef Durkheim als de overgang van een mechanische naar een 

organische solidariteit. Dit houdt rechtstreeks verband met  de arbeidsverdeling 

en complexiteit van de moderne samenleving. Het houdt ook in dat men niet enkel 

solidair is met mensen die men persoonlĳk kent, maar ook met anderen waarmee 

men geen persoonlĳke relaties onderhoudt. Ontegensprekelĳk is dit een van de grote 

verworvenheden van de moderniteit, die met het a"alven van de sociale zekerheid 

steeds meer op de helling komt te staan. 

Ook al vragen groenen geenszins 

dat overheidsdiensten verdwijnen, 

de vraag naar gemeenschapszorg 

en vrijwilligerswerk is precies wat 

ook de neoliberalen vragen, en het 

is moeilijk in te zien hoe men zonder 

verzorgingsstaat en zonder sterke 

overheid aan het neoliberalisme kan 

ontsnappen.

Hier moet ook het algemene punt van het neoliberale 

vrĳwilligerswerk in aanmerking worden genomen. Niet 

alleen is het neoliberalisme gericht op een zo ruim mogelĳke 

marktwerking, de veralgemeende concurrentie moet ook 

zorgen voor dalende prĳzen. Op de arbeidsmarkt betekent 

dit een zo ruim mogelĳk aanbod bĳ een beperkte vraag naar 

arbeidskrachten, zodanig dat de prĳs voor arbeid kan dalen. 

Wanneer sommigen bereid zĳn om (bĳna) gratis te werken is 

dit mooi meegenomen. Het verklaart het toenemend gebruik 

van jobstudenten en van stagiaires die de plaats innemen van 

volwaardige werknemers. 

Uiteraard staat de groene oproep naar een warme 

samenleving volledig haaks op het neoliberale beleid. Ook 
al vragen groenen geenszins dat overheidsdiensten verdwĳnen, de vraag naar 

gemeenschapszorg en vrĳwilligerswerk is precies wat ook de neoliberalen vragen, 

en het is moeilĳk in te zien hoe men zonder verzorgingsstaat en zonder sterke 

overheid aan het neoliberalisme kan ontsnappen. Mensen met een degelĳk inkomen, 

comfort en vrĳe tĳd zĳn nagenoeg altĳd bereid, zich in te ze�en voor de jeugdclub, 

de sportvereniging of het amateurtoneel. Het is een vorm van maatschappelĳke 

participatie. Het probleem zit niet bĳ het vrĳwilligerswerk op zich maar bĳ het laten 

opvangen door de maatschappĳ van opdrachten die de overheid zogenaamd niet 

langer aankan.  Hoe sociale bescherming en openbare diensten worden georganiseerd, 



71

P
O
L
IT
IE
K
Eis voer voor  discussie. Momenteel zĳn op Europees niveau discussies aan de gang 

over de hervorming van sociale bescherming en openbare dienstverlening. Elk land 

hee� zĳn eigen systeem: soms hee� de overheid een bĳna-monopolie, soms is er meer 

uitbesteding aan de particuliere sector. Welke keuze men ook maakt, het juridische 

kader is van het grootste belang, omdat het instaat voor de garantie van ieders rechten. 

Behoe�evoorziening is een mensenrecht en mag men nooit a$ankelĳk maken van 

liefdadigheid of willekeur. 

 

De vraag naar ‘geluk’.  Hoe men het ook draait of keert, welke definitie men ook 

wil hanteren, geluk is louter subjectief, dit is, een kwestie van persoonlĳk aanvoelen. 

Het hee� niets te maken met armoede of rĳkdom. Iedereen zal zowel ongelukkige 

en gelukkige armen kennen, als ongelukkige en gelukkige rĳken. Materieel comfort 

gee� wel een bĳzonder sterke psychologische stimulans om weerstand te bieden aan 

zel%eklag en verdriet. Wie hee� nog geen depressieve bui weggevochten met een 

middagje shoppen, een koude chablis op een terrasje of een avondje uit? Je moet het 

natuurlĳk wel kunnen betalen. Waarom zou rĳkdom geen geluk kunnen brengen? De 

aankoop van een mooi huis, een grote auto, een verre reis kan onnoemelĳke vreugde 

betekenen. Zeker, ook kleine dingen kunnen onnoemelĳke vreugde betekenen. Maar 

het is iets anders, te stellen dat duur consumptiegedrag niet nodig is om gelukkig 

te zĳn, dan stellen dat duur consumptiegedrag niet gelukkig maakt. Geld is geen 

garantie voor geluk, maar maakt geluk wel een heel stuk makkelĳker. In termen van 

menselĳke ontwikkeling, opent rĳkdom gewoon veel meer keuzemogelĳkheden  en 

kansen om het leven te leven dat men verkiest. Geld, zo wist Hayek, is een van de beste 

instrumenten die ooit zĳn uitgevonden om mensen vrĳheid te geven.

Een meer theoretisch argument tegen het gebruik van geluk, vinden we bĳ Amartya 

Sen. In de moeilĳke zoektocht naar maatschappelĳke (en dus collectieve) keuzes, 

mogen we ons volgens hem niet neerleggen bĳ de zogenaamde onmogelĳkheid om ze 

te bepalen, noch bĳ het zoeken naar één of andere mentale ingesteldheid van mensen. 

Wel horen we te streven naar een zo ruim mogelĳke gegevensbasis en dienen de reële 

ontberingen steeds voor ogen te staan. Veel ontberingen en discriminaties zĳn immers 

geïnterioriseerd: mensen hebben ermee leren leven, en weten nauwelĳks dat er ook 

een ander leven mogelĳk is. Ter illustratie: vrouwen in de sloppenwĳken van een 

grootstad of keuterboertjes op de altiplano als niet-arm of zonder problemen catalogeren 

omdat ze beweren gelukkig of tevreden te zĳn – de één omdat ze al zes maanden lang 

geen slaag hee� gekregen, de ander omdat de schrale oogst nog meevalt – zet de deur 

open voor een multidimensionele armoedebenadering zonder inkomen; wat volledig 

past in het neoliberalisme. De misère kan blĳven bestaan, maar er is geen probleem 

want de mensen zĳn gelukkig. Dit kan, als armoedebestrĳding in eerste instantie ook 

conflictbestrĳding is of enkel moet zorgen voor sociale cohesie. In die zin is geluk of 

tevredenheid ook politiek relevant, maar het zegt niets over armoede of ongelĳkheid. 

Een ander voorbeeld hiervan vindt men op de conferentie over welvaartsindicatoren, 

die de Organisatie voor Economische Samenwerking en Ontwikkeling vorig jaar in 

Istanbul hield. Dat moeders voor hun zieke kinderen zorgen, zo stelde een spreker, is 

volstrekt normaal en zal het geluk van een groot aantal mensen verhogen. Dergelĳke 

regels zouden moreel correct zĳn. Anderzĳds kan men evengoed aannemen dat vooral 

mannen bĳzonder gelukkig zĳn met een dergelĳke moraliteit en dat veel vrouwen 

nóg gelukkiger worden als ze voor de verzorging van hun zieke kind ook betaalbare 

professionele hulp krĳgen.

Geluk blĳ� met andere woorden een zuiver individueel gegeven dat alle mensen 

kan overkomen, arm of rĳk. Men kan geluk proberen te meten en daar politieke 



72

P
O
L
IT
IE
K
E

Oikos 47, 4/2008

conclusies uit trekken, maar het leert ons niets over armoede of ongelĳkheid. 

Ecologische duurzaamheid en sociale rechtvaardigheid daarentegen, zĳn 

fundamentele, objectieve waarden die niets met geluk van doen hebben. Weliswaar 

zĳn ze ook voor interpretatie vatbaar, maar ze zĳn objectief meetbaar terwĳl geen 

enkele grondwet, noch enig handvest mensen geluk garandeert. Men kan zoeken naar 

alternatieven voor het inderdaad erg onvolmaakte nationaal inkomen; maar nationaal 

geluk is géén alternatief wegens veel te subjectief. Geluk is een overheidszaak wanneer 

men wegens algemene ellende of dalende koopkracht, conflicten wil vermĳden. 

Maar als alle burgers een decente levensstandaard hebben en behouden - wel  een 

overheidszaak – kunnen al heel wat conflicten voorkomen worden. Een meting van 

geluk gaat voorbĳ aan  levensstandaard,  inkomen en ongelĳkheid. Vandaar dat het idee 

politiek wel aanslaat; herverdeling is dan niet nodig:.de boer, migrant of vluchteling 

die gelukkig is hoe� geen uitkering of subsidie. 

Meting van geluk gaat voorbij 

aan  levensstandaard, inkomen en 

ongelijkheid. Vandaar dat het idee 

politiek wel aanslaat; herverdeling 

is dan niet nodig: de boer, migrant 

of vluchteling die gelukkig is hoeft 

geen uitkering of subsidie. 

Voor een nieuw vertoog

Het grote probleem ligt mĳns inziens bĳ de terechte kritiek 

die aan de basis van de groene beweging ligt op concepten als 

ontwikkeling, vooruitgang en moderniteit. Het klopt dat ze hebben 

geleid tot een grotendeels economistische invulling, met wi�e 

olifanten en productivisme als gevolg. Het is echter niet zo dat 

dit onvermĳdelĳke gevolgen zĳn. Het zĳn begrippen met een 
nog steeds emancipatorische inhoud die tot vandaag de dag gebruikt kan worden. 

Begrippen hebben nu eenmaal geen eenduidige betekenis.

Met de kritiek is echter bĳ sommigen een postontwikkelingsvertoog en een 

postmodern, zelfs antimodern, vertoog ontstaan dat wel degelĳk voor problemen 

kan zorgen. In onze ontwikkelde wereld is het bestaan van verzorgingsstaten een 

onmiskenbaar positieve verwezenlĳking. Denk maar aan tastbare voordelen zoals 

inkomensbescherming bĳ ziekte, bĳ werkloosheid of hoge lee�ĳd, en aan openbare 

diensten die de markt grotendeels neutraliseren. Boven dit alles echter staat 

naamloze organische solidariteit als de belangrĳkste verworvenheid, aangezien 

zĳ  een verzekering voor de hele samenleving inhoudt. West-Europa is op dit vlak 

zeker voor verbetering vatbaar. Sociale zekerheid is het collectieve vermogen van een 

samenleving, en in eerste instantie het vermogen van hen die geen ander vermogen 

hebben. Mensen zonder kapitaal of vastgoed, of zonder familie of vrienden om wat 

voor reden ook, kunnen terecht bĳ collectief georganiseerde diensten. In een wereld 

waarin personenverkeer alsmaar vrĳer wordt, is dit ontze�end belangrĳk. In elk ander 

systeem vallen heel wat mensen uit de boot en zĳn het vrouwen die het gratis werk 

verrichten. Dat men daarnaast probeert om een warme samenleving te maken met 

mensen die voor elkaar zorgen, is zeker verdedigbaar, maar mag nooit ten koste gaan 

van de naamloze solidariteit die aan de basis ligt van ons burgerschap. 

Sociale zekerheid is het collectieve 

vermogen van een samenleving, en in 

eerste instantie het vermogen van hen 

die geen ander vermogen hebben.

Een dergelĳke solidariteit hoort  trouwens eveneens 

op Europees en mondiaal ontwikkeld. Zo stellen we de 

afgelopen jaren vast dat de zeer beperkte, moeizaam 

tot stand gekomen ontwikkelingshulp vervangen 

wordt door filantropie en particuliere liefdadigheid. 

Ook hierin herkennen we een neoliberaal vertoog 

dat landen, als ontwikkelingsobject, vervangt door 

mensen. Vanuit een antioverheidsdenken doen veel 



73

P
O
L
IT
IE
K
ENGO’s enthousiast met neoliberalen mee. 

De ontwikkelingssamenwerking staat terecht aan kritiek bloot maar het 

postontwikkelingsvertoog dat eruit voortkwam, zet heel wat waarden op de helling. 

In vele opzichten is het postontwikkelingsvertoog verwant met het groene vertoog: 

ontwikkeling en vooruitgang worden afgedaan als westerse vertogen van culturele 

dominantie; ontwikkeling is fout omwille van haar verkeerde bedoelingen (en 

niet haar negatieve resultaten); men wil geen alternatieve ontwikkeling maar een 

alternatief voor ontwikkeling; en beiden komen ongemerkt samen in een vertoog over 

armoedebestrĳding. Wat postontwikkeling specifiek kenmerkt is een verlangen naar 

een voorindustrieel verleden dat men romantiseert en waarin men voorbĳgaat aan de 

machtsrelaties die ook binnen kleine, verbonden gemeenschappen gelden. Verdedigers 

van postontwikkeling geloven dat alles wat fout gaat in de samenleving en in Noord-

Zuidrelaties, in het ontwikkelingconcept ingebakken zit. Ze geloven in de macht van 

ideeën en in een daarmee samenhangend determinisme. Op die manier spelen ze 

in de kaart van neoliberalen, die het prachtig vinden als kleine samenlevingen zich 

terugtrekken in enclaves van anders-zĳnden, zonder vraag naar een herverdeling van 

rĳkdom. Zolang een fenomeen marginaal blĳ� kan het fundamenteel onrechtvaardige 

economisch systeem blĳven bestaan.

Conclusie

Groenen en andersmondialisten hebben gelĳk wanneer zĳ een vernieuwing van het 

politieke en economische denken bepleiten. Een aantal mythes van onze tĳd worden 

best doorbroken. Kritiek op ontwikkeling, moderniteit en vooruitgang zĳn noodzakelĳk 

en terecht, maar het het kind met het badwater weggooien, is nergens voor nodig. Veel 

groenen en andersmondialisten beseffen dat ook. 

De positieve verworvenheden van de moderniteit zĳn niet onbelangrĳk en de 

emancipatorische invulling moet worden gerecupereerd. Alle landen en volken horen 

de kans te krĳgen om hun eigen moderniteit uit te bouwen. Niets zit voor eens en 

altĳd ingebakken in  woorden. Macht vloeit niet voort uit woorden, maar macht maakt 

betekenissen aan woorden. Daarom is het nodig dat men naar andere machtsrelaties 

stree� om andere betekenissen mogelĳk te maken.

Het is duidelĳk dat de markt geen patent hee� op het creëren van sociale verbanden. 

De huidige economie negeert de rĳkdom van menselĳke gedragingen terwĳl ze hoort 

ingebed te zĳn in sociale relaties. Vertogen mogen het dominante economische denken 

niet in de kaart spelen zoals nu het geval is. Een art de vivre is inderdaad belangrĳker 

dan een wedloop naar verrĳking, maar door geluk in plaats van herverdeling te 

bepleiten, kan men beide mislopen.

BIO
 

Francine Mestrum is doctor in de sociale wetenschappen, gespecialiseerd in 

ontwikkelingsstudies. Ze werkt als gastprofessor aan de Universiteit Gent en als lector aan 

de Université Libre de Bruxelles, en is actief in de andersmondialiseringsbeweging.


