L0

64

POLITIEK

De valkuilen van het ‘groene’ vertoog

Francine Mestrum

Het groene vertoog kan worden gezien als een poging om te komen tot een alternatief voor
het huidige ecologisch onhoudbare economische wereldsysteem. Heel wat voorstellen houden
echter een risico in om het neoliberalisme te versterken, enerzijds bij gebrek aan verduidelijking,
anderzijds door een teveel aan hervormingsdrang. Kritiek op de moderniteit is nodig en nuttig
maar de uitgangspunten van die kritiek zijn soms problematisch.

Woorden zijn hoeren, zo wist de Argentijnse schrijver Julio Cortazar. Ze geven zich aan
eenieder die hen wil gebruiken, je kan ze niet vastpinnen op één enkele, eenduidige
betekenis. Woordenboeken zijn kerkhoven waarop sociale relaties ophouden met het
geven van telkens weer andere en nieuwe betekenissen. Woorden zijn bouwstenen van
taal en met taal worden vertogen gemaakt.

Vandaar dat elke vertooganalyse, wil ze relevant zijn, ook dynamisch moet
zijn. Elk vertoog vormt een eigen realiteit die naast, maar in wisselwerking met de
materiéle realiteit staat die het beschrijft. Het zijn deze dialectiek en die wisselende
betekenissen die dialoog — en bij uitbreiding de democratie — mogelijk maken. Mocht
er geen materiéle realiteit achter de woorden schuil gaan, we zouden praten in het
luchtledige. Mocht elke materiéle realiteit slechts op één manier kunnen gezegd
worden, we zouden snel zijn uitgepraat.

Deze veel te korte samenvatting wil aangeven wat in dit artikel met vertoog wordt
bedoeld en hoe het wordt benaderd. Het onderwerp van het artikel is de zoektocht
van groenen — hier gebruikt als onvolmaakt samenvattend begrip voor iedereen die
zich bezighoudt met ecologie - en andersmondialisten naar een alternatief voor zowel
het dominante neoliberale kapitalisme als het klassieke socialistische antikapitalisme.
Beide groepen ontwikkelen hiervoor een eigen vertoog waarmee ze soms in het
vaarwater van hun tegenstanders terecht komen. Soms vraagt dat niet meer dan wat
verduidelijking, in andere gevallen kan men best herdenken of herformuleren.

Met wat hier gemakshalve groen vertoog wordt genoemd, wil ik geenszins alle
nuances en verschillen in het ecologisch denken negeren. De hier geformuleerde kritiek
is het resultaat van debatten die ik jarenlang in de Europese Unie en in Vlaanderen heb
kunnen volgen. Zij is zeker niet algemeen toepasbaar maar evenmin slechts tot één
enkele — neoprimitivistische — strekking te herleiden.

Op zoek naar een alternatief
De zoektocht naar alternatieven is niet nieuw maar ontstond grotendeels in de nasleep
van Mei ‘68. Zo begon de vrouwenbeweging, gebaseerd op een feministische kritiek,

met het herbedenken van politieke, maatschappelijke en wetenschappelijke concepten
die van een ééndimensionele, mannelijk bepaalde, wereld getuigden. Al zijn het juist

Oikos 47, 4/2008



vrouwen geweest die de afgelopen veertig jaar de wellicht grootste maatschappelijke
verschuivingen teweegbrachten, toch blijft deze beweging vandaag veelal beperkt tot
academische kringen. De groene beweging dan, die pleitte voor respect voor de natuur
en tegen het productivisme, ging gedeeltelijk op in politieke partijen, maar laat nog
steeds diverse strekkingen en contradicties zien tussen modernisten, postmodernisten
en antimodernisten. Ook al pleiten sommigen radicaal voor een ecologische economie
met uitzicht op een daadwerkelijk alternatief, neemt de tegenstellingen niet weg. De
andersmondialisten ten slotte, zijn minder oud en ontstonden uit een kritiek op zowel
het neoliberale kapitalisme als het postsocialisme. Dat heeft tot gevolg dat men er
niet enkel groenen en feministen in terugvindt, maar eveneens dakloze linksen die
niets van hun radicaliteit hebben verloren. De andersmondialiseringsbeweging biedt
bijgevolg lang geen synthese van alle stromingen die de afgelopen veertig jaar het licht
zagen.
Geen enkele van deze bewegingen boekte

POLITIEKE

tot nog toe veel vooruitgang. Met de snel  Hetneoliberalisme stelt de markt tegenover de staat

voortschrijdende klimaatverandering en het
politieke succes van Al Gore’s Inconvenient
Truth, is de discussie in de groene beweging

vooruitgekomen in vergelijking met de jaren

tachtig. De vrouwen- en andersmondialiseringsbeweging doen het niet beter; soms
omdat het kortetermijndenken er de bovenhand viert; soms omdat de voorstellen te
utopisch lijken. In feite kan men stellen dat alle alternatieven ooit al eens zijn bedacht,
maar dat er geen strategie is om ook de machtsrelaties te veranderen.

In wat volgt, bespreek ik enkele tegenstellingen die een deel van de groene beweging
kenmerken. Ik wil vooral ingaan op enkele punten die gevaarlijk dicht in de buurt van
het neoliberale vertoog komen, en er in elk geval perfect door gerecupereerd kunnen
worden. Ik bedoel hiermee geenszins dat groenen ook een beetje of veel neoliberaal
zijn, wel dat sommigen begrippen en vertogen hanteren die een andere betekenis
krijgen in een groene, dan wel in een neoliberale logica. Het neoliberalisme stelt de
markt tegenover de staat voor alle politieke gemeenschapsvormende taken, inclusief
sociale bescherming, en rekent op de staat voor alle marktondersteunende taken. Het
eerste voorbeeld is dat van armoedebestrijding en een basisinkomen; twee zaken die
positief kunnen zijn maar in een neoliberale logica heel anders kunnen uitdraaien. Het
tweede voorbeeld gaat over vrijwilligerswerk en bruto nationaal geluk, onderwerpen
die volgens mij zelden progressief te interpreteren zijn, maar makkelijk aansluiten bij
hetzij een conservatieve, hetzij een neoliberale maatschappijvisie.

Contradicties binnen het groene vertoog
Armoedebestrijding en basisinkomen

Armoedebestrijding staat sinds 1990 mondiaal op de politieke agenda; sinds 1995
formeel. Het initiatief hiertoe komt van de Wereldbank die hierrond een mondiale
consensus wist te bewerkstelligen op de sociale top van de Verenigde Naties (VN)
over sociale ontwikkeling. Het Internationaal Monetair Fonds (IMF) neemt deze
prioriteit in 1999 concreet over en eist van alle arme landen nu een armoedestrategie,
indien ze nog voor financiering in aanmerking willen komen. In 2000 accepteert de
VN-millenniumtop een reeks sociale doelstellingen, genaamd millenniumdoelstellingen

voor alle politiecke gemeenschapsvormende taken,
inclusief sociale bescherming, en rekent op de staat

weer aangezwengeld, maar vooralsnog niet echt ~ Voor alle marktondersteunende taken.

65




ENENR(O)]

voor ontwikkeling, waarvan de eerste het halveren van de extreme armoede tussen 1990

en 2015 beoogt. Ook in de Europese Unie en in Belgié komt armoedebestrijding meer

en meer op de voorgrond: met de goedkeuring van de Lissabonagenda komt een

Open Coérdinatiemethode (OCM) op gang waarbij de lidstaten hun beleid met elkaar

bespreken en goede praktijken van elkaar kunnen overnemen. Belgié ten slotte, stelde

al in 1994 een eerste participatief armoedeverslag op dat tot hiertoe vooral tot een
proliferatie van armoedeorganisaties leidde.

Belgisch minister Vandenbroucke wees er bij de

Armoedebestrijding hoort zeker  totstandkoming van de Europese OCM terecht op dat er

multidimensioneel te zijn, maar ~ voor armoedebestrijding vooral behoefte is aan goede

sociale bescherming. De verzorgingsstaten staan echter

onder zware druk en in het beleid van de Wereldbank staat

armoede /s een inkomenstekort.

armoedebestrijding zelfs haaks op sociale zekerheid. Deze laatste zou er enkel voor
de bevoorrechte werknemers zijn daar waar armoedebestrijding een algemeen belang
is. Opvallend is ook dat de sociale zekerheid aanvankelijk uitging van de mannelijke
kostwinner (en vrouwen slechts afgeleide rechten kregen), terwijl armoedebestrijding
vooral aandacht heeft voor vrouwen, die verondersteld worden de armsten onder de
armen en het aangezicht van de armoede te vormen.

Een gemeenschappelijk kenmerk van de Belgische, de Europese en de mondiale
armoedebenadering is dat armoede nu multidimensioneel heet te zijn. Hiermee
wordt bedoeld dat het niet enkel, niet zozeer of zelfs helemaal niet een kwestie van
inkomen is, maar van heel wat andere dimensies: opleiding, gezondheid, huisvesting,
eenoudergezinnen, empowerment, kansarmoede. Dit klinkt vanzelfsprekend maar
is het helemaal niet. Het risico is vooral wat men ziet gebeuren bij de Wereldbank:
het inkomen verdwijnt volledig naar de achtergrond. Echter, mensen kunnen goed
opgeleid en gezond zijn, een redelijk dak boven het hoofd hebben en zelfs empowered
zijn, maar wie geen werk vindt en misschien ook geen uitkering krijgt kan bittere
armoede lijden. Omgekeerd kunnen rijke mensen dom en ziekelijk zijn — kent u er
geen? — en allesbehalve empowered, zonder portemonnee. Maar arm zijn ze niet. Kort
samengevat: het lijdt geen twijfel dat een goede armoedebestrijding rekening houdt
met het opleidingsniveau, de toegang tot gezondheidszorg en de mondigheid van
arme mensen, maar het uiteindelijke doel moet wel zijn dat mensen een voldoende
inkomen verwerven. Of nog met andere woorden: we leven in een markteconomie en
dus hebben mensen geld nodig om in hun behoeften te voorzien. Armoedebestrijding
hoort zeker multidimensioneel te zijn, maar armoede is een inkomenstekort.

Een mogelijke wijze om een dergelijk inkomenstekort op te vangen, is een
basisinkomen voorzien voor de hele bevolking. Het principe is eenvoudig: krachtens
de fundamentele mensenrechten heeft iedereen het recht om te leven; dat leven is een
fysieke aangelegenheid, dus volstaat het niet om door de overheid niet te worden
gemarteld of gedood; men hoort derhalve ook toegang te hebben tot voldoende voeding
en kledij. Een universeel basisinkomen hangt bovendien vast aan het principiéle
beginsel van burgerschap. Burgerschap, gezien als status van aanhorigheid, geeft ieder
mens het recht op een basisinkomen waarmee in alle fundamentele behoeften kan
worden voorzien. Het principe kan zelfs worden uitgebreid tot Europees of mondiaal
burgerschap. Het komt dan neer op een fundamenteel mensenrecht.

Voor Philippe Van Parijs, één van de grote voorstanders van het basisinkomen, is
dit het beste instrument in de strijd tegen ongelijkheid, omdat alle andere instrumenten
het altruisme dat mensen kan kenmerken, inperken. Wie gelooft in gelijke kansen moet
bijvoorbeeld een eind maken aan erfenissen, die van meet af aan een grote ongelijkheid

Oikos 47, 4/2008



invoeren. Maar dit veroordeelt mensen meteen tot het afzien van elke vrijgevigheid. Het
mogeduidelijk zijn dateenbasisinkomen zekerniet de groteinkomensongelijkhedenkan
tegengaanendusbeperktblijfttotdebestrijding vanongelijkekansenenabsolutearmoede.

Een basisinkomen heeft twee (problematische) mogelijkheden. Ofwel ligt het vrij
laag en verplicht het mensen nog steeds om daarnaast te werken voor een volwaardig
inkomen. In dat geval volstaat het dus niet eens om in de basisbehoeften te voorzien en
schiet het zijn doel voorbij. Ofwel is het hoog genoeg om aan armoede te ontsnappen,
maar stelt het mensen meteen ook vrij van arbeid. Dat betekent dat nagenoeg iedereen
zich aan de maatschappelijk noodzakelijke arbeid kan onttrekken. Over de invulling
van arbeid valt vanuit ecologisch oogpunt heel veel te zeggen, maar het lijkt me
niet onrechtvaardig om te stellen dat de arbeid die noodzakelijk is om collectief in
de democratisch bepaalde behoeften te voorzien, ook collectief, dit is door iedereen,
moet worden verricht. Het is niet aanvaardbaar dat sommigen zich aan die arbeid
onttrekken; dus als het ware ‘free rider’ spelen. Men kan een recht op luiheid eventueel
aanvaarden - hoe dan ook zal er in een ecologische economie ontzettend veel zinloze
arbeid wegvallen - maar die arbeid moet wel eerlijk worden verdeeld over alle gezonde
volwassenen.

In beide gevallen is het zo dat een basisinkomen wel iets tegen extreme of
gewone armoede vermag, maar eens boven dit inkomen heerst wel de grootste
inkomensongelijkheid. Tenzij er ook een maximuminkomen is bepaald, leidt een
basisinkomen dus niet tot een rechtvaardige samenleving. Vandaar dat neoliberale
denkers zoals Friedrich von Hayek en Milton Friedman best met een minimuminkomen
en extremearmoedebestrijding willen leven maar niet met een minimumloon.
Iedereen heeft volgens hen recht op een sokkel, om een minimale levensstandaard te
onderhouden. Ook voor hen is extreme armoede een schending van fundamentele
rechten die verholpen moet worden. Eveneens in strijd met de mensenrechten is
inkomensherverdeling en sociale zekerheid: een overheid neemt bij het toekennen
van uitkeringen noodzakelijkerwijs arbitraire beslissingen, en schendt hiermee het
neutraliteitsprincipe, dat door een onpersoonlijke markt wel wordt garandeerd. Eén
en dezelfde regel voor iedereen: dat is voor Hayek en Friedman rechtvaardigheid,
want zodra een overheid moduleert, is er willekeur in het spel.

POLITIEKE

Het is echter moeilijk om tegen armoedebestrijding te zijn, ~ Armoedebestrijding en eventueel een
enkel omdat dat ook door neoliberalen wordtbepleit. Hetis  phasisinkomen kunnen wel verdedigd

even moeilijk om een basisinkomen radicaal te verwerpen,
omdat het eveneens door liberalen wordt voorgestaan. In
een progressief vertoog moeten deze begrippen dus een

worden door progressieven, maar nooit
zonder rijkdom, ongelijkheid en arbeid

andere betekenis krijgen. uit het oog te verliezen, in een context
Burgerschap kan, en moet zelfs, een plaats krijgen in een  van volwaardig en volledig burgerschap.

emanciperend vertoog, maar eveneens arbeid, herverdeling
en inkomensongelijkheid. Een burgerschap met economische en sociale rechten, met
andere woorden sociaal burgerschap, is noodzakelijk om betekenis te geven aan
politieke en burgerrechten. Het basisinkomen staat momenteel niet op de agenda van
de Wereldbank of de Europese Unie. Armoedebestrijding echter wel, en het valt op
dat herverdeling en inkomensongelijkheid uit het vertoog zijn verdwenen. Armoede
wordt momenteel volledig los van het inkomen en vooral van rijkdom benaderd,
terwijl ze juist de keerzijde van de medaille van rijkdom is. Ook kansarmoede is een
gevolg van scheefgetrokken maatschappelijke relaties waarin geen middelen worden
vrijgemaakt om mensen de nodige kansen te bieden.

Kortom, armoedebestrijding en eventueel een basisinkomen kunnen wel verdedigd

67




ENENR(O)]

68

worden door progressieven, maar nooit zonder rijkdom, ongelijkheid en arbeid uit
het oog te verliezen, in een context van volwaardig en volledig burgerschap. Ze
moeten dus een volkomen andere betekenis krijgen. Om deze reden is het de relatieve
armoede (niet de absolute armoede) die men moet bestrijden, of nog: armoede als
maatschappelijk probleem en niet als een probleem van enkele individuen die er
vaak zelf voor verantwoordelijk worden gesteld. Wie over armoede en basisinkomen
spreekt zonder dit erbij te vermelden, begeeft zich een gevaarlijk spoor.

Vrijwilligerswerk en geluk

Moins de biens, plus de liens heet het in het Frans. Het betekent dat mensen zich beter
minder richten op het voortdurend verwerven van meer materiéle goederen, maar
meer op sociale relaties, familiebanden en gemeenschapsvormen. De redenering is dat
de momenteel kille en naamloze samenleving menselijker wordt als er aandacht komt
voor het zijn in plaats van het hebben, en als mensen voor elkaar kunnen zorgen. Een
belangrijke bezorgdheid daarbij is dat de materiéle consumptie wordt teruggebracht
omdat de aarde nu eenmaal eindig is en het westerse consumptiemodel niet kan
veralgemeend worden. In diezelfde gedachtengang wil men tegelijk een aantal goederen
aan de markt onttrekken door ze weer aan de samenleving te geven. Niet alles moet
immers verloond worden en in een warme samenleving kunnen mensen onbetaald
voor elkaar werken, en op die manier ook gelukkiger worden. Trouwens, zo wordt
telkens weer gezegd, geld maakt niet gelukkig. Of: boven een zeker behoeftenniveau
zullen extra goederen niet noodzakelijk ook meer geluk betekenen.

Deze veel te kort weergegeven gedachtengang is zeer problematisch. In wat volgt
wil ik enkele begrippen ervan onder de loep nemen en aantonen dat ze tot een heel
andere samenleving kunnen leiden dan wat hun voorstanders geloven. In eerste
instantie wil ik de vooronderstellingen van dit vertoog erg twijfelachtig noemen.

Allereerst bevat ze de vooronderstelling dat rijke mensen niet gelukkig zijn omdat
ze in een kille wereld leven en enkel bezig zijn met hun eigen benepen grote belangen.
Is dat zo? Men weet dat nergens de sociale banden zo sterk zijn als in de hogere
maatschappelijke klassen, en dat iedereen er sociaal kapitaal in overschot heeft. Ten
tweede gaat men uit van een tegenstelling tussen hebben en zijn, terwijl bij consumeren -
shoppen - de aankoophandeling zelf steeds belangrijker wordt. Eenmaal thuis kijkt men
vaak niet meer om naar de nieuwe spullen. Shoppen is een vorm van zijn; het hebben
is bijkomstig geworden. Bovendien zien we in de zogenaamd kille samenleving dag
na dag zovele vormen van solidariteit, in dorpen en steden, en naar de derde wereld.
Precies omdat er geen directe overlevingsproblemen zijn, willen mensen best iets doen
voor anderen. Het klopt dat de toenemende concurrentie op termijn die solidariteit
in gevaar kan brengen, wat we bijvoorbeeld in Vlaanderen ten aanzien van Wallonié
zien gebeuren, maar (nog) niet naar de derde wereld. Overigens moeten we zeker een
onderscheid maken op wereldschaal tussen het consumptiemodel van de rijken en dat
van de armen. Het geeft geen pas om het Westen tot versobering aan te manen als ook
miljoenen mensen in West-Europa en de Verenigde Staten niet in hun basisbehoeften
kunnen voorzien. Daarnaast stellen we een tendens vast om kleinschaligheid als een
hoger goed te beschouwen. Als golden in kleine gemeenschappen of bedrijven minder
machtsrelaties, en ware het daar makkelijker om zich weer de eigen levenstijd toe te
eigenen. Ik betwijfel dit. Machtsrelaties zien we ook in kleine gemeenschappen, tot
in het gezin toe. Het organiseren van democratische inspraak, de arbeidsorganisatie
en het behoud van individuele vrijheden moeten ook op grote schaal gegarandeerd

Oikos 47, 4/2008



doel op zich zijn.

kunnen worden; anders moeten internationale organisaties en de mondialisering tout
court meteen een halt worden toegeroepen.

Ten slotte vinden we in bovenstaande gedachtegang nog het centrale credo
terug van immateriéle waarden die materiéle goederen moeten vervangen. Waarom
toch; is niet duurzaamheid het allerbelangrijkste criterium? Als bepaalde materiéle
goederen hoegenaamd niet door uitputting worden bedreigd, als een cradle to
cradlerecyclagesysteem mogelijk is, en als groei zich met duurzame activiteiten kan
verwezenlijken die de draagkracht van de planeet niet aantasten, wat is er dan fout
mee? Let wel, dit is geen pleidooi voor aanhoudende materiéle groei, wel voor meer
voorzichtigheid in het veroordelen van groei. Het consumptiemodel van de rijken en
middenklassen is inderdaad noch houdbaar, noch veralgemeenbaar. Willen China en
Afrika ook een redelijke levensstandaard ontwikkelen, dan zullen bepaalde goederen
en activiteiten hoe dan ook uit ons dagelijks leven moeten verdwijnen. Minder vlees
en meer groenten en fruit eten, is een eerste verstandige stap, maar dat heeft niets met
immateriéle waarden te maken. Hetzelfde voor de keuze tussen fiets en auto.

Kortom, de indruk kan makkelijk ontstaan dat
men naar een soort soberheid, zoniet een relatieve
en vrijwillige armoede wil waar men geen enkele
ecologische behoefte aan voelt, maar enkel een

POLITIEKE

Als bepaalde materiéle goederen hoegenaamd
niet door uitputting worden bedreigd, als een

spirituele. Dit sluit aan bij de ahumanistische oproep ¢’ adle to cradlerecyclagesysteem mogelijk
voor een décroissance die elke vorm van groei afwijst, is, en als groei zich met duurzame activiteiten

in tegenstelling tot de stelling van Herman Daly om  kap verwezenlijken die de draagkracht van de

oneconomische groei uit te bannen. Maar wat ontbreekt,
is een gedetailleerde analyse van wat kan en niet
kan, wat recycleerbaar is en wat niet, waar precies
de grenzen liggen aan materiéle groei, en wat er
precies in het productie- en consumptiepatroon moet veranderen. Even noodzakelijk
is een precieze analyse van wat we op welke manier gaan herverdelen zonder aan de
koopkracht van velen te raken. Wil men herverdelen zonder aan de belangen van
rijken te komen, dan is economische groei natuurlijk nodig. Maar noch groei, noch
nulgroei kunnen een doel op zich zijn.

mee?

Het is duidelijk dat deze hang naar — onbepaalde — immateriéle waarden en meer
sociale verbondenheid getuigt van een ongenoegen over de bestaande maatschappij.
Dat ongenoegen slaat op een teveel aan materiéle behoeften die de sociale banden in
de verdrukking zouden brengen en mensen alles behalve gelukkig zouden maken.
Vandaar het pleidooi voor meer gemeenschapsbanden en aandacht voor geluk.

Noch groei, noch nulgroei kunnen een Sociale verbondenheid. Volgens dit vertoog kan

men sociale banden herstellen door mensen voor
elkaar te laten zorgen. Een voorbeeld hiervan is
vrijwilligerswerk, een opdracht die de samenleving
altijd al en overal aan vrouwen toevertrouwde. Precies dit soort werk behoort in
West-Europa nog steeds tot de verzorgingsstaat. Mensen hebben recht op onderwijs,
gezondheidszorg, kinderopvang, bejaardenhulp enzovoort — noem het naamloze hulp
- en deze rechten worden gegarandeerd door de overheid, dit is de belasting- en
socialezekerheidbetalende maatschappij.

Neoliberalen zijn altijd de eersten om de heldhaftige arbeid van vrouwen te
bejubelen en de niet-gouvernementele organisaties (ngo) als onmisbare partners te
bestempelen. Maar uiteindelijk gaat het om een feitelijke privatisering van sociale

planeet niet aantasten, wat is er dan fout

69




L0

Ook al vragen groenen geenszins
dat overheidsdiensten verdwijnen,

rechten en diensten die de overheid voorheen garandeerde. Rechten komen hierdoor
te verdwijnen en niemand die nog zeker is dat elke behoeftige wordt bediend. Het
ontstaan van een duale samenleving is het gevolg: particuliere bedrijven leveren hun
diensten aan de gegoeden en minderbedeelden kunnen, eventueel met behulp van
vrijwilligers, voor zichzelf zorgen. Het neoliberale model creéert met andere woorden
een kille maatschappij - met een bedreigde verzorgingsstaat - om vervolgens voor
warme toestanden te pleiten. Hoe efficiénter men het werk in ziekenhuizen organiseert
bijvoorbeeld, hoe minder verpleegkundigen nog tijd zullen vinden om een babbeltje te
slaan met de patiénten, en hoe meer vrijwilligers er nodig zijn.

Groenen langs hun kant, versterken deze trend nog door hun afkeer voor alles
wat overheid is. Het plaatje komt er dan als volgt uit te zien: een civiele maatschappij
met een rol die ze eigenlijk niet aankan - en zelfs niet moét aannemen; een overheid
die de rechten van haar burgers niet langer garandeert en legitimiteit verliest; een
democratie met inhoudsloos burgerschap als slachtoffer hiervan, want deze kan
slechts functioneren wanneer een overheid voldoende fiscale middelen heeft om te
zorgen voor de effectieve uitoefening van alle sociale, politieke en burgerrechten, en
voor het ontstaan van een politieke gemeenschap.

Een even fundamenteel probleem is de organisatie van de solidariteit. De overgang
van een gemeenschapssolidariteit (in een lokale gemeenschap of uitgebreide familie
tussen mensen die elkaar kennen) naar een verzorgingsstaat (op een grotere schaal
tussen mensen die elkaar nodig hebben en van elkaar afhankelijk zijn maar elkaar
niet kennen) omschreef Durkheim als de overgang van een mechanische naar een
organische solidariteit. Dit houdt rechtstreeks verband met de arbeidsverdeling
en complexiteit van de moderne samenleving. Het houdt ook in dat men niet enkel
solidair is met mensen die men persoonlijk kent, maar ook met anderen waarmee
men geen persoonlijke relaties onderhoudt. Ontegensprekelijk is dit een van de grote
verworvenheden van de moderniteit, die met het afkalven van de sociale zekerheid
steeds meer op de helling komt te staan.

Hier moet ook het algemene punt van het neoliberale
vrijwilligerswerk in aanmerking worden genomen. Niet
alleen is het neoliberalisme gericht op een zo ruim mogelijke

de vraag naar gemeenschapszory  marktwerking, de veralgemeende concurrentie moet ook
en vrijwilligerswerk is precies wat  zorgen voor dalende prijzen. Op de arbeidsmarkt betekent

ook de neoliberalen vragen, en het
is moeilijk in te zien hoe men zonder

dit een zo ruim mogelijk aanbod bij een beperkte vraag naar
arbeidskrachten, zodanig dat de prijs voor arbeid kan dalen.
Wanneer sommigen bereid zijn om (bijna) gratis te werken is

verzorgingsstaat en zonder sterke it mooi meegenomen. Het verklaart het toenemend gebruik
overheid aan het neoliberalisme kan  van jobstudenten en van stagiaires die de plaats innemen van

ontsnappen.

70

volwaardige werknemers.
Uiteraard staat de groene oproep naar een warme
samenleving volledig haaks op het neoliberale beleid. Ook
al vragen groenen geenszins dat overheidsdiensten verdwijnen, de vraag naar
gemeenschapszorg en vrijwilligerswerk is precies wat ook de neoliberalen vragen,
en het is moeilijk in te zien hoe men zonder verzorgingsstaat en zonder sterke
overheid aan het neoliberalisme kan ontsnappen. Mensen met een degelijk inkomen,
comfort en vrije tijd zijn nagenoeg altijd bereid, zich in te zetten voor de jeugdclub,
de sportvereniging of het amateurtoneel. Het is een vorm van maatschappelijke
participatie. Het probleem zit niet bij het vrijwilligerswerk op zich maar bij het laten
opvangen door de maatschappij van opdrachten die de overheid zogenaamd niet
langer aankan. Hoe sociale bescherming en openbare diensten worden georganiseerd,

Oikos 47, 4/2008



is voer voor discussie. Momenteel zijn op Europees niveau discussies aan de gang
over de hervorming van sociale bescherming en openbare dienstverlening. Elk land
heeft zijn eigen systeem: soms heeft de overheid een bijna-monopolie, soms is er meer
uitbesteding aan de particuliere sector. Welke keuze men ook maakt, het juridische
kader is van het grootste belang, omdat het instaat voor de garantie van ieders rechten.
Behoeftevoorziening is een mensenrecht en mag men nooit afhankelijk maken van
liefdadigheid of willekeur.

De vraag naar ‘geluk’. Hoe men het ook draait of keert, welke definitie men ook
wil hanteren, geluk is louter subjectief, dit is, een kwestie van persoonlijk aanvoelen.
Het heeft niets te maken met armoede of rijkdom. Iedereen zal zowel ongelukkige
en gelukkige armen kennen, als ongelukkige en gelukkige rijken. Materieel comfort
geeft wel een bijzonder sterke psychologische stimulans om weerstand te bieden aan
zelfbeklag en verdriet. Wie heeft nog geen depressieve bui weggevochten met een
middagje shoppen, een koude chablis op een terrasje of een avondje uit? Je moet het
natuurlijk wel kunnen betalen. Waarom zou rijkdom geen geluk kunnen brengen? De
aankoop van een mooi huis, een grote auto, een verre reis kan onnoemelijke vreugde
betekenen. Zeker, ook kleine dingen kunnen onnoemelijke vreugde betekenen. Maar
het is iets anders, te stellen dat duur consumptiegedrag niet nodig is om gelukkig
te zijn, dan stellen dat duur consumptiegedrag niet gelukkig maakt. Geld is geen
garantie voor geluk, maar maakt geluk wel een heel stuk makkelijker. In termen van
menselijke ontwikkeling, opent rijkdom gewoon veel meer keuzemogelijkheden en
kansen om het leven te leven dat men verkiest. Geld, zo wist Hayek, is een van de beste
instrumenten die ooit zijn uitgevonden om mensen vrijheid te geven.

Een meer theoretisch argument tegen het gebruik van geluk, vinden we bij Amartya
Sen. In de moeilijke zoektocht naar maatschappelijke (en dus collectieve) keuzes,
mogen we ons volgens hem niet neerleggen bij de zogenaamde onmogelijkheid om ze
te bepalen, noch bij het zoeken naar één of andere mentale ingesteldheid van mensen.
Wel horen we te streven naar een zo ruim mogelijke gegevensbasis en dienen de reéle
ontberingen steeds voor ogen te staan. Veel ontberingen en discriminaties zijn immers
geinterioriseerd: mensen hebben ermee leren leven, en weten nauwelijks dat er ook
een ander leven mogelijk is. Ter illustratie: vrouwen in de sloppenwijken van een
grootstad of keuterboertjes op de altiplano als niet-arm of zonder problemen catalogeren
omdat ze beweren gelukkig of tevreden te zijn — de één omdat ze al zes maanden lang
geen slaag heeft gekregen, de ander omdat de schrale oogst nog meevalt — zet de deur
open voor een multidimensionele armoedebenadering zonder inkomen; wat volledig
past in het neoliberalisme. De misere kan blijjven bestaan, maar er is geen probleem
want de mensen zijn gelukkig. Dit kan, als armoedebestrijding in eerste instantie ook
conflictbestrijding is of enkel moet zorgen voor sociale cohesie. In die zin is geluk of
tevredenheid ook politiek relevant, maar het zegt niets over armoede of ongelijkheid.
Een ander voorbeeld hiervan vindt men op de conferentie over welvaartsindicatoren,
die de Organisatie voor Economische Samenwerking en Ontwikkeling vorig jaar in
Istanbul hield. Dat moeders voor hun zieke kinderen zorgen, zo stelde een spreker, is
volstrekt normaal en zal het geluk van een groot aantal mensen verhogen. Dergelijke
regels zouden moreel correct zijn. Anderzijds kan men evengoed aannemen dat vooral
mannen bijzonder gelukkig zijn met een dergelijke moraliteit en dat veel vrouwen
nog gelukkiger worden als ze voor de verzorging van hun zieke kind ook betaalbare
professionele hulp krijgen.

Geluk blijft met andere woorden een zuiver individueel gegeven dat alle mensen
kan overkomen, arm of rijk. Men kan geluk proberen te meten en daar politieke

POLITIEKE

71




conclusies uit trekken, maar het leert ons niets over armoede of ongelijkheid.

Ecologische duurzaamheid en sociale rechtvaardigheid daarentegen, zijn
fundamentele, objectieve waarden die niets met geluk van doen hebben. Weliswaar
zijn ze ook voor interpretatie vatbaar, maar ze zijn objectief meetbaar terwijl geen
enkele grondwet, noch enig handvest mensen geluk garandeert. Men kan zoeken naar
alternatieven voor het inderdaad erg onvolmaakte nationaal inkomen; maar nationaal
geluk is géén alternatief wegens veel te subjectief. Geluk is een overheidszaak wanneer
men wegens algemene ellende of dalende koopkracht, conflicten wil vermijden.
Maar als alle burgers een decente levensstandaard hebben en behouden - wel een
overheidszaak — kunnen al heel wat conflicten voorkomen worden. Een meting van
geluk gaat voorbij aan levensstandaard, inkomen en ongelijkheid. Vandaar dathetidee
politiek wel aanslaat; herverdeling is dan niet nodig:.de boer, migrant of vluchteling
die gelukkig is hoeft geen uitkering of subsidie.

ENENR(O)]

Meting van geluk gaat voorbij
aan levensstandaard, inkomen en  Voor een nieuw vertoog
ongelijkheid. Vandaar dat het idee
politiek wel aanslaat; herverdeling
is dan niet nodig: de boer, migrant

Het grote probleem ligt mijns inziens bij de terechte kritiek
die aan de basis van de groene beweging ligt op concepten als
ontwikkeling, vooruitgang en moderniteit. Het klopt dat ze hebben
of vluchteling die gelukkig is hoeft  geleid tot een grotendeels economistische invulling, met witte
geen uitkering of subsidie. olifanten en productivisme als gevolg. Het is echter niet zo dat
dit onvermijdelijke gevolgen zijn. Het zijn begrippen met een
nog steeds emancipatorische inhoud die tot vandaag de dag gebruikt kan worden.
Begrippen hebben nu eenmaal geen eenduidige betekenis.

Met de kritiek is echter bij sommigen een postontwikkelingsvertoog en een
postmodern, zelfs antimodern, vertoog ontstaan dat wel degelijk voor problemen
kan zorgen. In onze ontwikkelde wereld is het bestaan van verzorgingsstaten een
onmiskenbaar positieve verwezenlijking. Denk maar aan tastbare voordelen zoals
inkomensbescherming bij ziekte, bij werkloosheid of hoge leeftijd, en aan openbare
diensten die de markt grotendeels neutraliseren. Boven dit alles echter staat
naamloze organische solidariteit als de belangrijkste verworvenheid, aangezien
zij een verzekering voor de hele samenleving inhoudt. West-Europa is op dit vlak
zeker voor verbetering vatbaar. Sociale zekerheid is het collectieve vermogen van een
samenleving, en in eerste instantie het vermogen van hen die geen ander vermogen
hebben. Mensen zonder kapitaal of vastgoed, of zonder familie of vrienden om wat
voor reden ook, kunnen terecht bij collectief georganiseerde diensten. In een wereld
waarin personenverkeer alsmaar vrijer wordt, is dit ontzettend belangrijk. In elk ander
systeem vallen heel wat mensen uit de boot en zijn het vrouwen die het gratis werk
verrichten. Dat men daarnaast probeert om een warme samenleving te maken met
mensen die voor elkaar zorgen, is zeker verdedigbaar, maar mag nooit ten koste gaan
van de naamloze solidariteit die aan de basis ligt van ons burgerschap.

Een dergelijke solidariteit hoort trouwens eveneens
op Europees en mondiaal ontwikkeld. Zo stellen we de
afgelopen jaren vast dat de zeer beperkte, moeizaam ) .
tot stand gekomen ontwikkelingshulp vervangen Vermogen van een samenleving, en in
wordt door filantropie en particuliere liefdadigheid.  eerste instantie het vermogen van hen
Ook hierin herkennen we een neoliberaal vertoog (je geen ander vermogen hebben.
dat landen, als ontwikkelingsobject, vervangt door
mensen. Vanuit een antioverheidsdenken doen veel

Sociale zekerheid is het collectieve

72 Oikos 47, 4/2008



NGO'’s enthousiast met neoliberalen mee.

De ontwikkelingssamenwerking staat terecht aan kritiek bloot maar het
postontwikkelingsvertoog dat eruit voortkwam, zet heel wat waarden op de helling.
In vele opzichten is het postontwikkelingsvertoog verwant met het groene vertoog:
ontwikkeling en wvooruitgang worden afgedaan als westerse vertogen van culturele
dominantie; ontwikkeling is fout omwille van haar verkeerde bedoelingen (en
niet haar negatieve resultaten); men wil geen alternatieve ontwikkeling maar een
alternatief voor ontwikkeling; en beiden komen ongemerkt samen in een vertoog over
armoedebestrijding. Wat postontwikkeling specifiek kenmerkt is een verlangen naar
een voorindustrieel verleden dat men romantiseert en waarin men voorbijgaat aan de
machtsrelaties die ook binnen kleine, verbonden gemeenschappen gelden. Verdedigers
van postontwikkeling geloven dat alles wat fout gaat in de samenleving en in Noord-
Zuidrelaties, in het ontwikkelingconcept ingebakken zit. Ze geloven in de macht van
ideeén en in een daarmee samenhangend determinisme. Op die manier spelen ze
in de kaart van neoliberalen, die het prachtig vinden als kleine samenlevingen zich
terugtrekken in enclaves van anders-zijnden, zonder vraag naar een herverdeling van
rijkdom. Zolang een fenomeen marginaal blijft kan het fundamenteel onrechtvaardige
economisch systeem blijven bestaan.

Conclusie

Groenen en andersmondialisten hebben gelijk wanneer zij een vernieuwing van het
politieke en economische denken bepleiten. Een aantal mythes van onze tijd worden
best doorbroken. Kritiek op ontwikkeling, moderniteit en vooruitgang zijnnoodzakelijk
en terecht, maar het het kind met het badwater weggooien, is nergens voor nodig. Veel
groenen en andersmondialisten beseffen dat ook.

De positieve verworvenheden van de moderniteit zijn niet onbelangrijk en de
emancipatorische invulling moet worden gerecupereerd. Alle landen en volken horen
de kans te krijgen om hun eigen moderniteit uit te bouwen. Niets zit voor eens en
altijd ingebakken in woorden. Macht vloeit niet voort uit woorden, maar macht maakt
betekenissen aan woorden. Daarom is het nodig dat men naar andere machtsrelaties
streeft om andere betekenissen mogelijk te maken.

Hetis duidelijk dat de markt geen patent heeft op het creéren van sociale verbanden.
De huidige economie negeert de rijkdom van menselijke gedragingen terwijl ze hoort
ingebed te zijn in sociale relaties. Vertogen mogen het dominante economische denken
niet in de kaart spelen zoals nu het geval is. Een art de vivre is inderdaad belangrijker
dan een wedloop naar verrijking, maar door geluk in plaats van herverdeling te
bepleiten, kan men beide mislopen.

BIO

Francine Mestrum is doctor in de sociale wetenschappen, gespecialiseerd in
ontwikkelingsstudies. Zewerktals gastprofessoraande UniversiteitGentenalslectoraan
de Université Libre de Bruxelles, en is actief in de andersmondialiseringsbeweging.

POLITIEKE

73



