N3Z31351IN

88

UITGELEZEN

Rechten van de patiént

Willeke Dijkhoffz e.a., Je rechten als patiént.
Antwerpen: EPO, 2008, 258 p.

De Wet op de rechten van de patiént
dateert van 22 augustus 2002. Daarnaast
zijn er een heel aantal andere wetten
die op één of andere manier sommige
van deze rechten verder definiéren en
reglementeren. Maar het is niet omdat
we een hele reeks wettelijke bepalingen
hebben dat die rechten ook in realiteit
optimaal gegarandeerd zijn. Eén van
de problemen is juist die veelheid aan
bepalingen, en de mogelijkheid van
het publiek om die ook te kennen en
daarbij te weten hoe men zijn recht kan
halen. Dit boek uit de wetsreeks van EPO
probeert daaraan tegemoet te komen
en is met Willeke Dijkhoffz, voormalig
Nederlandstalig ombudspersoon Rechten
van de Patiént, in goede handen. Samen
met enkele juristen van de Socialistische
en van de Christelijke Mutualiteiten
brengt zij een bevattelijk overzicht,
geillustreerd met korte casusssen, van
de verschillende wettelijke bepalingen
omtrent patiéntenrechten.

Actief pluralisme in historisch
perpectief

G.Vanheeswijck, Tolerantie —en  actief
pluralisme. Deafgewezen erfenisvan Erasmus,
More en Gillis. Kapellen, Pelckmans /
Kampen, Klement, 2008, 112 p.

Dit is een boekje van beperkte
omvang dat in enkele penseelstreken

Deel I behandelt de wet van 2002.
Deel II bekijkt dan andere wetgevingen
die iets zeggen over je rechten als patiént,
onder andere wetten op bescherming van
de privacy, het medisch beroepsgeheim,
medisch ~ begeleide  voortplanting,
abortus, medische experimenten,
euthanasie, orgaandonatie, medische
fouten. Deel III gaat over financié€le
rechten:  principes van  erelonen,
regels bij ambulante verzorging en bij
ziekenhuisopname, betalingsproblemen
en hospitalisatie-verzekeringen. Deel IV
geeft tenslotte een waslijst van instanties
(14) waar je als patiént allemaal terecht
kan. Deze opsomming alleen al zegt hoe
welkom dit toegankelijke overzicht is.
Eén beperking dient evenwel vermeld te
worden: de sociale rechten in het kader
van de ziekte- en invaliditeitsverzekering
blijven buiten het bestek van dit boek.

Jef Peeters

historische achtergronden geeft bij het
actief pluralisme, dat vandaag dikwijls
wordt voorgesteld als een alternatief
voor levensbeschouwelijke neutraliteit.
Zelf is Guido Vanheeswijck (onder
meer) verbonden met de Universiteit
Antwerpen, waarhetcentrum Pieter Gilles
stimulansen wil aanreiken voor een actief
pluralisme. De auteurlaathet dan ook niet
bij enkele geschiedenislessen; hij wil ook

Oikos 48, 1/2009



een lans breken voor het actief pluralisme.
Dit staat voor verdraagzaamheid op
levensbeschouwelijk gebied, maar zonder
de onverschilligheid waar die vaak op
neerkomt.

De auteur schetst het zestiende-
eeuwse humanisme waarin hij een betere
voedingsbodem vindt voor tolerantie dan
in het rationalisme van de zeventiende
eeuw. Hij stapt hier in het voetspoor
van (onder meer) Stephen Toulmins
Kosmopolis en prijst de humanistisch-
literaire cultuur van de renaissance.
Figuren als Montaigne, Rabelais, en
bij ons Erasmus, Pieter Gilles,... zagen
wijsheid in de onzekerheid, hanteerden
een breed concept van redelijkheid,
hadden gevoel voor humor en pleitten
voor verdraagzaamheid. Men situeert
hier wel de eerste geboorte van de
moderniteit. Maar deze houding heeft
het in de geschiedenis niet gehaald. In
kort bestek toont het boekje de overgang
naar het rationalisme van de zeventiende
eeuw, dat als het begin van het moderne
denken geboekstaafd staat. Hetbrengteen
soort ideeéngeschiedenis die filosofische
ideeén verbindt met religieuze, politieke
en maatschappelijke ontwikkelingen.
Na de godsdienstoorlogen van de
zestiende eeuw ontstaat er een passieve
tolerantie: het Edict van Nantes (1598) en
de Vrede van Munster (Westfalen) (1648)
brengen mee dat levensbeschouwingen
van het publieke domein verdwijnen.
De stelregel is voortaan dat men de
ander met rust laat. Later breekt de
idee van godsdienstvrijheid als een
individueel recht door. Dit vraagt
om een neutrale overheid die zich
niet mengt in de levensbeschouwing
van de burgers. Een privatisering
van de levensbeschouwingen is het
gevolg. De prijs die hiervoor wordt
betaald, is dat er op den duur ook geen
levensbeschouwelijk debat meer is.

Guido Vanheeswijck betreurt
dit en vindt het belangrijk dat er
nog discussie plaatsvindt tussen
verschillende levensbeschouwingen.
Ook universiteiten hebben hierin ook een
rol te spelen. Ze mogen niet verworden
tot kennisfabrieken; ze hebben ook een
vormende en maatschappelijke taak.
Daarom moet ook de reflectie op de
laatste vragen gestimuleerd worden.
Hiertoe is openlijke discussie nodig over
levensbeschouwelijke kwesties. De idee
is dat men door vergelijking en kritiek
tot betere antwoorden en interpretaties
komt.

Hier stopt het boek: het gaat zelf niet
dieper in op levensbeschouwingen en op
inhoudelijke vragen die gediend zouden
zijn met een voeding vanuit diverse
levensbeschouwingen. Het legt ook veel
gewicht bij de inhoudelijke confrontatie
van levensbeschouwingen waar
sommige hedendaagse commentatoren
(bijvoorbeeld de Amerikaans-Ghanese
filosoof Kwame Anthony Appiah) het
belang van de praktische omgang van
mensen met verschillende achtergronden
beklemtonen.

De auteur gaat over sommige
kwesties - historische en conceptuele — te
snel heen. Zo focust hij nogal sterk op
de Franse Verlichting, maar hoe zit het
dan met de invloed van iemand als John
Locke en hoe zit het met de geschiedenis
van de vrijheidsrechten in het jonge
Amerika? En op welk niveau moet dit
pluralisme gezien worden: wat is de rol
van de overheid en wat is de opdracht
voor het individu of de burger? Maar
de tekst leest vlot en biedt een breder
publiek zeker relevante achtergronden
bij een belangrijk thema.

Gertrude Schellens

UITGELEZEN

89




