
Oikos 48, 1/200988

U
IT
G
E
L
E
Z
E
N

Rechten van de patiënt

Willeke Dĳkhoffz e.a., Je rechten als patiënt. 

Antwerpen: EPO, 2008, 258 p.

De Wet op de rechten van de patiënt 

dateert van 22 augustus 2002. Daarnaast 

zĳn er een heel aantal andere we!en 

die op één of andere manier sommige 

van deze rechten verder definiëren en 

reglementeren. Maar het is niet omdat 

we een hele reeks we!elĳke bepalingen 

hebben dat die rechten ook in realiteit 

optimaal gegarandeerd zĳn. Eén van 

de problemen is juist die veelheid aan 

bepalingen, en de mogelĳkheid van 

het publiek om die ook te kennen en 

daarbĳ te weten hoe men zĳn recht kan 

halen. Dit boek uit de wetsreeks van EPO 

probeert daaraan tegemoet te komen 

en is met Willeke Dĳkhoffz, voormalig 

Nederlandstalig ombudspersoon Rechten 

van de Patiënt, in goede handen. Samen 

met enkele juristen van de Socialistische 

en van de Christelĳke Mutualiteiten 

brengt zĳ een beva!elĳk overzicht, 

geïllustreerd met korte casusssen, van 

de verschillende we!elĳke bepalingen 

omtrent patiëntenrechten.

Actief pluralisme in historisch 
perpectief

G.Vanheeswĳck, Tolerantie en actief 

pluralisme. De afgewezen erfenis van Erasmus, 

More en Gillis. Kapellen, Pelckmans / 

Kampen, Klement, 2008, 112 p.

Dit is een boekje van beperkte 

omvang dat in enkele penseelstreken 

historische achtergronden gee# bĳ het 

actief pluralisme, dat vandaag dikwĳls 

wordt voorgesteld als een alternatief 

voor levensbeschouwelĳke neutraliteit. 

Zelf is Guido Vanheeswĳck (onder 

meer) verbonden met de Universiteit 

Antwerpen, waar het centrum Pieter Gilles 

stimulansen wil aanreiken voor een actief 

pluralisme. De auteur laat het dan ook niet 

bĳ enkele geschiedenislessen; hĳ wil ook 

Deel I behandelt de wet van 2002. 

Deel II bekĳkt dan andere wetgevingen 

die iets zeggen over je rechten als patiënt, 

onder andere we!en op bescherming van 

de privacy, het medisch beroepsgeheim, 

medisch begeleide voortplanting, 

abortus, medische experimenten, 

euthanasie, orgaandonatie, medische 

fouten. Deel III gaat over financiële 

rechten: principes van erelonen, 

regels bĳ ambulante verzorging en bĳ 

ziekenhuisopname, betalingsproblemen 

en hospitalisatie¬verzekeringen. Deel IV 

gee# tenslo!e een waslĳst van instanties 

(14) waar je als patiënt allemaal terecht 

kan. Deze opsomming alleen al zegt hoe 

welkom dit toegankelĳke overzicht is. 

Eén beperking dient evenwel vermeld te 

worden: de sociale rechten in het kader 

van de ziekte- en invaliditeitsverzekering 

blĳven buiten het bestek van dit boek.

Jef Peeters

UITGELEZEN



89

U
IT
G
E
L
E
Z
E
Neen lans breken voor het actief pluralisme. 

Dit staat voor verdraagzaamheid op 

levensbeschouwelĳk gebied, maar zonder 

de onverschilligheid waar die vaak op 

neerkomt.

De auteur schetst het zestiende-

eeuwse humanisme waarin hĳ een betere 

voedingsbodem vindt voor tolerantie dan 

in het rationalisme van de zeventiende 

eeuw. Hĳ stapt hier in het voetspoor 

van (onder meer) Stephen Toulmins 

Kosmopolis en prĳst de humanistisch-

literaire cultuur van de renaissance. 

Figuren als Montaigne, Rabelais, en 

bĳ ons Erasmus, Pieter Gilles,… zagen 

wĳsheid in de onzekerheid, hanteerden 

een breed concept van redelĳkheid, 

hadden gevoel voor humor en plei!en 

voor verdraagzaamheid. Men situeert 

hier wel de eerste geboorte van de 

moderniteit. Maar deze houding hee# 

het in de geschiedenis niet gehaald. In 

kort bestek toont het boekje de overgang 

naar het rationalisme van de zeventiende 

eeuw, dat als het begin van het moderne 

denken geboekstaafd staat. Het brengt een 

soort ideeëngeschiedenis die filosofische 

ideeën verbindt met religieuze, politieke 

en maatschappelĳke ontwikkelingen. 

Na de godsdienstoorlogen van de 

zestiende eeuw ontstaat er een passieve 

tolerantie: het Edict van Nantes (1598) en 

de Vrede van Munster (Westfalen) (1648) 

brengen mee dat levensbeschouwingen 

van het publieke domein verdwĳnen. 

De stelregel is voortaan dat men de 

ander met rust laat. Later breekt de 

idee van godsdienstvrĳheid als een 

individueel recht door. Dit vraagt 

om een neutrale overheid die zich 

niet mengt in de levensbeschouwing 

van de burgers. Een privatisering 

van de levensbeschouwingen is het 

gevolg. De prĳs die hiervoor wordt 

betaald, is dat er op den duur ook geen 

levensbeschouwelĳk debat meer is.

Guido Vanheeswĳck betreurt 

dit en vindt het belangrĳk dat er 

nog discussie plaatsvindt tussen 

verschillende levensbeschouwingen. 

Ook universiteiten hebben hierin ook een 

rol te spelen. Ze mogen niet verworden 

tot kennisfabrieken; ze hebben ook een 

vormende en maatschappelĳke taak. 

Daarom moet ook de reflectie op de 

laatste vragen gestimuleerd worden. 

Hiertoe is openlĳke discussie nodig over 

levensbeschouwelĳke kwesties. De idee 

is dat men door vergelĳking en kritiek 

tot betere antwoorden en interpretaties 

komt.

Hier stopt het boek: het gaat zelf niet 

dieper in op levensbeschouwingen en op 

inhoudelĳke vragen die gediend zouden 

zĳn met een voeding vanuit diverse 

levensbeschouwingen. Het legt ook veel 

gewicht bĳ de inhoudelĳke confrontatie 

van levensbeschouwingen waar 

sommige hedendaagse commentatoren 

(bĳvoorbeeld de Amerikaans-Ghanese 

filosoof Kwame Anthony Appiah) het 

belang van de praktische omgang van 

mensen met verschillende achtergronden 

beklemtonen.

De auteur gaat over sommige 

kwesties - historische en conceptuele – te 

snel heen. Zo focust hĳ nogal sterk op 

de Franse Verlichting, maar hoe zit het 

dan met de invloed van iemand als John 

Locke en hoe zit het met de geschiedenis 

van de vrĳheidsrechten in het jonge 

Amerika? En op welk niveau moet dit 

pluralisme gezien worden: wat is de rol 

van de overheid en wat is de opdracht 

voor het individu of de burger? Maar 

de tekst leest vlot en biedt een breder 

publiek zeker relevante achtergronden 

bĳ een belangrĳk thema.

Gertrude Schellens


