
Oikos 48, 1/200990

U
IT
G
E
L
E
Z
E
N

De ecologische uitdaging

Andrew Dobson & and Robyn Eckersley 

(Eds.), Political Theory and the Ecological 

Challenge. Cambridge:  Cambridge 

University Press, 2006, 262 p.

Hoe is de politieke theorie veranderd 

door de ecologische uitdaging? Dat is het 

uitgangspunt van deze bundel opstellen 

van vooral Engelstalige academici. Wie 

af en toe eens een boek of artikel leest 

van Andrew Dobson, auteur van het 

standaardwerk Green Political Thought 

waarvan ondertussen een vierde editie 

verscheen (Routledge, 2007), zal meteen 

een aantal namen van die auteurs 

herkennen. In de loop der jaren is er een 

stevige stapel literatuur ontstaan over 

diverse aspecten van het ecologisme. 

Het is interessant te zien hoe er stap voor 

stap wordt verder gebouwd op al dat 

werk. Tegelĳk zie je ook de beperkingen 

ervan. En die hebben misschien wel te 

maken met een gebrek aan interactie met 

de praktische politieke ecologie zoals die 

onder meer door de ecologische partĳen 

wordt beoefend.

Political Theory and the Ecological 

Challenge bestaat uit twee grote delen. 

In het eerste wordt er vanuit andere 

ideologieën naar de ecologische uitdaging 

gekeken. Het tweede deel focust op een 

aantal centrale concepten uit de politieke 

theorie en bekĳkt hoe die al dan niet aan 

bĳsturing toe zĳn door het ecologische 

vraagstuk. Alle stukken na elkaar lezen 

is nogal vermoeiend. Eerder dan een 

boek dat één lĳn of vraagstuk behandelt, 

is dit een studieboek dat de lezer op weg 

helpt in het debat en daarin is het zeker 

geslaagd. De meeste stukken zĳn van een 

behoorlĳk niveau. 

In een eerste bĳdrage kĳkt Roger 

Scruton vanuit het conservatisme naar 

de ecologische uitdaging. Het is een zeer 

interessant stuk, ook al zĳn enkele van 

de stellingen van Scruton erg discutabel. 

De auteur verzet zich tegen de koppeling 

van ecologische bekommernissen met 

een links verhaal, en vindt dat die zorg 

beter tot zĳn recht zou komen in een 

conservatieve bedding. De nadruk op het 

bewaren die er in het ecologisme bestaat, 

kan men beschouwen als conservatief. Maar 

opdat het zou werken, is er ook nood aan 

een maatschappĳopva"ing die meer in 

conservatieve zin gaat. Meer traditionele 

instellingen en een verbondenheid met 

de natie, geven een kader waarin het voor 

mensen gemakkelĳker wordt zichzelf 

beperkingen op te leggen. De sense of 

place zou het verbindende element zĳn 

tussen conservatieven en ecologisten.

Daarna komt een eveneens interessant 

stuk van de Nederlander Marcel 

Wissenburg over het liberalisme. In een 

helder overzicht gee# hĳ aan in welke 

mate het klassieke liberalisme in staat is 

de ecologische uitdaging te integreren. 

De stelling daarbĳ is dat dat duidelĳk niet 

zal gaan als het liberalisme blĳ# steunen 

op een model van negatieve vrĳheid (niet-

inmenging) en de markt. Onder meer 

de klassieke invulling van het begrip 

neutraliteit (bĳvoorbeeld in neutraliteit 

van behoe#en) is niet houdbaar. Op een 

aantal punten kan het liberalisme zeker 

veranderen, op andere punten zal er geen 

overeenstemming zĳn.

Het stuk over het socialisme (Mary 

Mellor) is een beetje vermoeiend. Het 

lĳkt vooral te willen bewĳzen hoe de 

ecologische uitdaging de basis kan leggen 

voor ‘a new and invigorated socialism’. 

Van een vruchtbare ontmoeting, waarbĳ 

er echt wordt ingegaan op ecologische 

vragen, is geen sprake.

Daarop volgt een interessante tekst 

over feminisme. Val Plumwood schetst de 

contouren van een uitgebreid filosofisch-

politiek project, geïnspireerd door het 

ecofeminisme, gericht op ‘(re)situating 

humans in ecological terms and non-

humans in ethical terms’. Daarbĳ 

moeten systematisch allerlei vormen van 

dualistisch denken (man/vrouw, natuur/

cultuur, mens/niet-mens, …) aangepakt 

worden (zie Oikos 45).



91

U
IT
G
E
L
E
Z
E
NDe drie stukken die daarna volgen, 

over nationalisme (Avner de-Shalit), 

communitarisme (Robyn Eckersley) en 

kosmopolitisme (Andrew Linklater) 

vullen elkaar met hun respectieve 

invalshoeken sterk aan. Het helder 

opgebouwde stuk over nationalisme zoekt 

naar de redenen waarom nationalisme en 

ecologie wel en niet kunnen samengaan. 

Aan de pluskant staan argumenten als 

het bevorderen van solidariteit binnen 

de (nationale) gemeenschap, het idee 

van erfgoed dat een bewarende politiek 

zou stimuleren en het bevorderen van 

een gevoel van verantwoordelĳkheid 

tegenover toekomstige generaties. Aan 

de minkant – die volgens de auteur 

uiteindelĳk zwaarder doorweegt – staan 

argumenten als het tegengaan van 

mondiaal denken bĳ lokaal handelen, 

de verbondenheid met de sense of place 

waarbĳ die plek of dat territorium vooral 

een container van mythologieën is en niet 

een (globaal) ecosysteem, de nadruk op 

politieke en niet op ecologische grenzen 

en ten slo"e de sterke antropocentrische 

gerichtheid. Op basis van deze analyse 

wordt nationalisme gezien als een 

obstakel voor de ecologische uitdaging.

In de beschouwing over het 

communitarisme wordt gezocht 

naar positieve openingen. Het 

communitarisme gaat in de eerste plaats 

over identiteit. Wie zĳn we? Wie ben ik? 

En het antwoord op die vraag ligt in een 

verbondenheid met een gemeenschap, 

die voorafgaat aan vormen van handelen 

in de wereld. Volgens de auteur wordt 

bĳ de ontwikkeling van groene politiek 

veel te weinig rekening gehouden met de 

eigenheid van de menselĳke identiteit en 

motivatie. Als men gevaarlĳke vormen 

van lokaal of nationaal particularisme 

tegengaat, zou het mogelĳk moeten 

zĳn de betrokkenheid op omgeving en 

gemeenschap te gebruiken om die uit te 

breiden naar ruimere relaties. Bĳ wĳze 

van voorbeeld: als ik geen kennis en band 

heb met een rivier dichtbĳ mĳ, hoe zou ik 

dan een rivier aan de andere kant van de 

wereld kunnen verdedigen? Een cultuur 

van verbondenheid zou een zeer goede 

motivatie zĳn om effectief (mondiaal) 

ecologisch te handelen.

Het kosmopolitisme gaat in principe 

uit van sterke rationele morele principes 

die het handelen zouden sturen (en niet 

in de eerste plaats de bepaaldheid door 

plaats of gemeenschap). De auteur kĳkt 

naar de internationale politieke ordening 

en vraagt zich af of er, door toedoen van 

de ecologische uitdagingen, iets ontstaat 

als een mondiale politieke gemeenschap 

waarmee mensen zich verbonden voelen. 

Een gemeenschap kan maar ontstaan als 

mensen enerzĳds het principe hebben 

geïnternaliseerd dat ze aan verwanten 

geen schade zullen toebrengen, en 

anderzĳds als ze de daarmee verbonden 

morele emoties zoals schaamte of 

schuldgevoel hebben ontwikkeld. Echt 

vergevorderd op dat pad zĳn we nog niet 

volgens de auteur, maar het besef van 

de mondiale ecologische problemen kan 

leiden tot het vormen van verbondenheid 

met distant strangers en kan leiden tot een 

grotere zorg voor schade die aan die verre 

vreemden toegebracht kan worden.

Het tweede deel van het boek 

over politieke concepten begint met 

democratie. Volgens Terence Ball is er geen 

noodzakelĳk verband tussen een inzet 

voor de natuurlĳke omgeving en een inzet 

voor de democratie. (Andere auteurs, zoals 

Dobson denken daar anders over.) Het 

democratieconcept zelf wordt evenwel 

sterk uitgedaagd door de ecologische 

vragen. Hoe kan een democratie ook de 

belangen van toekomstige generaties en 

de niet-menselĳke wezens uitdrukken 

en in overweging nemen? De auteur 

pleit voor een sterke uitbreiding van de 

huidige democratische praktĳk tot een 

ecodemocratie of biocratie. Dat zal niet 

noodzakelĳk een gedecentraliseerde 

directe democratie zĳn, maar wel een 

indirecte en representatieve democratie.

Het artikel over gerechtigheid (James 

P. Sterba) doet een poging om een logisch 

kader te schetsen van principes die gebruikt 



Oikos 48, 1/200992

U
IT
G
E
L
E
Z
E
N

kunnen worden in belangenconflicten 

tussen een antropocentrische en niet-

antropocentrische argumenten. De 

discussie gaat hier enkel over het 

afwegen van belangen van menselĳke en 

niet-menselĳke wezens.

In zĳn interessante stuk over de 

staat gaat Andrew Hurrell in op het 

internationale statensysteem en hoe dat 

beïnvloed wordt door de ecologische 

uitdaging. Het besef groeit dat de klassieke 

centrale actor in de politieke theorie, de 

staat, niet meer in staat is adequaat om 

te gaan met de ecologische problemen, 

onder meer door hun bovennationaal 

karakter. Of dat wil zeggen dat de druk 

veel groter wordt voor sterke mondiale 

instellingen, die er ook toe leiden dat 

de statengemeenschap (die traditioneel 

als anarchistisch of pluralistisch wordt 

omschreven) zal evolueren naar een 

fundamenteel andere post-Westfaalse 

structuur, is volgens de auteur nog 

lang niet zeker. Het zal voorlopig een 

mengvorm blĳven (wat onder meer 

duidelĳk blĳkt uit de werking van de 

bovennationale politieke instellingen).

Het stuk over representatie (Michael 

Saward) wil vanuit een abstract 

(semiotisch) model de discussies 

analyseren die binnen de politieke 

ecologie gevoerd worden over 

representatie. Daarbĳ wordt er zeer 

uitgebreid ingegaan op de metaforen 

die daarbĳ gebruikt worden, onder meer 

voor natuur.

De tekst over vrĳheid en rechten 

(Richard Dagger) vertrekt vanuit een 

liberaal vrĳheidsdenken (nadruk op 

negatieve vrĳheid) en pleit voor een 

andere visie op vrĳheid en rechten 

‘less as barriers or shields that protect 

individuals against interference – as forms 

of independence – and more as ma"ers 

of organic growth and connection, or 

interdependence’.

Het stuk over burgerschap is zoals 

steeds bĳ Andrew Dobson erg helder en 

didactisch. Hĳ vertrekt vanuit de twee 

basismodellen van burgerschap: liberaal 

(met nadruk op rechten) en republikeins 

(met ook nadruk op plichten en deugden). 

Die twee modellen zi"en allebei in de tent 

van het burgerschap. De politieke ecologie 

is in principe verzoenbaar met beide 

modellen, vooral het republikeinse. Maar 

naast dit alles houdt het ecologisme (net 

als het feminisme en het kosmopolitisme) 

een fundamentele kritiek in op de 

democratische uitgangspunten zoals 

die in de gangbare uitwerkingen van 

het burgerschap vorm kregen. Dat 

komt in grote mate door het feit dat 

ecologische problemen niet samenvallen 

met nationale grenzen en de politieke 

instellingen die daarmee verbonden zĳn. 

In dat verband pleit Dobson sterk voor het 

concept van de ecologische voetafdruk 

omdat die net een andere ruimtelĳke 

en verantwoordelĳkheidsrelatie kan 

genereren die een nieuw ecologisch 

burgerschap, met de daarbĳ horende 

deugden, zou kunnen versterken.

Het artikel over veiligheid tenslo"e 

(Daniel Deudney) bekĳkt hoe de 

ecologische uitdaging gevolgen zou 

kunnen hebben voor het denken over 

internationale veiligheid. De auteur 

wil vooral ingaan tegen de benadering 

van de milieuveiligheid die veronderstelt 

dat ecologische degradatie tot nieuwe 

(militaire) conflicten zal leiden. Daarbĳ 

blĳ# hĳ zelf wel de hele tĳd denken vanuit 

een klassiek statelĳk en veiligheidsmodel, 

om daarmee te bewĳzen dat de kans op 

een traditioneel interstatelĳk conflict door 

ecologische redenen onwaarschĳnlĳk is.

Als geheel is dit zeker een interessant 

tekstboek. Heel wat van de artikels 

va"en op een overzichtelĳke manier 

telkens een facet van het debat rond de 

politieke ecologie samen. Je merkt dat 

er in de academische politieke ecologie 

ondertussen een serieus corpus is 

uitgewerkt, onder meer wanneer het gaat 

over burgerschap. Tegelĳk merk je echter 

ook de beperkingen of  wi!e vlekken.

Zo zou een betere kruisbestuiving 

tussen theorie en praktĳk vruchtbaar 



93

U
IT
G
E
L
E
Z
E
Nkunnen zĳn. Het is vaak schrĳnend te 

merken dat er in de politieke praktĳk (ook 

de groene) soms zo weinig tĳd en ruimte 

wordt gemaakt voor reflectie vanuit de 

theorie. Maar het omgekeerde is ook 

waar. De politieke praktĳk, vooral dan 

van de groene partĳen, is in zekere zin 

ook een laboratorium voor ideologische 

visies en concepten. Als politieke 

theoretici die praktĳk beter zouden 

willen leren kennen, zou dat ook voor 

het ideologische werk een meerwaarde 

kunnen zĳn.

Verder vallen een aantal wi"e 

vlekken op in de theoretische benadering 

en in de opzet van het boek. Zo zou 

een grondige lectuur van het denken 

over risicomaatschappĳ of meer in het 

algemeen de kritische literatuur over 

de moderniteit een grote meerwaarde 

zĳn voor een deel van de auteurs. Er 

worden trouwens erg weinig Duitse 

auteurs geciteerd, terwĳl er daar ook 

een sterke traditie is van reflectie over 

de politieke ecologie. Het valt ook op dat 

er bĳ de besprekingen van statelĳkheid 

en het statensysteem zo weinig kennis 

is van de Europese Unie en het hele 

debat over multilevel governance. Net het 

zoeken naar postnationale modellen is 

vanuit ecologisch standpunt bĳzonder 

interessant en relevant.

Zowat alle stukken in het boek zĳn 

op zich relevant, maar in het geheel 

ontbreken toch enkele dingen die tot een 

beter boek geleid zouden hebben. Zo is er 

– en dat klinkt misschien contradictorisch 

– wel erg veel aandacht voor de discussie 

over de relatie tussen mens en niet-

menselĳke natuur. Het zou nu"iger 

zĳn om meer energie te investeren in 

domeinen die nu nog niet of nauwelĳks 

ontwikkeld zĳn, met name over de sociale 

thematiek. Zo is de ecologische crisis een 

enorme uitdaging voor de welvaartstaat, 

waarin de garantie van sociale rechten 

innig verbonden is met een ecologisch 

niet-duurzaam groeidenken. Uitgebreid 

ingaan op alle aspecten van die thematiek 

zou echt relevant nieuw materiaal kunnen 

opleveren. Verder is er relatief weinig 

aandacht voor de Noord-Zuiddimensie 

van het ecologisme. Een systematische 

integratie daarvan, vanuit een visie op 

ecologische rechtvaardigheid, zou heel 

wat stukken in dit boek nog sterker en 

evenwichtiger maken.

Maar los van de minpunten is dit 

zeker een interessant boek dat hopelĳk 

kan bĳdragen aan een ruimere interesse 

binnen de meer klassieke politieke 

wetenschap voor het werk van de 

politieke ecologie.

Jan Mertens


