N3Z31351IN

90

De ecologische uitdaging

Andrew Dobson & and Robyn Eckersley
(Eds.), Political Theory and the Ecological
Challenge. Cambridge: Cambridge
University Press, 2006, 262 p.

Hoe is de politieke theorie veranderd
door de ecologische uitdaging? Dat is het
uitgangspunt van deze bundel opstellen
van vooral Engelstalige academici. Wie
af en toe eens een boek of artikel leest
van Andrew Dobson, auteur van het
standaardwerk Green Political Thought
waarvan ondertussen een vierde editie
verscheen (Routledge, 2007), zal meteen
een aantal namen van die auteurs
herkennen. In de loop der jaren is er een
stevige stapel literatuur ontstaan over
diverse aspecten van het ecologisme.
Het is interessant te zien hoe er stap voor
stap wordt verder gebouwd op al dat
werk. Tegelijk zie je ook de beperkingen
ervan. En die hebben misschien wel te
maken met een gebrek aan interactie met
de praktische politieke ecologie zoals die
onder meer door de ecologische partijen
wordt beoefend.

Political Theory and the Ecological
Challenge bestaat uit twee grote delen.
In het eerste wordt er vanuit andere
ideologieénnaar de ecologische uitdaging
gekeken. Het tweede deel focust op een
aantal centrale concepten uit de politieke
theorie en bekijkt hoe die al dan niet aan
bijsturing toe zijn door het ecologische
vraagstuk. Alle stukken na elkaar lezen
is nogal vermoeiend. Eerder dan een
boek dat één lijn of vraagstuk behandelt,
is dit een studieboek dat de lezer op weg
helpt in het debat en daarin is het zeker
geslaagd. De meeste stukken zijn van een
behoorlijk niveau.

In een eerste bijdrage kijkt Roger
Scruton vanuit het conservatisme naar
de ecologische uitdaging. Het is een zeer
interessant stuk, ook al zijn enkele van
de stellingen van Scruton erg discutabel.
De auteur verzet zich tegen de koppeling

van ecologische bekommernissen met
een links verhaal, en vindt dat die zorg
beter tot zijn recht zou komen in een
conservatieve bedding. De nadruk op het
bewaren die er in het ecologisme bestaat,
kanmenbeschouwenals conservatief. Maar
opdat het zou werken, is er ook nood aan
een maatschappijopvatting die meer in
conservatieve zin gaat. Meer traditionele
instellingen en een verbondenheid met
de natie, geven een kader waarin het voor
mensen gemakkelijker wordt zichzelf
beperkingen op te leggen. De sense of
place zou het verbindende element zijn
tussen conservatieven en ecologisten.

Daarna komt een eveneens interessant
stuk van de Nederlander Marcel
Wissenburg over het liberalisme. In een
helder overzicht geeft hij aan in welke
mate het klassieke liberalisme in staat is
de ecologische uitdaging te integreren.
De stelling daarbij is dat dat duidelijk niet
zal gaan als het liberalisme blijft steunen
op een model van negatieve vrijheid (niet-
inmenging) en de markt. Onder meer
de klassieke invulling van het begrip
neutraliteit (bijvoorbeeld in neutraliteit
van behoeften) is niet houdbaar. Op een
aantal punten kan het liberalisme zeker
veranderen, op andere punten zal er geen
overeenstemming zijn.

Het stuk over het socialisme (Mary
Mellor) is een beetje vermoeiend. Het
lijkt vooral te willen bewijzen hoe de
ecologische uitdaging de basis kan leggen
voor ‘a new and invigorated socialism’.
Van een vruchtbare ontmoeting, waarbij
er echt wordt ingegaan op ecologische
vragen, is geen sprake.

Daarop volgt een interessante tekst
over feminisme. Val Plumwood schetst de
contouren van een uitgebreid filosofisch-
politiek project, geinspireerd door het
ecofeminisme, gericht op ‘(re)situating
humans in ecological terms and non-
humans in ethical terms’. Daarbij
moeten systematisch allerlei vormen van
dualistisch denken (man/vrouw, natuur/
cultuur, mens/niet-mens, ...) aangepakt
worden (zie Oikos 45).

Oikos 48, 1/2009



De drie stukken die daarna volgen,
over nationalisme (Avner de-Shalit),
communitarisme (Robyn Eckersley) en
kosmopolitisme (Andrew Linklater)
vullen elkaar met hun respectieve
invalshoeken sterk aan. Het helder
opgebouwdestuk overnationalismezoekt
naar de redenen waarom nationalisme en
ecologie wel en niet kunnen samengaan.
Aan de pluskant staan argumenten als
het bevorderen van solidariteit binnen
de (nationale) gemeenschap, het idee
van erfgoed dat een bewarende politiek
zou stimuleren en het bevorderen van
een gevoel van verantwoordelijkheid
tegenover toekomstige generaties. Aan
de minkant — die volgens de auteur
uiteindelijk zwaarder doorweegt — staan
argumenten als het tegengaan van
mondiaal denken bij lokaal handelen,
de verbondenheid met de sense of place
waarbij die plek of dat territorium vooral
een container van mythologieén is en niet
een (globaal) ecosysteem, de nadruk op
politieke en niet op ecologische grenzen
en ten slotte de sterke antropocentrische
gerichtheid. Op basis van deze analyse
wordt nationalisme gezien als een
obstakel voor de ecologische uitdaging.

In de beschouwing over het
communitarisme wordt gezocht
naar  positieve  openingen.  Het
communitarisme gaat in de eerste plaats
over identiteit. Wie zijn we? Wie ben ik?
En het antwoord op die vraag ligt in een
verbondenheid met een gemeenschap,
die voorafgaat aan vormen van handelen
in de wereld. Volgens de auteur wordt
bij de ontwikkeling van groene politiek
veel te weinig rekening gehouden met de
eigenheid van de menselijke identiteit en
motivatie. Als men gevaarlijke vormen
van lokaal of nationaal particularisme
tegengaat, zou het mogelijk moeten
zijn de betrokkenheid op omgeving en
gemeenschap te gebruiken om die uit te
breiden naar ruimere relaties. Bij wijze
van voorbeeld: als ik geen kennis en band
heb met een rivier dichtbij mij, hoe zou ik
dan een rivier aan de andere kant van de

wereld kunnen verdedigen? Een cultuur
van verbondenheid zou een zeer goede
motivatie zijn om effectief (mondiaal)
ecologisch te handelen.

Het kosmopolitisme gaat in principe
uit van sterke rationele morele principes
die het handelen zouden sturen (en niet
in de eerste plaats de bepaaldheid door
plaats of gemeenschap). De auteur kijkt
naar de internationale politieke ordening
en vraagt zich af of er, door toedoen van
de ecologische uitdagingen, iets ontstaat
als een mondiale politieke gemeenschap
waarmee mensen zich verbonden voelen.
Een gemeenschap kan maar ontstaan als
mensen enerzijds het principe hebben
geinternaliseerd dat ze aan verwanten
geen schade =zullen toebrengen, en
anderzijds als ze de daarmee verbonden
morele emoties zoals schaamte of
schuldgevoel hebben ontwikkeld. Echt
vergevorderd op dat pad zijn we nog niet
volgens de auteur, maar het besef van
de mondiale ecologische problemen kan
leiden tot het vormen van verbondenheid
met distant strangers en kan leiden tot een
grotere zorg voor schade die aan die verre
vreemden toegebracht kan worden.

Het tweede deel van het boek
over politieke concepten begint met
democratie. Volgens Terence Ball is er geen
noodzakelijk verband tussen een inzet
voor de natuurlijke omgeving en een inzet
voordedemocratie.(Andereauteurs, zoals
Dobson denken daar anders over.) Het
democratieconcept zelf wordt evenwel
sterk uitgedaagd door de ecologische
vragen. Hoe kan een democratie ook de
belangen van toekomstige generaties en
de niet-menselijke wezens uitdrukken
en in overweging nemen? De auteur
pleit voor een sterke uitbreiding van de
huidige democratische praktijk tot een
ecodemocratie of biocratie. Dat zal niet
noodzakelijjk een gedecentraliseerde
directe democratie zijn, maar wel een
indirecte en representatieve democratie.

Het artikel over gerechtigheid (James
P. Sterba) doet een poging om een logisch
kaderteschetsenvanprincipesdiegebruikt

UITGELEZEN

91




N3Z31351IN

92

kunnen worden in belangenconflicten
tussen een antropocentrische en niet-
antropocentrische  argumenten.  De
discussie gaat hier enkel over het
afwegen van belangen van menselijke en
niet-menselijke wezens.

In zijn interessante stuk over de
staat gaat Andrew Hurrell in op het
internationale statensysteem en hoe dat
beinvloed wordt door de ecologische
uitdaging. Hetbesef groeitdatdeklassieke
centrale actor in de politieke theorie, de
staat, niet meer in staat is adequaat om
te gaan met de ecologische problemen,
onder meer door hun bovennationaal
karakter. Of dat wil zeggen dat de druk
veel groter wordt voor sterke mondiale
instellingen, die er ook toe leiden dat
de statengemeenschap (die traditioneel
als anarchistisch of pluralistisch wordt
omschreven) zal evolueren naar een
fundamenteel andere post-Westfaalse
structuur, is volgens de auteur nog
lang niet zeker. Het zal voorlopig een
mengvorm blijven (wat onder meer
duidelijk blijkt uit de werking van de
bovennationale politieke instellingen).

Het stuk over representatie (Michael
Saward) wil vanuit een abstract
(semiotisch) model de  discussies
analyseren die binnen de politieke
ecologie  gevoerd  worden  over
representatie. Daarbij wordt er zeer
uitgebreid ingegaan op de metaforen
die daarbij gebruikt worden, onder meer
voor natuur.

De tekst over vrijheid en rechten
(Richard Dagger) vertrekt vanuit een
liberaal vrijheidsdenken (nadruk op
negatieve vrijheid) en pleit voor een
andere visie op vrijheid en rechten
‘less as barriers or shields that protect
individuals againstinterference—asforms
of independence — and more as matters
of organic growth and connection, or
interdependence’.

Het stuk over burgerschap is zoals
steeds bij Andrew Dobson erg helder en
didactisch. Hij vertrekt vanuit de twee
basismodellen van burgerschap: liberaal

(met nadruk op rechten) en republikeins
(met ook nadruk op plichten en deugden).
Die twee modellen zitten allebei in de tent
vanhetburgerschap. De politieke ecologie
is in principe verzoenbaar met beide
modellen, vooral het republikeinse. Maar
naast dit alles houdt het ecologisme (net
als het feminisme en het kosmopolitisme)
een fundamentele kritiek in op de
democratische uitgangspunten zoals
die in de gangbare uitwerkingen van
het burgerschap vorm kregen. Dat
komt in grote mate door het feit dat
ecologische problemen niet samenvallen
met nationale grenzen en de politieke
instellingen die daarmee verbonden zijn.
In dat verband pleit Dobson sterk voor het
concept van de ecologische voetafdruk
omdat die net een andere ruimtelijke
en verantwoordelijkheidsrelatie kan
genereren die een nieuw ecologisch
burgerschap, met de daarbij horende
deugden, zou kunnen versterken.

Het artikel over veiligheid tenslotte
(Daniel Deudney) bekijkt hoe de
ecologische uitdaging gevolgen zou
kunnen hebben voor het denken over
internationale veiligheid. De auteur
wil vooral ingaan tegen de benadering
van de milieuveiligheid die veronderstelt
dat ecologische degradatie tot nieuwe
(militaire) conflicten zal leiden. Daarbij
blijft hij zelf wel de hele tijd denken vanuit
een klassiek statelijk en veiligheidsmodel,
om daarmee te bewijzen dat de kans op
een traditioneel interstatelijk conflict door
ecologische redenen onwaarschijnlijk is.

Als geheel is dit zeker een interessant
tekstboek. Heel wat van de artikels
vatten op een overzichtelijke manier
telkens een facet van het debat rond de
politieke ecologie samen. Je merkt dat
er in de academische politieke ecologie
ondertussen een serieus corpus is
uitgewerkt, onder meer wanneer het gaat
over burgerschap. Tegelijk merk je echter
ook de beperkingen of witte vlekken.

Zo zou een betere kruisbestuiving
tussen theorie en praktijk vruchtbaar

Oikos 48, 1/2009



kunnen zijn. Het is vaak schrijnend te
merken dat er in de politieke praktijk (ook
de groene) soms zo weinig tijd en ruimte
wordt gemaakt voor reflectie vanuit de
theorie. Maar het omgekeerde is ook
waar. De politieke praktijk, vooral dan
van de groene partijen, is in zekere zin
ook een laboratorium voor ideologische
visies en concepten. Als politieke
theoretici die praktijk beter zouden
willen leren kennen, zou dat ook voor
het ideologische werk een meerwaarde
kunnen zijn.

Verder vallen een aantal witte
vlekken op in de theoretische benadering
en in de opzet van het boek. Zo zou
een grondige lectuur van het denken
over risicomaatschappij of meer in het
algemeen de kritische literatuur over
de moderniteit een grote meerwaarde
zijn voor een deel van de auteurs. Er
worden trouwens erg weinig Duitse
auteurs geciteerd, terwijl er daar ook
een sterke traditie is van reflectie over
de politieke ecologie. Het valt ook op dat
er bij de besprekingen van statelijkheid
en het statensysteem zo weinig kennis
is van de Europese Unie en het hele
debat over multilevel governance. Net het
zoeken naar postnationale modellen is
vanuit ecologisch standpunt bijzonder
interessant en relevant.

Zowat alle stukken in het boek zijn
op zich relevant, maar in het geheel
ontbreken toch enkele dingen die tot een
beter boek geleid zouden hebben. Zo is er
—en dat klinkt misschien contradictorisch
— wel erg veel aandacht voor de discussie
over de relatie tussen mens en niet-
menselijke natuur. Het zou nuttiger
zijn om meer energie te investeren in
domeinen die nu nog niet of nauwelijks
ontwikkeld zijn, met name over de sociale
thematiek. Zo is de ecologische crisis een
enorme uitdaging voor de welvaartstaat,
waarin de garantie van sociale rechten
innig verbonden is met een ecologisch
niet-duurzaam groeidenken. Uitgebreid
ingaan op alle aspecten van die thematiek
zou echtrelevant nieuw materiaal kunnen

opleveren. Verder is er relatief weinig
aandacht voor de Noord-Zuiddimensie
van het ecologisme. Een systematische
integratie daarvan, vanuit een visie op
ecologische rechtvaardigheid, zou heel
wat stukken in dit boek nog sterker en
evenwichtiger maken.

Maar los van de minpunten is dit
zeker een interessant boek dat hopelijk
kan bijdragen aan een ruimere interesse
binnen de meer klassieke politieke
wetenschap voor het werk van de
politieke ecologie.

Jan Mertens

UITGELEZEN

93




