QERELSTRIRNAAN

46

NATUURBELEID

Keulartz in (k)A(da)verbode
Een beperkte gevalstudie over natuur-
beelden en natuurbeleid

Glenn Deliége

De strijd om het behoud van de natuur is niet alleen een strijd tussen de natuur en andere
functies in het landschap. Het is ook een interne strijd binnen het natuurbehoud zelf, waarin
een veelheid aan opvattingen bestaat over hoe onze natuur er in de toekomst uit zou moeten
zien. Dergelijke debatten leiden niet zelden tot verbitterde conflicten tussen verschillende
betrokken partijen. Aan de hand van het werk van de Wageningse filosoof Jozef Keulartz willen
we een analyse bieden van die interne natuurbehoudsstrijd. Om het treffende van Keulartz’
analyse aan te tonen, maken we gebruik van een beperkte casestudy rond de herinrichting van
de Averbodebosssen.

1. Natuur in Vlaanderen?

Het natuurbehoud in Vlaanderen, en bij uitbreiding in het grootste gedeelte van de
Europese unie, wordt geconfronteerd met een specifiek probleem: van wildernis, in
de zin van door de mens ongerepte natuur, is er geen sprake meer. Elke vierkante
centimeter van ons Vlaamse land is in het verleden wel eens voor kortere of langere
tijd, op een meer of minder intensieve manier, bewerkt en aangeroerd door de mens.
Binnen onze natuurgebieden spreken we dan ook niet van wildernis, maar van
wat men in navolging van Victor Westhoff enigszins ongelukkig halfnatuur is gaan
noemen: een natuur die mede bepaald is door menselijke bemiddeling'.

Onze landschappen, biotopen en de ermee samenhangende biodiversiteit kwamen
voor het grootste deel tot stand door de inwerking van traditionele landbouwpraktijken
op de oorspronkelijke natuur. Vroeger was onze halfnatuur dus heel gewoon: het was
een onbedoeld neveneffect van bepaalde landbouwpraktijken. Al onze beschermde
natuurgebieden en landschappen, zoals heides, blauwgraslandjes, meersen,
houtkanten, holle wegen, enzovoort kunnen alleen maar voortbestaan zolang die
traditionele landbouwpraktijken hun invloed op het landschap laten gelden.

De traditionele landbouw is echter aan een ijltempo aan het verdwijnen. Vele
praktijkendiehetoudeboerenlandschapinstand hieldenendie vroegervanzelfsprekend
waren, zoals het knotten van wilgen of het plaggen van heide, zijn stopgezet. Daarmee
dreigt ook het traditionele boerenlandschap met haar natuurwaarden te verdwijnen.
Het natuurbehoud in Vlaanderen en in grote delen van Europa, is een reactie op het
verlies van die traditionele landschappen en hun natuurwaarden. Maar wanneer

Oikos 49, 2/2009



dergelijke landschappen beschermd worden of delen ervan in reservaatgebied komen
te liggen, rijst meteen de vraag wat we nu precies willen aanvangen met die reservaten
en beschermde zones. Immers, juist omdat de natuur die we binnen die beschermde
gebieden vinden geen wildernisnatuur meer is, maar tot stand kwam door menselijke
bemiddeling, is het natuurbehoud in Vlaanderen geen kwestie van gewoon een
reservaat afbakenen en dan de natuur haar gang laten gaan. Indien we dat wel zouden
doen, dreigen we immers veel van de flora, fauna en landschapsstructuren te verliezen
waarvoor we het gebied juist wilden beschermen. De menselijke bemiddeling van onze
natuur zal dus voortgezet moeten worden, willen we onze natuurwaarden behouden.
Maar hoe vangen we dat aan?

2. Drie verschillende opties

Natuurbehoud is door de boven geschetste problematiek niet alleen een strijd om
meer ruimte voor natuur. Het is ook een strijd binnen het natuurbehoud zelf: wat
voor soort natuur willen we eigenlijk in onze natuurgebieden? Jozef Keulartz (et al.)
wijzen erop dat er grosso modo drie natuurbeelden naar voren geschoven worden
als ideaaltypen voor de toekomstige inrichting van onze natuurgebieden’ deze zijn
respectievelijk de arcadische natuur, waar het oude boerenlandschap voorop staat,
de nieuwe wildernisnatuur, die terug wil naar de periode van voor de landbouw, en
als laatste de functionele natuur, die het natuurbehoud wil koppelen aan moderne
vormen van landgebruik.

De arcadische visie op het natuurbehoud is ongetwijfeld de meest traditionele.
Ze is erop gericht om de kenmerkende structuren en patronen van het traditionele
boerenlandschap te behouden. Typische natuurbehoudspraktijken in deze context
zijn het aanplanten en onderhouden van hagen en knotbomen, het aanleggen van
veedrinkpoelen, jaarlijks maaien van hooilandjes, plaggen, begrazen en ontbossen
van (voormalige) heidevelden, restaureren van bevloeiingsystemen en ga zo maar
door. Het doel hierbij is om het landschap zoals zich dat voor de urbanisatie en
industrialisatiegolven van het tweede deel van de negentiende en de twintigste eeuw
voordeed, zo gaaf mogelijk te behouden. Een archetypisch voorbeeld van dit soort van
natuurbehoud is bijvoorbeeld de Kalmthoutse heide, maar het leeuwendeel van de
natuurgebieden in Vlaanderen wordt op deze manier beheerd.

Men kan er ook voor kiezen om terug te gaan naar een natuur zoals die er moet
uitgezien hebben voor de mens zijn stempel op het landschap begon te drukken. Dat
betekent echter niet dat de we natuurgebieden zomaar teruggegeven aan de natuur.
De oude, menselijke beinvloeding van de natuur heeft er immers voor gezorgd dat
bepaalde natuurlijke processen, die broodnodig zijn voor het overleven van diverse
soorten, afgeblokt of omgebogen werden. Alvorens een stuk land dus terug aan de
wilde natuur gegeven kan worden, moet het eerst zorgvuldig ontwikkeld worden.
Met dat ontwikkelen bedoelt men dat bepaalde natuurlijke processen via technische
ingrepen moeten hersteld worden. Denk daarbij bijvoorbeeld aan het doorsteken van
dijken en het aanleggen van nevengeulen, zodat een rivier terug vrij kan overstromen.
Het idee is dat na enkele laatste ingrepen de mens zich zo veel mogelijk terugtrekt uit
deze nieuwe wildernisgebieden. Deze optie wordt in Vlaanderen niet vaak gekozen,
maar is in Nederland veel populairder. Bekende gebieden zijn ongetwijfeld de
Oostvaardersplassen in Flevoland en de Millingerwaard nabij Nijmegen. In Vlaanderen
zijn het Grensmaasproject en in de toekomst de compensatiemaatregelen in verband
met de uitdieping van de Schelde wellicht niet geheel onbekend.

NATUURBELEID

47



QERELSTRIRNAAN

48

Een derde optie is die van de functionele natuur. Deze visie op natuurbehoud
ontkent dat aparte natuurgebieden nodig zouden zijn. De natuur heeft zich in Europa
altijd in de marge van het menselijke gebruik ontwikkeld, dus waarom zou dat in de
toekomst anders zijn? Bij deze vorm van natuurbehoud zoekt men naar manieren om
natuurbehoud mee te koppelen aan hedendaagse gebruiksvormen van het landschap,
om zo tot een multifunctioneel landschap te komen. Denk hierbij aan het ecologische
bermbeheer op de ring rond Antwerpen of Brussel, maar bijvoorbeeld ook aan de
belangrijke functie die open drinkwaterreservoirs kunnen hebben voor pleisterende
trekvogels, de pogingen om binnen een intensieve landbouw toch plaats te laten voor
bijvoorbeeld vriezeganzen of het harmonisch parkbeheer van parken en speelbossen.

3. Wanneer welke natuur?

Nu, een pragmatische geest zal geen graten zien in het feit dat er verschillende
opties zijn om onze natuur te behouden. Een ruimtelijke spreiding lijkt zich op te
dringen: we behouden oude boerennatuur waar de oude landschappelijke patronen
vrij gaaf zijn overgeleverd; we ontwikkelen nieuwe wildernissen op plaatsen waar
die oude boerennatuur voor een groot stuk verdwenen is; en we houden functionele
natuur voor in de marges van onze hedendaagse geiirbaniseerde landschappen.
Case closed. Jammer genoeg zien we echter vaak dat juist deze drie verschillende
natuurbehoudsstrategieén in conflict met elkaar komen vanaf het moment dat er een
beslissing moet genomen worden over de inrichting van een bepaald gebied. Een
aanhanger van de wildernisnatuur zal de oude boerennatuur bijvoorbeeld maar niets
vinden: het is voor hem een te gedomesticeerde optie; hij wil het liever wild.

Keulartz wijst erop dat dergelijke conflicten vaak met een zekere venijnigheid
worden uitgevochten™. De aanhangers van de oude boerennatuur beschuldigen de
aanhangers van de functionele natuur vaak van louter instrumenteel denken, terwijl
ze de aanhangers van de nieuwe wildernisnatuur verslijten voor cultuurbarbaren.
De aanhangers van de wildernisnatuur en de functionele natuur beschuldigen de
voorstanders van het oude boerenlandschap dan van het feit dat ze het landschap in
een soort Bokrijk willen veranderen, terwijl de voorstanders van de functionele natuur
de wensen van de wildernisadepten zien als een vorm van gevaarlijk ecologisch
escapisme. De venijnigheid die vaak met dergelijke debatten gepaard gaat, wijst erop
dat de debatten over de toekomst van onze natuurgebieden een grotere inzet hebben
dan een pragmatische discussie over gewenst ruimtegebruik. Wat op het spel staat, is
een discussie over de betekenis van het begrip natuur en dat begrip verwijst naar meer
dan de invulling van een landschap.

4. K)A(da)verbode

Een actueel voorbeeld van een dergelijk conflict vinden we bij de vooropgestelde
herinrichting van de Averbodebossen, die momenteel uitgevoerd wordt door het
Agentschap voor Natuur en Bos (ANB) en Natuurpunt. De Averbodebossen bestaan,
zoals de naam zelf al suggereert, voornamelijk uit bos, vaak monotone dennenaanplant
en aanplant van Amerikaanse eik. Voor het gebied op grote schaal bebost werd, was
het echter voor het grootste deel een nat heidegebied met talrijke vennen. Het gebied
zelf werd sterk ontwaterd om de commerciéle bosbouw mogelijk te maken. Voor
de herinrichting van het gebied kozen Natuurpunt en het ANB ervoor om de oude

Oikos 49, 2/2009



heidegebieden en de vennen deels te herstellen™. Hiervoor moet de begreppeling
verwijderd worden en een deel van de bossen terug omgezet worden in heide. Ook
de bossen met voor het grootste deel exoten en dennen worden omgevormd tot meer
gevarieerde bossen met inlandse loofhoutsoorten.

Het oogpunt van deze grote omvorming is een meer gevarieerde en rijkere natuur
te creéren. Door het heraanleggen van de vennen en heidevlakten wil men in de eerste
plaats natuurlijk de typische heidesoorten aantrekken, die zwaar te lijden hebben gehad
onder de massale ontginning van de heide in de laatste honderdvijftig jaar. De donkere
en eenvormige dennenbossen zullen door kappingen lichter, meer gestructureerd en
meer divers worden, waardoor er meer kansen geboden worden aan typische bosflora
uit de kruid- en struiklaag, alsook aan meer diersoorten en inlandse loofbomen. Het
lijkt bij dit alles duidelijk dat men bij de herinrichting van het gebied een arcadische
natuurvorm vooropstelt: het plan is duidelijk geinspireerd door het landschap zoals
dater voor de industriéle revolutie moet hebben uitgezien. Het gebruik van historische
kaarten als richtlijn bij de herinrichtingswerken is hiervan een duidelijke indicatie. Het
is ook een landschap dat, en dan vooral de heide en vennen, voortdurend aandacht en
sturing nodig heeft van mensen om zijn uitzicht en structuur te bewaren.

De soms grootschalige herinrichtingswerken, en de bomenkap in het bijzonder,
heeft recentelijk het ANB en Natuurpunt echter veel kritiek opgeleverd. Deze kritiek
kwam voornamelijk uit de hoek van een aantal bezorgde buurtbewoners, die zich
verenigden in de actiegroep met de naam de De Bosvrienden en, meer in het algemeen,
van een groepering die zich Salva Silvae noemt. Hoewel we voor redenen waar we
later nog op terug zullen komen een duidelijk onderscheid moeten maken tussen
beide groeperingen, zijn de voornaamste argumenten die zij lijken aan te halen tegen
de herinrichtingswerken, op te delen in drie groepen®. In de eerste plaats worden er
vragen gesteld rond het duurzaam bosbeheer met daaraan gekoppeld de nood aan
bos als buffer tegen de klimaatsveranderingen. Een tweede groep vragen concentreert
zich rond de toekomstige mogelijkheid tot medegebruik van het gebied. Ten derde
stelt men vragen bij de zinvolheid van een terugkeer naar een bepaalde, blijkbaar erg
arbitrair gekozen, historische toestand.

Salva Silvae hekelt vooral het feit dat de het ANB en Natuurpunt blijkbaar geen
oog hebben voor een duurzaam bosbeheer. Onze economie slorpt immers nog steeds
hout op dat vandaag vooral uit de tropen en Canada komt. In die landen neemt
men het niet altijd even nauw met het duurzaam bosbeheer en worden aanzienlijke
oppervlakten oerwoud kaalgekapt om aan onze honger naar hout te voldoen. Langs
de andere kant lijkt hier in Vlaanderen bos steeds vaker te moeten wijken voor andere
vormen van natuur, zoals in Averbode, waar dennenbomen moeten wijken voor heide.
Dergelijke heidegebieden zullen in de toekomst natuurlijk maar weinig houtopbrengst
leveren. Salva Silvae vraagt zich daarom af of de plannen van het ANB en Natuurpunt
niet neerkomen op een soort van eigen-natuur-eerst” mentaliteit: langs de ene kant
wil men hier wel een rijke en biodiverse natuur hebben, maar langs de andere kant
worden rijke en biodiverse natuur in andere delen van de wereld voor onze honger
naar hout vernietigd. Zou het daarom niet beter zijn om voor natuurtypes te gaan
die een maximale houtopbrengst leveren en, in de marge daarvan, ook een bijdrage
leveren aan de biodiversiteit? Bovendien, gegeven het feit dat een bos fungeert als
een (tijdelijke) sink voor CO,, is het dan wel verstandig om het bos te vervangen door
een heidelandschap, dat veel minder in staat is om CO, uit de lucht te filteren en op
te slaan?

De actiegroep De Bosvrienden wijst ook op deze problemen maar lijkt vooral het
recreatief medegebruik op de voorgrond te stellen: het afschaffen van de jacht en de

NATUURBELEID

49




QERELSTRIRNAAN

50

visvangst in de projectgebieden, het ontoegankelijk maken van paden voor ruiters,
mountainbikes en fietsers, het kappen van de als aangenaam wandelgebied ervaren
dennenbossen, het instellen van speciale beschermingszones waaruit (zelfs zachte)
recreanten geweerd worden, het verwijderen van de Amerikaanse eiken die zo
mooi verkleuren in de herfst... Waar de Averbodebossen vroeger plaats boden aan
verschillende recreatievormen, blijken de mogelijkheden in de toekomst fel beperkt
te worden.

Beide actiegroepen stellen zich bovendien vragen bij de wens om naar een
welbepaald historisch landschapsbeeld te willen terugkeren. Salva Silvae benadrukt
daarbij vooral de willekeur van de gekozen datum: het mag dan al zo zijn dat er
vroeger meer heide was, maar voor die heide er was, was er een bos en als men maar
ver genoeg teruggaat, komt men op het punt waarop Averbode achtereenvolgens
een poolwoestijn en een zeebodem was. Wat is er speciaal normatief aan de gekozen
periode? De Bosvrienden vindt de terugkeer naar het verleden een onwijze poging om
een continu evoluerend landschap te bevriezen in de tijd en vindt de pogingen van het
ANB en Natuurpunt niet meer dan een verbokrijking van het gebied.

Men herkent in het discours van de beide actiegroepen tegen de herinrichting van de
voormalige domeinen van de Merode de functionele visie op natuur. Onze Vlaamse
natuur is een natuur die zich altijd heeft ontwikkeld in samenspel met menselijk
gebruik. Dat was zo voor de heide die vroeger ooit rond Averbode lag en dat zal in
de toekomst ook zo zijn wanneer het gebied gebruikt wordt voor de bosbouw en
recreatie. Zij die het gebied terug willen brengen naar een of andere historische staat,
verkiezen de romantische en escapistische leugen van Bokrijk boven de realiteit van
het hedendaagse bestaan.

Het lijkt duidelijk dat hier een strijd gaande is tussen twee grondig verschillende
visies op natuur. Het gaat hierbij om een strijd binnen het natuurbehoud zelf: geen
van de actiegroepen verzet zich tegen het idee dat de Averbodebossen in de toekomst
wel degelijk een natuurfunctie moeten blijven behouden. De vraag is echter hoe
men het begrip natuur zelf moet invullen. Daarbij zijn de wederzijdse verwijten
niet van de lucht. Zo wordt Natuurpunt en het ANB onder andere boomracisme en
natuurvandalisme aangewreven, terwijl Natuurpunt tegenstanders verwijt dwaze
slogantaal te hanteren*.

Voorbeelden van dergelijke conflicten zijn legio binnen het Vlaamse natuurbehoud.
Men denkt maar aan de problemen rond de herinrichting in de Uitkerkse polder of de
compensatiemaatregelen in de Scheldepolders. Jammer genoeg krijgen deze conflicten
in Vlaanderen maar zelden de theoretische analyse die ze verdienen en blijven ze
steken op het niveau van de verschillende belangengroepen, met als resultaat eindeloze
loopgravenoorlogen waarbij de posities op voorhand gekend zijn en maar weinig
veranderen gedurende de loop van de debatten'. In Nederland werden dergelijke
conflicten wel van een poging tot theoretische duiding voorzien. Voornamelijk de
Wageningse milieufilosoof Jozef Keulartz waagde zich herhaaldelijk aan pogingen om
het debat los te trekken. Laten we dus aan de hand van Keulartz’ theorie met een
hernieuwde bril naar dergelijke natuurconflicten kijken.

5. Strategische onderhandeling als enige mogelijke oplossing?

Een klassieke manier om met dergelijke conflicten om te gaan, is volgens Keulartz
(et al.) de conflicten te reduceren tot belangenconflicten. Als we kijken naar wie het

Oikos 49, 2/2009



meest actief is in het promoten van de visie van Salva Silvae en De Bosvrienden,
dan zien we dat dit de Unie Vlaamse Bosbouw is". Natuurlijk heeft deze unie als
beroepsvereniging van Vlaamse bosbouwers een direct economisch belang bij het
behoud van zo veel mogelijk productiebossen. Langs de andere kant kan men ook
stellen dat een vereniging als Natuurpunt een zeker economisch belang heeft bij het
verwerven en beheren van zoveel mogelijk natuurterreinen. Natuurpunt leeft immers
voor een groot deel van subsidies, en deze subsidies krijgen ze deels voor het beheren,
herinrichten en openstellen van natuurgebieden. Hoe meer natuurgebieden, hoe meer
geld, hoe meer macht voor Natuurpunt, lijkt de redenering.

Wanneer men een dergelijk conflict opvat als een belangenconflict, bestaat de
neiging om de discussiérende partners te gaan benaderen als stakeholders. De discussie
zal daardoor gericht worden op het bereiken van een werkbaar compromis tussen de
verschillende belangen doormiddel van trade-offs. Volgens Keulartz bestaat daarbij
het gevaar dat de discussie verzandt in pure strategische onderhandelingen™. De
discussianten zullen immers geneigd zijn zich op te stellen als harde onderhandelaars
die het maximum willen behalen voor hun achterban. Om dat maximum te bereiken,
worden dan vaak eerder machtsmiddelen dan argumenten ingezet. Daardoor ontstaat
vaak een erg onbevredigende enbikkelharde discussie over de toekomstige bestemming
van elke vierkante centimeter land. Het hele proces mondt dan in het beste geval uit in
een voor beide partijen slechts gedeeltelijk bevredigende boedelscheiding, waarbij de
grootte van het deel dat iedere partij krijgt afhankelijk is van de grootte en het efficiénte
gebruik van de ter beschikking staande machtsmiddelen. Het spreekt daarbij voor
zich dat groepen die niet over voldoende machtsmiddelen beschikken, niet gehoord
kunnen worden in een dergelijke situatie. Zelfs wanneer er dus een win-win kan
bereikt worden, dreigen die meningen en argumenten die onvoldoende ondersteund
zijn door machtsmiddelen, ongehoord te blijven; wat natuurlijk tot frustratie en zelfs
het boycotten of saboteren van de besloten plannen kan leiden.

Een bijkomend gevaar is volgens Keulartz dat een reductie van
natuurbehoudsconflicten tot strategische onderhandeling het zelfbeeld en de identiteit
van de discussianten kan schaden. Zien we bijvoorbeeld het verderzetten van een
landbouwactiviteit in een bepaald gebied als een belang of als een waarde? Als we het
zien als een belang, dan wordt het boeren louter gezien in functie van het inkomen
dat gegenereerd wordt. In zo'n geval is het mogelijk om te onderhandelen over een
stopzetting of verplaatsing van het boerenbedrijf, mits financiéle compensatie, om zo
tot een werkbaar compromis te komen. Wanneer we het benaderen als een waarde
laten we echter zien dat er meer op het spel staat dan een inkomen alleen; we erkennen
dan immers dat het bij het boeren ook gaat om een specifieke levensvorm. In zo'n
geval kan men niet louter onderhandelen over compensaties en concessies zonder ook
een deel van de eigen identiteit op te geven. Gebeurt dit wel, dan zal het gevoel van
gebrek aan erkenning voor de specifieke identiteit niet zelden leiden tot verbitterde
gesprekspartners.

Bovendien wijst Keulartz erop dat het reduceren van dergelijke discussies tot
belangenconflicten kan leiden tot ondemocratische machtsvorming. De groepen
die zich opwerpen als vertegenwoordigers van een bepaald belang, missen volgens
Keulartz vaak de formele procedures die de representativiteit en het democratisch
karakter van hun standpuntbepaling garanderen. Wie kan garanderen dat de mening
van de vertegenwoordigers van Natuurpunt ook effectief gedeeld worden door al de
leden waarop ze zich beroepen in een strategische discussie, en vice versa voor de
boerenverenigingen en lokale drukkingsgroepen? Welke procedures garanderen dat
zij effectief kunnen optreden als spreekbuis van (het deel van) de mensen waarop zij

NATUURBELEID

51




di3T3gadnnN.LvN

52

zich beroepen om hun macht uit te oefenen?

6. Natuurbeelden als dragers van waarden

Indien men dergelijke problemen wil vermijden, moet men volgens Keulartz eerst
en vooral komen tot de erkenning van de waardengeladenheid van de verschillende
posities*. Dit begint bij het blootleggen van de axiologische structuur onder de
verschillende natuurbeelden die besproken werden. Het gaat bij die natuurbeelden
volgens Keulartz niet om vrijblijvende ideeén voor de toekomstige herinrichting
van onze natuurgebieden. Elk natuurbeeld heeft immers een min of meer coherente
axiologische infrastructuur die onze waarneming van de natuur op drie fundamentele
manieren stuurt en structureert. Elk natuurbeeld geeft aan hoe we de natuur op drie
fundamentele waardeschalen benaderen: ze hebben steeds een cognitieve, normatieve
en expressieve component.

Op cognitief vlak geeft een natuurbeeld bijvoorbeeld aan welke entiteiten we

tot de natuur rekenen en welke causale relaties we tussen die entiteiten accepteren.
De aanhangers van de arcadische natuur leggen daarbij de meeste nadruk op die
landschappen die het resultaat zijn van de wisselwerking tussen de wilde natuur en
pre-industriéle, agrarische praktijken. Bij de wildernisadepten staan de niet door de
mens verstoorde ecologische en fysische processen op de voorgrond. Overstromingen,
sedimentatie en predatie zijn echtere natuur dan hagen en knotbomen. De
functionalisten zien dan weer primair de productieve krachten van de natuur: jonge,
gezonde, gelijkjarige en rechte stammen in een bos zijn duidelijk meer natuur dan een
ongelijkjarig bos met veel dood hout erin.
Het natuurbeeld reguleert ook onze normatieve houding ten opzichte van de natuur.
Welke morele status kennen we toe aan mensen, dieren en planten, en hoe koppelen
we dat aan onze interactie met de natuur? De wildernisadepten zullen daarbij meer
ecocentrisch georiénteerd zijn, gecombineerd met een negatieve visie op de rol van de
mensindenatuur. Keulartznoemtde Land Ethic van Aldo Leopold als een typevoorbeeld
in deze context: “lets is goed wanneer het over het algemeen de integriteit, stabiliteit en
de schoonheid van de biotische gemeenschap behoudt”. Het functionalistische beeld
is hieraan compleet tegengesteld. De functionalisten zijn duidelijk antropocentrisch
gericht, en de gebruikte ethiek heeft utilitaristische trekken. De natuur wordt opgevat
als een groot reservoir dat op een verstandige manier beheerd moet worden. Keulartz
typeert tenslotte de normatieve component van de arcadiérs als zwak antropocentrisch.
De arcadiér gelooft in de mogelijkheid van een gelukt samengaan van mens en natuur
en benadrukt de zorg voor historisch gegroeide vormen van interactie tussen mens en
natuur.

De expressieve component van het natuurbeeld reguleert onze esthetische en
emotionele verhouding ten opzichte van de natuur. De functionalisten blijken daarbij
een hoge appreciatie te tonen voor harde, geometrische structuren en een grote
structuurvariatie in combinatie met hedendaags menselijk gebruik, en hechten een
hoge waarde aan het er goed verzorgd uitzien. De wildernisadepten hebben dan weer een
duidelijk objectivistische esthetica: wat mooi is “behoudt de integriteit van de biotische
gemeenschap”. Hierdoor wordt er vooral nadruk gelegd op authenticke ecologische
en geomorfologische processen in het landschap. De esthetische ervaring wordt
daarbij niet geleid door de zintuigen, maar door het verstand: ecologisch inzicht in de
natuur verhoogt onze esthetische appreciatie. Voor een wildernisadept kan een rood
verkleurende Amerikaanse eik dus niet mooi zijn; hij vormt immers een verstoring en

Oikos 49, 2/2009



bedreiging voor het authentieke ecosysteem. De arcadiér neemt een iets gematigdere
positie in. Ook voor hem kan de kennis van de historische landschapsstructuren de
emotionele geladenheid en esthetische appreciatie verhogen. In die zin heeft de arcadiér
dus ook een objectivistische esthetiek. Maar daarnaast zal hij ook steeds benadrukken
dat de esthetische appreciatie van landschappen uiteindelijk een kwestie van smaak is,
en dus subjectieve elementen inbouwen in zijn esthetica.

7. Van strategische onderhandeling naar argumentatieve discussie

Omdat de natuurbeelden elk op een coherente manier een specifieke invulling
geven aan de verschillende waardeschalen waarmee we het begrip natuur kunnen
benaderen, vormen ze voor Keulartz drie volwaardige alternatieven. Bovendien zijn
ze voor Keulartz alle drie een valabel antwoord op drie verschillende menselijke
noden. Het functionele landschap ontstaat uit de nood aan veiligheid en zekerheid, de
arcadische natuur is gericht op de nood aan vertrouwdheid en het wildernislandschap
komt tegemoet aan de nood aan alteriteit en mysterie. Juist omdat de verschillende
natuurbeelden uit diepgewortelde menselijke noden voortkomen, hebben ze volgens
Keulartz alle drie een onbetwistbaar

bestaansrecht. En hier loopt het vaak
fout: omdat het in discussies gaat om
fundamentele waardeconflicten, bestaat
bij de discussiepartners de neiging om het
bestaansrecht van de andere posities te
ontkennen of als irrationeel te bestempelen,

De verschillende natuurbeelden kunnen best vergeleken
worden met verschillende visies op het goede leven. Een
compromis, laat staan een consensus, is bij dergelijke
diepgewortelde waardeconflicten onmogelijk; een beleid
van coéxistentie van de verschillende overtuigingen wel.

zoals duidelijk wordt wanneer Salva
Silvae Natuurpunt beschuldigt van natuurvandalisme. De activiteiten van een vandaal
moeten natuurlijk gewoon gestopt worden, zijn irrationeel en hebben geen plaats in
de maatschappij.

Keulartz wijst erop dat dit een min of meer logisch gevolg is van de onherleidbare
pluraliteit aan waardegeladen natuurbeelden. De onherleidbare pluraliteit van de
natuurbeelden maakt een rationele consensus tussen de verschillende discussianten
onmogelijk. De discussanten kunnen zich immers nooit volledig losmaken van
de waardegeladen context van het natuurbeeld vanwaaruit ze deelnemen aan de
discussie, zonder tegelijk ook die waarden zelf volledig los te laten*. De verschillende
natuurbeelden kunnen in die zin volgens Keulartz best vergeleken worden met
verschillende visies op het goede leven. Een compromis, laat staan een consensus, is
bij dergelijke diepgewortelde waardeconflicten onmogelijk.

In de plaats van aan te sturen op een compromis, moet men in dergelijke conflicten
dan ook in de eerste plaats aansturen op een beleid van coéxistentie van de verschillende
overtuigingen. Keulartz wijst erop dat het ideaal van een dergelijk gelijk samenleven een
aantal voorwaarden stelt aan de attitudes van de verschillende discussianten. Eerst en
vooral moeten ze aanvaarden dat ze allemaal strijden in dezelfde discussiearena. Dat
betekent dat ze de positie van de tegenpartij niet bij voorbaat als onredelijk mogen
bestempelen. Het erkennen van de redelijkheid van de positie van de tegenpartij
impliceert een meer reflexieve houding tegenover de eigen positie, die de naiviteit van
de eigen dogmatische overtuigingen doorbreekt. Hierdoor ontstaat een gevoeligheid
voor de feilbaarheid van de eigen natuurconceptie en dus de mogelijkheid voor het
aanvaarden van een redelijke discensus™. De erkenning van de feilbaarheid van de eigen
natuurconceptie moet immers niet leiden tot het verlaten van die conceptie, maar

NATUURBELEID

53




diF13g4dNNLVYN

eerder het erkennen van bepaalde blinde vlekken in de eigen conceptie, die misschien
aan het licht gebracht worden door de andere concepties.

Een dergelijke attitude van de verschillende gesprekspartners zal de
vooronderstellingen van de eigen natuurconceptie in beweging zetten. Volgens
Keulartz is het juist de mogelijkheid van zelftransformatie die de verschillende
natuurbeelden duurzaam maakt: juist door de mogelijkheid om vanuit een specifieke
natuurconceptie op nieuwe contexten te reageren, waarbij alternatieven geformuleerd
en externe impulsen geincorporeerd worden, slaagt een particuliere natuurconceptie
erin zich te vernieuwen in tijd en ruimte zonder volledig aan zichzelf te verzaken*.
Een natuurconceptie, net zoals een visie op het goede leven, floreert volgens Keulartz
immers niet door uitsluiting, maar juist door uitwisseling. Het komt er voor Keulartz
dan ook op aan dat de verschillende discussanten bereidheid tonen om serieuze
antwoorden te formuleren op eventuele tegenargumenten. Keulartz hoopt zo tot een
meer interactieve diversiteit te komen in de plaats van een stellingenoorlog waarbij er
teruggeplooid wordt op de eigen posities. Alleen zo ontstaat er een mogelijkheid voor
nieuwe, creatieve oplossingen en verrassende, nieuwe combinaties.

Natuurlijk vooronderstelt de mogelijkheid van een dergelijke interactieve pluraliteit
een specifiek institutioneel kader. Hier is volgens

Een natuurconceptie, net zoals een visie op het Keulartz een rol weggelegd voor de overheid.

goede leven, floreert volgens Keulartzimmers niet In de plaats van bij dergelijke conflicten op zoek

e .. o te gaan naar een “oplossing” in de vorm van een
door uitsluiting, maar juist door uitwisseling. werkbaar compromis, moet de overheid het debat

zelf institutionaliseren”. Dit zou ook betekenen
dat het publieke debat minder via de middenveldorganisaties zou lopen, en de burger
meer direct betrokken wordt bij de discussie en visievorming. De nadruk zou daarbij
minder moeten liggen op het maken van besluiten op basis van compromissen, en
meer op meningsvorming en het accepteren van meningsverschillen. Er is dus volgens
Keulartz nood aan een kader waarbinnen het publiek debat min of meer permanent
gevoerd kan worden, eerder dan meer onderhandelingen tussen de belangengroepen
op de verschillende kabinetten.

Conclusie

Wanneer we terugkeren naar de VIlaamse natuurbehoudscontext, moeten we
vaststellen dat Keulartz erin slaagt om een erg treffende analyse te maken van de
huidige staat van het natuurbehoudsdebat. We zien inderdaad hoe het Vlaamse
natuurbehoud sinds jaren vastzit in een loopgravenoorlog, en dat elk min of meer
groot natuurbehoudsproject met tegenwerpingen te maken krijgt die steeds volgens
hetzelfde stramien lijken te lopen. Volgens Keulartz” analyse is dit stramien hetgeen
te verwachten valt van een neocorporatistisch gekleurd beleid dat zich voornamelijk
concentreert op de belangenbehartiging via strategische onderhandelingen tussen
middenveldorganisaties. Een oplossing zou zijn om te komen tot een breder en meer
open, permanent publiek debat over de toekomstige inrichting en uitzicht van onze
natuur.

Averbode kan hier weer dienen als een typisch voorbeeld van hoe het
natuurbehoudsdebat, ondanks de goede wil van de partijen, in de gekende polemieken
verzandt. Na de initiéle protesten van buurtbewoners haalde Natuurpunt aan dat zij
toch hun best gedaan hadden om de bevolking te informeren over de redenen van
de herinrichtingswerken. Men was dan ook verbaasd over het protest. Het protest

Oikos 49, 2/2009



kan volgens Keulartz’ analyse echter geduid worden als een min of meer logisch
gevolg van de manier waarop de plannen voor de herinrichting tot stand kwamen.
Natuurpunt is immers aangesproken als belangenbehartiger van de natuur en voelt
zich ook gelegitimeerd in dat mandaat. Wanneer zij de bevolking informeren over hun
project, vooronderstellen zij dat zij staan voor wat er qua natuur met het gebied kan en
zal gebeuren. De visies van anderen op het gebied kunnen daarbij in rekening gebracht
worden, maar worden niet serieus genomen qua evenwaardige, alternatieve visies op de
natuur. De particuliere waardegeladenheid van de eigen conceptie wordt niet in vraag
gesteld en reflexief onderzocht. Wanneer er dus aan de verzuchtingen van anderen
gehoor wordt gegeven, worden deze altijd gezien

als toegevingen op de natuurfunctie die ofwel Eerder dan meer onderhandelingen tussen belan-
gecompenseerd moeten worden, ofwel restloos gengroepen op de verschillende kabinetten, is er
nood aan een kader waarbinnen burgers meer di-
rect betrokken worden: een publiek debat dat min
voort uit het gevoel niet serieus genomen te Of meerpermanent gevoerd kan worden.

inpasbaar zijn in de eigen conceptie; voorzover
ze niet al als een volledig uit te sluiten bedreiging
moeten gezien worden. Het protest komt dus

worden in de eigen conceptie van de natuur en
uit het schijnbare gebrek om een zekere erkenning te krijgen voor deze visie in de
publieke ruimte.

Een dergelijk protest zou misschien vermeden kunnen worden wanneer Natuurpunt
niet op voorhand zou gezien worden als de belangenbehartiger van de natuur; wanneer
Natuurpunt van meet af aan zou deelnemen aan een brede publieke discussie over de
toekomstige inrichting van het gebied, vanuit het besef dat het zelf een steeds partieel
blinde, particuliere en sterk waardegeladen conceptie heeft op de natuur. Men zou zo
ook tot een groter draagvlak kunnen komen voor lokale herinrichtingswerken, juist
omdat de verschillende visies zo meer kans maken om in de publieke sfeer gehoord en
erkend te worden; en niet in het minst omdat een dergelijke discussie inderdaad meer
kans biedt op creatieve combinaties tussen verschillende visies, in de plaats van een
vijandige boedelscheiding.

Dit alles geldt echter ook voor de andere partijen in de discussie. In het bijzonder
moet daarbij gewezen worden op Keulartz’ eis dat alle participanten de redelijkheid
van de tegenstander erkennen, en de ander serieus nemen in zijn waarden en visies. In
dit opzicht hebben De Bosvrienden nog veel werk aan de winkel. Waar de boodschap
van Salva Silvae een duidelijke oproep tot debat bevat, lijkt De Bosvrienden eerder
uit op het belachelijk maken van de tegenpartij. Wanneer men in publicaties om de
haverklap met woorden als pipo’s, maften, maloten en groene Khmer’s naar de tegenpartij
verwijst, lijkt men niet echt bereid om een beschaafde strijd om de natuur aan te gaan.

Men kan echter ook een aantal kritische bedenkingen plaatsen bij Keulartz” analyse.
Op het politiek vlak kan men zich afvragen of Keulartz’ oproep tot een verdere
democratisering van het debat niet zal leiden tot een administratieve melt-down.
Dreigt een proces van volksconsulaties niet te verzanden in eindeloze vergaderingen en
consultatierondes die een effectieve besluitvorming verder onmogelijk zullen maken?
Is het bovendien niet illusoir te denken dat er een proces van meningsvorming kan
bestaan dat volledig onbeinvloed is door de onderhandelingsmacht van de betrokken
partijen? En indien dat zo is, is het dan niet belangrijker die (vaak impliciete)
machtsaanspraken zichtbaar te maken in het publieke debat*?

Bovendien mag men de radicaliteit van Keulartz’ oproep tot gematigdheid niet
onderschatten. Keulartz’” analyse dreigt immers de milieufilosofie te marginaliseren.
De milieufilosoof kan volgens Keulartz immers geen rol meer spelen bij de zoektocht

NATUURBELEID

55




diF13g4dNNLVYN

56

naar een normatief natuurconcept. Hij kan alleen als een scheidsrechter langs de kant
blijven staan om de veelheid aan natuurconcepten te analyseren en om te waken over
het feit dat niemand zich op een ongeoorloofde manier beroept op een dik, exclusief,
normatief natuurconcept. Hoe kan men zich bovendien zonder ironie engageren
voor een dik natuurconcept waarvan men tegelijk moet erkennen dat het gedeeltelijk
blind is? Het lijkt erop dat concepten als echtheid en authenticiteit een blijvende rol
spelen in onze intuities en discussies rond de natuur, terwijl er juist voor die concepten
maar weinig plaats is in Keulartz’ analyse. Men kan zich daarbij afvragen of het niet
eerder de taak is van de kritische milieufilosoof om te blijven zoeken naar een rijk
normatief natuurconcept. Het inzicht in het problematische statuut van een dergelijk
rijk natuurconcept heeft die zoektocht volgens ons geenszins overbodig gemaakt,
maar juist des te meer uitdagend en noodzakelijk.

BIO

Glenn Deliege is als Aspirant van het FWO verbonden aan het Hoger Instituut voor Wijsbegeerte
in Leuven. Zijn onderzoek gaat vooral uit naar een filosofische interpretatie van verschillende
natuurbehoudspraktijken.

Oikos 49, 2/2009



Noten

i Schroevers, P. (1999). Menselijk bemiddelde natuur, In: Kolen, J., Lemaire, T., (red.) Landschap in
Meervoud: perspectieven op het Nederlandse landschap in de 20ste/21ste eeuw, Utrecht: Jan van
Arkel, p.141-160

ii Zie, o.a. Keulartz, J. (2000). Naar een ‘beschaafde’ strijd om de natuur, In: Keulartz, J., (red.) Rustig,
ruig en rationeel: filosofische debatten over de verhouding cultuur-natuur, Baarn: Kasteel Groeneveld,
p- 75-93

iii Keulartz, J., van der Windt, H., Swart, J. (2004). Concepts of Nature as Communicative Devices.
The Case of Dutch Nature Conservation, In: Environmental Values 13 (2004): 81-99 Keulartz (2000),
p.8le.wv.

iv Voor de herinrichtingsplannen, zie www.averbodebosenheide.be

v Voor de argumenten van Salva Silvae en De Bosvrienden, zie respectievelijk www.uvb.be/index.
php?option=com_content&task=view&id=5&Itemid=32 en www.boomracisme.dialectiek.net

vi Zie e-mail van Willy Ibens opgenomen op de website www.boomracisme.dialectiek.net van

De Bosvrienden

vii Een uitzondering hierop vormt het werk van Dirk Bogaert
viii Zie hun site www.uvb.be

ix Keulartz, (2000), p.86 e.v.

x Keulartz et.al. (2004), 89 e.v.

xi Ibid., p.94-95

xii Keulartz, (2000), p.87

xiii Ibid., p.87-88

xiv Ibid., 92

xv We danken Jef Peeters voor dit kritisch commentaar

xvi Vergelijk de kritiek van Martin Drenthen op Keulartz in Het zwijgen van de natuur. In: Filosofie
en Praktijk, 17 (1996) 4, p. 187-199

NATUURBELEID

57



