
46

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

Keulartz in (k)A(da)verbode 

Een beperkte gevalstudie over natuur-

beelden en natuurbeleid
Glenn Deliège

De strĳd om het behoud van de natuur is niet alleen een strĳd tussen de natuur en andere 

functies in het landschap. Het is ook een interne strĳd binnen het natuurbehoud zelf, waarin 

een veelheid aan opva�ingen bestaat over hoe onze natuur er in de toekomst uit zou moeten 

zien. Dergelĳke deba�en leiden niet zelden tot verbi�erde conflicten tussen verschillende 

betrokken partĳen. Aan de hand van het werk van de Wageningse filosoof Jozef Keulartz willen 

we een analyse bieden van die interne natuurbehoudsstrĳd. Om het treffende van Keulartz’ 

analyse aan te tonen, maken we gebruik van een beperkte casestudy rond de herinrichting van 

de Averbodebosssen. 

1. Natuur in Vlaanderen?

Het natuurbehoud in Vlaanderen, en bĳ uitbreiding in het grootste gedeelte van de 

Europese unie, wordt geconfronteerd met een specifiek probleem: van wildernis, in 

de zin van door de mens ongerepte natuur, is er geen sprake meer. Elke vierkante 

centimeter van ons Vlaamse land is in het verleden wel eens voor kortere of langere 

tĳd, op een meer of minder intensieve manier, bewerkt en aangeroerd door de mens. 

Binnen onze natuurgebieden spreken we dan ook niet van wildernis, maar van 

wat men in navolging van Victor Westhoff enigszins ongelukkig halfnatuur is gaan 

noemen: een natuur die mede bepaald is door menselĳke bemiddelingi. 

Onze landschappen, biotopen en de ermee samenhangende biodiversiteit kwamen 

voor het grootste deel tot stand door de inwerking van traditionele landbouwpraktĳken 

op de oorspronkelĳke natuur. Vroeger was onze halfnatuur dus heel gewoon: het was 

een onbedoeld neveneffect van bepaalde landbouwpraktĳken. Al onze beschermde 

natuurgebieden en landschappen, zoals heides, blauwgraslandjes, meersen, 

houtkanten, holle wegen, enzovoort kunnen alleen maar voortbestaan zolang die 

traditionele landbouwpraktĳken hun invloed op het landschap laten gelden. 

De traditionele landbouw is echter aan een ĳltempo aan het verdwĳnen. Vele 

praktĳken die het oude boerenlandschap in stand hielden en die vroeger vanzelfsprekend 

waren, zoals het kno�en van wilgen of het plaggen van heide, zĳn stopgezet. Daarmee 

dreigt ook het traditionele boerenlandschap met haar natuurwaarden te verdwĳnen. 

Het natuurbehoud in Vlaanderen en in grote delen van Europa, is een reactie op het 

verlies van die traditionele landschappen en hun natuurwaarden. Maar wanneer 

NATUURBELEID



47

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

dergelĳke landschappen beschermd worden of delen ervan in reservaatgebied komen 

te liggen, rĳst meteen de vraag wat we nu precies willen aanvangen met die reservaten 

en beschermde zones. Immers, juist omdat de natuur die we binnen die beschermde 

gebieden vinden geen wildernisnatuur meer is, maar tot stand kwam door menselĳke 

bemiddeling, is het natuurbehoud in Vlaanderen geen kwestie van gewoon een 

reservaat a!akenen en dan de natuur haar gang laten gaan. Indien we dat wel zouden 

doen, dreigen we immers veel van de flora, fauna en landschapsstructuren te verliezen 

waarvoor we het gebied juist wilden beschermen. De menselĳke bemiddeling van onze 

natuur zal dus voortgezet moeten worden, willen we onze natuurwaarden behouden. 

Maar hoe vangen we dat aan? 

2. Drie verschillende opties

Natuurbehoud is door de boven geschetste problematiek niet alleen een strĳd om 

meer ruimte voor natuur. Het is ook een strĳd binnen het natuurbehoud zelf: wat 

voor soort natuur willen we eigenlĳk in onze natuurgebieden? Jozef Keulartz (et al.) 

wĳzen erop dat er grosso modo drie natuurbeelden naar voren geschoven worden 

als ideaaltypen voor de toekomstige inrichting van onze natuurgebiedenii: deze zĳn 

respectievelĳk de arcadische natuur, waar het oude boerenlandschap voorop staat, 

de nieuwe wildernisnatuur, die terug wil naar de periode van voor de landbouw, en 

als laatste de functionele natuur, die het natuurbehoud wil koppelen aan moderne 

vormen van landgebruik.

De arcadische visie op het natuurbehoud is ongetwĳfeld de meest traditionele. 

Ze is erop gericht om de kenmerkende structuren en patronen van het traditionele 

boerenlandschap te behouden. Typische natuurbehoudspraktĳken in deze context 

zĳn het aanplanten en onderhouden van hagen en knotbomen, het aanleggen van 

veedrinkpoelen, jaarlĳks maaien van hooilandjes, plaggen, begrazen en ontbossen 

van (voormalige) heidevelden, restaureren van bevloeiingsystemen en ga zo maar 

door. Het doel hierbĳ is om het landschap zoals zich dat voor de urbanisatie en 

industrialisatiegolven van het tweede deel van de negentiende en de twintigste eeuw 

voordeed, zo gaaf mogelĳk te behouden. Een archetypisch voorbeeld van dit soort van 

natuurbehoud is bĳvoorbeeld de Kalmthoutse heide, maar het leeuwendeel van de 

natuurgebieden in Vlaanderen wordt op deze manier beheerd. 

Men kan er ook voor kiezen om terug te gaan naar een natuur zoals die er moet 

uitgezien hebben voor de mens zĳn stempel op het landschap begon te drukken. Dat 

betekent echter niet dat de we natuurgebieden zomaar teruggegeven aan de natuur. 

De oude, menselĳke beïnvloeding van de natuur hee# er immers voor gezorgd dat 

bepaalde natuurlĳke processen, die broodnodig zĳn voor het overleven van diverse 

soorten, afgeblokt of omgebogen werden. Alvorens een stuk land dus terug aan de 

wilde natuur gegeven kan worden, moet het eerst zorgvuldig ontwikkeld worden. 

Met dat ontwikkelen bedoelt men dat bepaalde natuurlĳke processen via technische 

ingrepen moeten hersteld worden. Denk daarbĳ bĳvoorbeeld aan het doorsteken van 

dĳken en het aanleggen van nevengeulen, zodat een rivier terug vrĳ kan overstromen. 

Het idee is dat na enkele laatste ingrepen de mens zich zo veel mogelĳk terugtrekt uit 

deze nieuwe wildernisgebieden. Deze optie wordt in Vlaanderen niet vaak gekozen, 

maar is in Nederland veel populairder. Bekende gebieden zĳn ongetwĳfeld de 

Oostvaardersplassen in Flevoland en de Millingerwaard nabĳ Nĳmegen. In Vlaanderen 

zĳn het Grensmaasproject en in de toekomst de compensatiemaatregelen in verband 

met de uitdieping van de Schelde wellicht niet geheel onbekend. 



48

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

Een derde optie is die van de functionele natuur. Deze visie op natuurbehoud 

ontkent dat aparte natuurgebieden nodig zouden zĳn. De natuur hee# zich in Europa 

altĳd in de marge van het menselĳke gebruik ontwikkeld, dus waarom zou dat in de 

toekomst anders zĳn? Bĳ deze vorm van natuurbehoud zoekt men naar manieren om 

natuurbehoud mee te koppelen aan hedendaagse gebruiksvormen van het landschap, 

om zo tot een multifunctioneel landschap te komen. Denk hierbĳ aan het ecologische 

bermbeheer op de ring rond Antwerpen of Brussel, maar bĳvoorbeeld ook aan de 

belangrĳke functie die open drinkwaterreservoirs kunnen hebben voor pleisterende 

trekvogels, de pogingen om binnen een intensieve landbouw toch plaats te laten voor 

bĳvoorbeeld vriezeganzen of het harmonisch parkbeheer van parken en speelbossen.

3. Wanneer welke natuur? 

Nu, een pragmatische geest zal geen graten zien in het feit dat er verschillende 

opties zĳn om onze natuur te behouden. Een ruimtelĳke spreiding lĳkt zich op te 

dringen: we behouden oude boerennatuur waar de oude landschappelĳke patronen 

vrĳ gaaf zĳn overgeleverd; we ontwikkelen nieuwe wildernissen op plaatsen waar 

die oude boerennatuur voor een groot stuk verdwenen is; en we houden functionele 

natuur voor in de marges van onze hedendaagse geürbaniseerde landschappen. 

Case closed. Jammer genoeg zien we echter vaak dat juist deze drie verschillende 

natuurbehoudsstrategieën in conflict met elkaar komen vanaf het moment dat er een 

beslissing moet genomen worden over de inrichting van een bepaald gebied. Een 

aanhanger van de wildernisnatuur zal de oude boerennatuur bĳvoorbeeld maar niets 

vinden: het is voor hem een te gedomesticeerde optie; hĳ wil het liever wild. 

Keulartz wĳst erop dat dergelĳke conflicten vaak met een zekere venĳnigheid 

worden uitgevochteniii. De aanhangers van de oude boerennatuur beschuldigen de 

aanhangers van de functionele natuur vaak van louter instrumenteel denken, terwĳl 

ze de aanhangers van de nieuwe wildernisnatuur verslĳten voor cultuurbarbaren. 

De aanhangers van de wildernisnatuur en de functionele natuur beschuldigen de 

voorstanders van het oude boerenlandschap dan van het feit dat ze het landschap in 

een soort Bokrĳk willen veranderen, terwĳl de voorstanders van de functionele natuur 

de wensen van de wildernisadepten zien als een vorm van gevaarlĳk ecologisch 

escapisme. De venĳnigheid die vaak met dergelĳke deba�en gepaard gaat, wĳst erop 

dat de deba�en over de toekomst van onze natuurgebieden een grotere inzet hebben 

dan een pragmatische discussie over gewenst ruimtegebruik. Wat op het spel staat, is 

een discussie over de betekenis van het begrip natuur en dat begrip verwĳst naar meer 

dan de invulling van een landschap.

 

4. K)A(da)verbode

Een actueel voorbeeld van een dergelĳk conflict vinden we bĳ de vooropgestelde 

herinrichting van de Averbodebossen, die momenteel uitgevoerd wordt door het 

Agentschap voor Natuur en Bos (ANB) en Natuurpunt. De Averbodebossen bestaan, 

zoals de naam zelf al suggereert, voornamelĳk uit bos, vaak monotone dennenaanplant 

en aanplant van Amerikaanse eik. Voor het gebied op grote schaal bebost werd, was 

het echter voor het grootste deel een nat heidegebied met talrĳke vennen. Het gebied 

zelf werd sterk ontwaterd om de commerciële bosbouw mogelĳk te maken. Voor 

de herinrichting van het gebied kozen Natuurpunt en het ANB ervoor om de oude 



49

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

heidegebieden en de vennen deels te herstelleniv. Hiervoor moet de begreppeling 

verwĳderd worden en een deel van de bossen terug omgezet worden in heide. Ook 

de bossen met voor het grootste deel exoten en dennen worden omgevormd tot meer 

gevarieerde bossen met inlandse loo$outsoorten.

Het oogpunt van deze grote omvorming is een meer gevarieerde en rĳkere natuur 

te creëren. Door het heraanleggen van de vennen en heidevlakten wil men in de eerste 

plaats natuurlĳk de typische heidesoorten aantrekken, die zwaar te lĳden hebben gehad 

onder de massale ontginning van de heide in de laatste honderdvĳ#ig jaar. De donkere 

en eenvormige dennenbossen zullen door kappingen lichter, meer gestructureerd en 

meer divers worden, waardoor er meer kansen geboden worden aan typische bosflora 

uit de kruid- en struiklaag, alsook aan meer diersoorten en inlandse loo!omen. Het 

lĳkt bĳ dit alles duidelĳk dat men bĳ de herinrichting van het gebied een arcadische 

natuurvorm vooropstelt: het plan is duidelĳk geïnspireerd door het landschap zoals 

dat er voor de industriële revolutie moet hebben uitgezien. Het gebruik van historische 

kaarten als richtlĳn bĳ de herinrichtingswerken is hiervan een duidelĳke indicatie. Het 

is ook een landschap dat, en dan vooral de heide en vennen, voortdurend aandacht en 

sturing nodig hee# van mensen om zĳn uitzicht en structuur te bewaren.

De soms grootschalige herinrichtingswerken, en de bomenkap in het bĳzonder, 

hee# recentelĳk het ANB en Natuurpunt echter veel kritiek opgeleverd. Deze kritiek 

kwam voornamelĳk uit de hoek van een aantal bezorgde buurtbewoners, die zich 

verenigden in de actiegroep met de naam de De Bosvrienden en, meer in het algemeen, 

van een groepering die zich Salva Silvae noemt. Hoewel we voor redenen waar we 

later nog op terug zullen komen een duidelĳk onderscheid moeten maken tussen 

beide groeperingen, zĳn de voornaamste argumenten die zĳ lĳken aan te halen tegen 

de herinrichtingswerken, op te delen in drie groepenv. In de eerste plaats worden er 

vragen gesteld rond het duurzaam bosbeheer met daaraan gekoppeld de nood aan 

bos als buffer tegen de klimaatsveranderingen. Een tweede groep vragen concentreert 

zich rond de toekomstige mogelĳkheid tot medegebruik van het gebied. Ten derde 

stelt men vragen bĳ de zinvolheid van een terugkeer naar een bepaalde, blĳkbaar erg 

arbitrair gekozen, historische toestand. 

Salva Silvae hekelt vooral het feit dat de het ANB en Natuurpunt blĳkbaar geen 

oog hebben voor een duurzaam bosbeheer. Onze economie slorpt immers nog steeds 

hout op dat vandaag vooral uit de tropen en Canada komt. In die landen neemt 

men het niet altĳd even nauw met het duurzaam bosbeheer en worden aanzienlĳke 

oppervlakten oerwoud kaalgekapt om aan onze honger naar hout te voldoen. Langs 

de andere kant lĳkt hier in Vlaanderen bos steeds vaker te moeten wĳken voor andere 

vormen van natuur, zoals in Averbode, waar dennenbomen moeten wĳken voor heide. 

Dergelĳke heidegebieden zullen in de toekomst natuurlĳk maar weinig houtopbrengst 

leveren. Salva Silvae vraagt zich daarom af of de plannen van het ANB en Natuurpunt 

niet neerkomen op een soort van eigen-natuur-eerst” mentaliteit: langs de ene kant 

wil men hier wel een rĳke en biodiverse natuur hebben, maar langs de andere kant 

worden rĳke en biodiverse natuur in andere delen van de wereld voor onze honger 

naar hout vernietigd. Zou het daarom niet beter zĳn om voor natuurtypes te gaan 

die een maximale houtopbrengst leveren en, in de marge daarvan, ook een bĳdrage 

leveren aan de biodiversiteit? Bovendien, gegeven het feit dat een bos fungeert als 

een (tĳdelĳke) sink voor CO
2
, is het dan wel verstandig om het bos te vervangen door 

een heidelandschap, dat veel minder in staat is om CO
2
 uit de lucht te filteren en op 

te slaan?

De actiegroep De Bosvrienden wĳst ook op deze problemen maar lĳkt vooral het 

recreatief medegebruik op de voorgrond te stellen: het afschaffen van de jacht en de 



50

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

visvangst in de projectgebieden, het ontoegankelĳk maken van paden voor ruiters, 

mountainbikes en fietsers, het kappen van de als aangenaam wandelgebied ervaren 

dennenbossen, het instellen van speciale beschermingszones waaruit (zelfs zachte) 

recreanten geweerd worden, het verwĳderen van de Amerikaanse eiken die zo 

mooi verkleuren in de herfst… Waar de Averbodebossen vroeger plaats boden aan 

verschillende recreatievormen, blĳken de mogelĳkheden in de toekomst fel beperkt 

te worden. 

Beide actiegroepen stellen zich bovendien vragen bĳ de wens om naar een 

welbepaald historisch landschapsbeeld te willen terugkeren. Salva Silvae benadrukt 

daarbĳ vooral de willekeur van de gekozen datum: het mag dan al zo zĳn dat er 

vroeger meer heide was, maar voor die heide er was, was er een bos en als men maar 

ver genoeg teruggaat, komt men op het punt waarop Averbode achtereenvolgens 

een poolwoestĳn en een zeebodem was. Wat is er speciaal normatief aan de gekozen 

periode? De Bosvrienden vindt de terugkeer naar het verleden een onwĳze poging om 

een continu evoluerend landschap te bevriezen in de tĳd en vindt de pogingen van het 

ANB en Natuurpunt niet meer dan een verbokrĳking van het gebied.

Men herkent in het discours van de beide actiegroepen tegen de herinrichting van de 

voormalige domeinen van de Merode de functionele visie op natuur. Onze Vlaamse 

natuur is een natuur die zich altĳd hee# ontwikkeld in samenspel met menselĳk 

gebruik. Dat was zo voor de heide die vroeger ooit rond Averbode lag en dat zal in 

de toekomst ook zo zĳn wanneer het gebied gebruikt wordt voor de bosbouw en 

recreatie. Zĳ die het gebied terug willen brengen naar een of andere historische staat, 

verkiezen de romantische en escapistische leugen van Bokrĳk boven de realiteit van 

het hedendaagse bestaan.

Het lĳkt duidelĳk dat hier een strĳd gaande is tussen twee grondig verschillende 

visies op natuur. Het gaat hierbĳ om een strĳd binnen het natuurbehoud zelf: geen 

van de actiegroepen verzet zich tegen het idee dat de Averbodebossen in de toekomst 

wel degelĳk een natuurfunctie moeten blĳven behouden. De vraag is echter hoe 

men het begrip natuur zelf moet invullen. Daarbĳ zĳn de wederzĳdse verwĳten 

niet van de lucht. Zo wordt Natuurpunt en het ANB onder andere boomracisme en 

natuurvandalisme aangewreven, terwĳl Natuurpunt tegenstanders verwĳt dwaze 

slogantaal te hanterenvi. 

Voorbeelden van dergelĳke conflicten zĳn legio binnen het Vlaamse natuurbehoud. 

Men denkt maar aan de problemen rond de herinrichting in de Uitkerkse polder of de 

compensatiemaatregelen in de Scheldepolders. Jammer genoeg krĳgen deze conflicten 

in Vlaanderen maar zelden de theoretische analyse die ze verdienen en blĳven ze 

steken op het niveau van de verschillende belangengroepen, met als resultaat eindeloze 

loopgravenoorlogen waarbĳ de posities op voorhand gekend zĳn en maar weinig 

veranderen gedurende de loop van de deba�envii. In Nederland werden dergelĳke 

conflicten wel van een poging tot theoretische duiding voorzien. Voornamelĳk de 

Wageningse milieufilosoof Jozef Keulartz waagde zich herhaaldelĳk aan pogingen om 

het debat los te trekken. Laten we dus aan de hand van Keulartz’ theorie met een 

hernieuwde bril naar dergelĳke natuurconflicten kĳken.

5. Strategische onderhandeling als enige mogelĳke oplossing?

Een klassieke manier om met dergelĳke conflicten om te gaan, is volgens Keulartz 

(et al.) de conflicten te reduceren tot belangenconflicten. Als we kĳken naar wie het 



51

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

meest actief is in het promoten van de visie van Salva Silvae en De Bosvrienden, 

dan zien we dat dit de Unie Vlaamse Bosbouw isviii. Natuurlĳk hee# deze unie als 

beroepsvereniging van Vlaamse bosbouwers een direct economisch belang bĳ het 

behoud van zo veel mogelĳk productiebossen. Langs de andere kant kan men ook 

stellen dat een vereniging als Natuurpunt een zeker economisch belang hee# bĳ het 

verwerven en beheren van zoveel mogelĳk natuurterreinen. Natuurpunt lee# immers 

voor een groot deel van subsidies, en deze subsidies krĳgen ze deels voor het beheren, 

herinrichten en openstellen van natuurgebieden. Hoe meer natuurgebieden, hoe meer 

geld, hoe meer macht voor Natuurpunt, lĳkt de redenering.

Wanneer men een dergelĳk conflict opvat als een belangenconflict, bestaat de 

neiging om de discussiërende partners te gaan benaderen als stakeholders. De discussie 

zal daardoor gericht worden op het bereiken van een werkbaar compromis tussen de 

verschillende belangen doormiddel van trade-offs. Volgens Keulartz bestaat daarbĳ 

het gevaar dat de discussie verzandt in pure strategische onderhandelingenix. De 

discussianten zullen immers geneigd zĳn zich op te stellen als harde onderhandelaars 

die het maximum willen behalen voor hun achterban. Om dat maximum te bereiken, 

worden dan vaak eerder machtsmiddelen dan argumenten ingezet. Daardoor ontstaat 

vaak een erg onbevredigende en bikkelharde discussie over de toekomstige bestemming 

van elke vierkante centimeter land. Het hele proces mondt dan in het beste geval uit in 

een voor beide partĳen slechts gedeeltelĳk bevredigende boedelscheiding, waarbĳ de 

groo�e van het deel dat iedere partĳ krĳgt a$ankelĳk is van de groo�e en het efficiënte 

gebruik van de ter beschikking staande machtsmiddelen. Het spreekt daarbĳ voor 

zich dat groepen die niet over voldoende machtsmiddelen beschikken, niet gehoord 

kunnen worden in een dergelĳke situatie. Zelfs wanneer er dus een win-win kan 

bereikt worden, dreigen die meningen en argumenten die onvoldoende ondersteund 

zĳn door machtsmiddelen, ongehoord te blĳven; wat natuurlĳk tot frustratie en zelfs 

het boyco�en of saboteren van de besloten plannen kan leiden. 

Een bĳkomend gevaar is volgens Keulartz dat een reductie van 

natuurbehoudsconflicten tot strategische onderhandeling het zel!eeld en de identiteit 

van de discussianten kan schaden. Zien we bĳvoorbeeld het verderze�en van een 

landbouwactiviteit in een bepaald gebied als een belang of als een waarde? Als we het 

zien als een belang, dan wordt het boeren louter gezien in functie van het inkomen 

dat gegenereerd wordt. In zo’n geval is het mogelĳk om te onderhandelen over een 

stopze�ing of verplaatsing van het boerenbedrĳf, mits financiële compensatie, om zo 

tot een werkbaar compromis te komen. Wanneer we het benaderen als een waarde 

laten we echter zien dat er meer op het spel staat dan een inkomen alleen; we erkennen 

dan immers dat het bĳ het boeren ook gaat om een specifieke levensvorm. In zo’n 

geval kan men niet louter onderhandelen over compensaties en concessies zonder ook 

een deel van de eigen identiteit op te geven. Gebeurt dit wel, dan zal het gevoel van 

gebrek aan erkenning voor de specifieke identiteit niet zelden leiden tot verbi�erde 

gesprekspartners.

Bovendien wĳst Keulartz erop dat het reduceren van dergelĳke discussies tot 

belangenconflicten kan leiden tot ondemocratische machtsvorming. De groepen 

die zich opwerpen als vertegenwoordigers van een bepaald belang, missen volgens 

Keulartz vaak de formele procedures die de representativiteit en het democratisch 

karakter van hun standpuntbepaling garanderen. Wie kan garanderen dat de mening 

van de vertegenwoordigers van Natuurpunt ook effectief gedeeld worden door al de 

leden waarop ze zich beroepen in een strategische discussie, en vice versa voor de 

boerenverenigingen en lokale drukkingsgroepen? Welke procedures garanderen dat 

zĳ effectief kunnen optreden als spreekbuis van (het deel van) de mensen waarop zĳ 



52

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

zich beroepen om hun macht uit te oefenen? 

6. Natuurbeelden als dragers van waarden

Indien men dergelĳke problemen wil vermĳden, moet men volgens Keulartz eerst 

en vooral komen tot de erkenning van de waardengeladenheid van de verschillende 

positiesx. Dit begint bĳ het blootleggen van de axiologische structuur onder de 

verschillende natuurbeelden die besproken werden. Het gaat bĳ die natuurbeelden 

volgens Keulartz niet om vrĳblĳvende ideeën voor de toekomstige herinrichting 

van onze natuurgebieden. Elk natuurbeeld hee# immers een min of meer coherente 

axiologische infrastructuur die onze waarneming van de natuur op drie fundamentele 

manieren stuurt en structureert. Elk natuurbeeld gee# aan hoe we de natuur op drie 

fundamentele waardeschalen benaderen: ze hebben steeds een cognitieve, normatieve 

en expressieve component. 

Op cognitief vlak gee# een natuurbeeld bĳvoorbeeld aan welke entiteiten we 

tot de natuur rekenen en welke causale relaties we tussen die entiteiten accepteren. 

De aanhangers van de arcadische natuur leggen daarbĳ de meeste nadruk op die 

landschappen die het resultaat zĳn van de wisselwerking tussen de wilde natuur en 

pre-industriële, agrarische praktĳken. Bĳ de wildernisadepten staan de niet door de 

mens verstoorde ecologische en fysische processen op de voorgrond. Overstromingen, 

sedimentatie en predatie zĳn echtere natuur dan hagen en knotbomen. De 

functionalisten zien dan weer primair de productieve krachten van de natuur: jonge, 

gezonde, gelĳkjarige en rechte stammen in een bos zĳn duidelĳk meer natuur dan een 

ongelĳkjarig bos met veel dood hout erin.

Het natuurbeeld reguleert ook onze normatieve houding ten opzichte van de natuur. 

Welke morele status kennen we toe aan mensen, dieren en planten, en hoe koppelen 

we dat aan onze interactie met de natuur? De wildernisadepten zullen daarbĳ meer 

ecocentrisch georiënteerd zĳn, gecombineerd met een negatieve visie op de rol van de 

mens in de natuur. Keulartz noemt de Land Ethic van Aldo Leopold als een typevoorbeeld 

in deze context: “Iets is goed wanneer het over het algemeen de integriteit, stabiliteit en 

de schoonheid van de biotische gemeenschap behoudt”. Het functionalistische beeld 

is hieraan compleet tegengesteld. De functionalisten zĳn duidelĳk antropocentrisch 

gericht, en de gebruikte ethiek hee# utilitaristische trekken. De natuur wordt opgevat 

als een groot reservoir dat op een verstandige manier beheerd moet worden. Keulartz 

typeert tenslo�e de normatieve component van de arcadiërs als zwak antropocentrisch. 

De arcadiër geloo# in de mogelĳkheid van een gelukt samengaan van mens en natuur 

en benadrukt de zorg voor historisch gegroeide vormen van interactie tussen mens en 

natuur. 

De expressieve component van het natuurbeeld reguleert onze esthetische en 

emotionele verhouding ten opzichte van de natuur. De functionalisten blĳken daarbĳ 

een hoge appreciatie te tonen voor harde, geometrische structuren en een grote 

structuurvariatie in combinatie met hedendaags menselĳk gebruik, en hechten een 

hoge waarde aan het er goed verzorgd uitzien. De wildernisadepten hebben dan weer een 

duidelĳk objectivistische esthetica: wat mooi is “behoudt de integriteit van de biotische 

gemeenschap”. Hierdoor wordt er vooral nadruk gelegd op authentieke ecologische 

en geomorfologische processen in het landschap. De esthetische ervaring wordt 

daarbĳ niet geleid door de zintuigen, maar door het verstand: ecologisch inzicht in de 

natuur verhoogt onze esthetische appreciatie. Voor een wildernisadept kan een rood 

verkleurende Amerikaanse eik dus niet mooi zĳn; hĳ vormt immers een verstoring en 



53

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

bedreiging voor het authentieke ecosysteem. De arcadiër neemt een iets gematigdere 

positie in. Ook voor hem kan de kennis van de historische landschapsstructuren de 

emotionele geladenheid en esthetische appreciatie verhogen. In die zin hee# de arcadiër 

dus ook een objectivistische esthetiek. Maar daarnaast zal hĳ ook steeds benadrukken 

dat de esthetische appreciatie van landschappen uiteindelĳk een kwestie van smaak is, 

en dus subjectieve elementen inbouwen in zĳn esthetica. 

7. Van strategische onderhandeling naar argumentatieve discussie

Omdat de natuurbeelden elk op een coherente manier een specifieke invulling 

geven aan de verschillende waardeschalen waarmee we het begrip natuur kunnen 

benaderen, vormen ze voor Keulartz drie volwaardige alternatieven. Bovendien zĳn 

ze voor Keulartz alle drie een valabel antwoord op drie verschillende menselĳke 

noden. Het functionele landschap ontstaat uit de nood aan veiligheid en zekerheid, de 

arcadische natuur is gericht op de nood aan vertrouwdheid en het wildernislandschap 

komt tegemoet aan de nood aan alteriteit en mysterie. Juist omdat de verschillende 

natuurbeelden uit diepgewortelde menselĳke noden voortkomen, hebben ze volgens 

Keulartz alle drie een onbetwistbaar 

bestaansrecht. En hier loopt het vaak 

fout: omdat het in discussies gaat om 

fundamentele waardeconflicten, bestaat 

bĳ de discussiepartners de neiging om het 

bestaansrecht van de andere posities te 

ontkennen of als irrationeel te bestempelen, 

zoals duidelĳk wordt wanneer Salva 

Silvae Natuurpunt beschuldigt van natuurvandalisme. De activiteiten van een vandaal 

moeten natuurlĳk gewoon gestopt worden, zĳn irrationeel en hebben geen plaats in 

de maatschappĳ.

Keulartz wĳst erop dat dit een min of meer logisch gevolg is van de onherleidbare 

pluraliteit aan waardegeladen natuurbeelden. De onherleidbare pluraliteit van de 

natuurbeelden maakt een rationele consensus tussen de verschillende discussianten 

onmogelĳk. De discussanten kunnen zich immers nooit volledig losmaken van 

de waardegeladen context van het natuurbeeld vanwaaruit ze deelnemen aan de 

discussie, zonder tegelĳk ook die waarden zelf volledig los te latenxi. De verschillende 

natuurbeelden kunnen in die zin volgens Keulartz best vergeleken worden met 

verschillende visies op het goede leven. Een compromis, laat staan een consensus, is 

bĳ dergelĳke diepgewortelde waardeconflicten onmogelĳk. 

In de plaats van aan te sturen op een compromis, moet men in dergelĳke conflicten 

dan ook in de eerste plaats aansturen op een beleid van coëxistentie van de verschillende 

overtuigingen. Keulartz wĳst erop dat het ideaal van een dergelĳk gelĳk samenleven een 

aantal voorwaarden stelt aan de a�itudes van de verschillende discussianten. Eerst en 

vooral moeten ze aanvaarden dat ze allemaal strĳden in dezelfde discussiearena. Dat 

betekent dat ze de positie van de tegenpartĳ niet bĳ voorbaat als onredelĳk mogen 

bestempelen. Het erkennen van de redelĳkheid van de positie van de tegenpartĳ 

impliceert een meer reflexieve houding tegenover de eigen positie, die de naïviteit van 

de eigen dogmatische overtuigingen doorbreekt. Hierdoor ontstaat een gevoeligheid 

voor de feilbaarheid van de eigen natuurconceptie en dus de mogelĳkheid voor het 

aanvaarden van een redelĳke discensusxii. De erkenning van de feilbaarheid van de eigen 

natuurconceptie moet immers niet leiden tot het verlaten van die conceptie, maar 

De verschillende natuurbeelden kunnen best vergeleken 

worden met verschillende visies op het goede leven. Een 

compromis, laat staan een consensus, is bij dergelijke 

diepgewortelde waardecon!icten onmogelijk; een beleid 

van coëxistentie van de verschillende overtuigingen wel.



54

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

eerder het erkennen van bepaalde blinde vlekken in de eigen conceptie, die misschien 

aan het licht gebracht worden door de andere concepties. 

Een dergelĳke a�itude van de verschillende gesprekspartners zal de 

vooronderstellingen van de eigen natuurconceptie in beweging ze�en. Volgens 

Keulartz is het juist de mogelĳkheid van zel#ransformatie die de verschillende 

natuurbeelden duurzaam maakt: juist door de mogelĳkheid om vanuit een specifieke 

natuurconceptie op nieuwe contexten te reageren, waarbĳ alternatieven geformuleerd 

en externe impulsen geïncorporeerd worden, slaagt een particuliere natuurconceptie 

erin zich te vernieuwen in tĳd en ruimte zonder volledig aan zichzelf te verzakenxiii. 

Een natuurconceptie, net zoals een visie op het goede leven, floreert volgens Keulartz 

immers niet door uitsluiting, maar juist door uitwisseling. Het komt er voor Keulartz 

dan ook op aan dat de verschillende discussanten bereidheid tonen om serieuze 

antwoorden te formuleren op eventuele tegenargumenten. Keulartz hoopt zo tot een 

meer interactieve diversiteit te komen in de plaats van een stellingenoorlog waarbĳ er 

teruggeplooid wordt op de eigen posities. Alleen zo ontstaat er een mogelĳkheid voor 

nieuwe, creatieve oplossingen en verrassende, nieuwe combinaties. 

Natuurlĳk vooronderstelt de mogelĳkheid van een dergelĳke interactieve pluraliteit 

een specifiek institutioneel kader. Hier is volgens 

Keulartz een rol weggelegd voor de overheid. 

In de plaats van bĳ dergelĳke conflicten op zoek 

te gaan naar een “oplossing” in de vorm van een 

werkbaar compromis, moet de overheid het debat 

zelf institutionaliserenxiv. Dit zou ook betekenen 

dat het publieke debat minder via de middenveldorganisaties zou lopen, en de burger 

meer direct betrokken wordt bĳ de discussie en visievorming. De nadruk zou daarbĳ 

minder moeten liggen op het maken van besluiten op basis van compromissen, en 

meer op meningsvorming en het accepteren van meningsverschillen. Er is dus volgens 

Keulartz nood aan een kader waarbinnen het publiek debat min of meer permanent 

gevoerd kan worden, eerder dan meer onderhandelingen tussen de belangengroepen 

op de verschillende kabine�en. 

Conclusie

Wanneer we terugkeren naar de Vlaamse natuurbehoudscontext, moeten we 

vaststellen dat Keulartz erin slaagt om een erg treffende analyse te maken van de 

huidige staat van het natuurbehoudsdebat. We zien inderdaad hoe het Vlaamse 

natuurbehoud sinds jaren vastzit in een loopgravenoorlog, en dat elk min of meer 

groot natuurbehoudsproject met tegenwerpingen te maken krĳgt die steeds volgens 

hetzelfde stramien lĳken te lopen. Volgens Keulartz’ analyse is dit stramien hetgeen 

te verwachten valt van een neocorporatistisch gekleurd beleid dat zich voornamelĳk 

concentreert op de belangenbehartiging via strategische onderhandelingen tussen 

middenveldorganisaties. Een oplossing zou zĳn om te komen tot een breder en meer 

open, permanent publiek debat over de toekomstige inrichting en uitzicht van onze 

natuur.

Averbode kan hier weer dienen als een typisch voorbeeld van hoe het 

natuurbehoudsdebat, ondanks de goede wil van de partĳen, in de gekende polemieken 

verzandt. Na de initiële protesten van buurtbewoners haalde Natuurpunt aan dat zĳ 

toch hun best gedaan hadden om de bevolking te informeren over de redenen van 

de herinrichtingswerken. Men was dan ook verbaasd over het protest. Het protest 

Een natuurconceptie, net zoals een visie op het 

goede leven, !oreert volgens Keulartz immers niet 

door uitsluiting, maar juist door uitwisseling.



55

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

kan volgens Keulartz’ analyse echter geduid worden als een min of meer logisch 

gevolg van de manier waarop de plannen voor de herinrichting tot stand kwamen. 

Natuurpunt is immers aangesproken als belangenbehartiger van de natuur en voelt 

zich ook gelegitimeerd in dat mandaat. Wanneer zĳ de bevolking informeren over hun 

project, vooronderstellen zĳ dat zĳ staan voor wat er qua natuur met het gebied kan en 

zal gebeuren. De visies van anderen op het gebied kunnen daarbĳ in rekening gebracht 

worden, maar worden niet serieus genomen qua evenwaardige, alternatieve visies op de 

natuur. De particuliere waardegeladenheid van de eigen conceptie wordt niet in vraag 

gesteld en reflexief onderzocht. Wanneer er dus aan de verzuchtingen van anderen 

gehoor wordt gegeven, worden deze altĳd gezien 

als toegevingen op de natuurfunctie die ofwel 

gecompenseerd moeten worden, ofwel restloos 

inpasbaar zĳn in de eigen conceptie; voorzover 

ze niet al als een volledig uit te sluiten bedreiging 

moeten gezien worden. Het protest komt dus 

voort uit het gevoel niet serieus genomen te 

worden in de eigen conceptie van de natuur en 

uit het schĳnbare gebrek om een zekere erkenning te krĳgen voor deze visie in de 

publieke ruimte.

Een dergelĳk protest zou misschien vermeden kunnen worden wanneer Natuurpunt 

niet op voorhand zou gezien worden als de belangenbehartiger van de natuur; wanneer 

Natuurpunt van meet af aan zou deelnemen aan een brede publieke discussie over de 

toekomstige inrichting van het gebied, vanuit het besef dat het zelf een steeds partieel 

blinde, particuliere en sterk waardegeladen conceptie hee# op de natuur. Men zou zo 

ook tot een groter draagvlak kunnen komen voor lokale herinrichtingswerken, juist 

omdat de verschillende visies zo meer kans maken om in de publieke sfeer gehoord en 

erkend te worden; en niet in het minst omdat een dergelĳke discussie inderdaad meer 

kans biedt op creatieve combinaties tussen verschillende visies, in de plaats van een 

vĳandige boedelscheiding. 

Dit alles geldt echter ook voor de andere partĳen in de discussie. In het bĳzonder 

moet daarbĳ gewezen worden op Keulartz’ eis dat alle participanten de redelĳkheid 

van de tegenstander erkennen, en de ander serieus nemen in zĳn waarden en visies. In 

dit opzicht hebben De Bosvrienden nog veel werk aan de winkel. Waar de boodschap 

van Salva Silvae een duidelĳke oproep tot debat bevat, lĳkt De Bosvrienden eerder 

uit op het belachelĳk maken van de tegenpartĳ. Wanneer men in publicaties om de 

haverklap met woorden als pipo’s, ma!en, maloten en groene Khmer’s naar de tegenpartĳ 

verwĳst, lĳkt men niet echt bereid om een beschaafde strĳd om de natuur aan te gaan.

Men kan echter ook een aantal kritische bedenkingen plaatsen bĳ Keulartz’ analyse. 

Op het politiek vlak kan men zich afvragen of Keulartz’ oproep tot een verdere 

democratisering van het debat niet zal leiden tot een administratieve melt-down. 

Dreigt een proces van volksconsulaties niet te verzanden in eindeloze vergaderingen en 

consultatierondes die een effectieve besluitvorming verder onmogelĳk zullen maken? 

Is het bovendien niet illusoir te denken dat er een proces van meningsvorming kan 

bestaan dat volledig onbeïnvloed is door de onderhandelingsmacht van de betrokken 

partĳen? En indien dat zo is, is het dan niet belangrĳker die (vaak impliciete) 

machtsaanspraken zichtbaar te maken in het publieke debatxv? 

Bovendien mag men de radicaliteit van Keulartz’ oproep tot gematigdheid niet 

onderscha�en. Keulartz’ analyse dreigt immers de milieufilosofie te marginaliseren. 

De milieufilosoof kan volgens Keulartz immers geen rol meer spelen bĳ de zoektocht 

Eerder dan meer onderhandelingen tussen belan-

gengroepen op de verschillende kabinetten, is er 

nood aan een kader waarbinnen burgers meer di-

rect betrokken worden: een publiek debat dat min 

of meer permanent gevoerd kan worden.



56

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
ID

Oikos 49, 2/2009

naar een normatief natuurconcept. Hĳ kan alleen als een scheidsrechter langs de kant 

blĳven staan om de veelheid aan natuurconcepten te analyseren en om te waken over 

het feit dat niemand zich op een ongeoorloofde manier beroept op een dik, exclusief, 

normatief natuurconceptxvi. Hoe kan men zich bovendien zonder ironie engageren 

voor een dik natuurconcept waarvan men tegelĳk moet erkennen dat het gedeeltelĳk 

blind is? Het lĳkt erop dat concepten als echtheid en authenticiteit een blĳvende rol 

spelen in onze intuïties en discussies rond de natuur, terwĳl er juist voor die concepten 

maar weinig plaats is in Keulartz’ analyse. Men kan zich daarbĳ afvragen of het niet 

eerder de taak is van de kritische milieufilosoof om te blĳven zoeken naar een rĳk 

normatief natuurconcept. Het inzicht in het problematische statuut van een dergelĳk 

rĳk natuurconcept hee# die zoektocht volgens ons geenszins overbodig gemaakt, 

maar juist des te meer uitdagend en noodzakelĳk.

BIO 
Glenn Deliège is als Aspirant van het FWO verbonden aan het Hoger Instituut voor Wĳsbegeerte 

in Leuven. Zĳn onderzoek gaat vooral uit naar een filosofische interpretatie van verschillende 

natuurbehoudspraktĳken. 



57

N
A
T
U
U
R
B
E
L
E
IDNoten

i Schroevers, P. (1999). Menselĳk bemiddelde natuur, In: Kolen, J., Lemaire, T., (red.) Landschap in 

Meervoud: perspectieven op het Nederlandse landschap in de 20ste/21ste eeuw, Utrecht: Jan van 

Arkel, p.141-160

ii Zie, o.a. Keulartz, J. (2000). Naar een ‘beschaafde’ strĳd om de natuur, In: Keulartz, J., (red.) Rustig, 

ruig en rationeel: filosofische deba�en over de verhouding cultuur-natuur,  Baarn: Kasteel Groeneveld, 

p. 75-93

iii Keulartz, J., van der Windt, H., Swart, J. (2004). Concepts of Nature as Communicative Devices. 

The Case of Dutch Nature Conservation,  In: Environmental Values 13 (2004): 81-99 Keulartz (2000), 

p.81 e.v.

iv Voor de herinrichtingsplannen, zie www.averbodebosenheide.be

v Voor de argumenten van Salva Silvae en De Bosvrienden, zie respectievelĳk www.uvb.be/index.

php?option=com_content&task=view&id=5&Itemid=32 en www.boomracisme.dialectiek.net 

vi Zie e-mail van Willy Ibens opgenomen op de website www.boomracisme.dialectiek.net van 

De Bosvrienden

vii Een uitzondering hierop vormt het werk van Dirk Bogaert

viii Zie hun site www.uvb.be

ix Keulartz, (2000), p.86 e.v.

x Keulartz et.al. (2004), 89 e.v.

xi Ibid., p.94-95

xii Keulartz, (2000), p.87

xiii Ibid., p.87-88

xiv Ibid., 92

xv We danken Jef Peeters voor dit kritisch commentaar 

xvi Vergelĳk de kritiek van Martin Drenthen op Keulartz in Het zwĳgen van de natuur. In: Filosofie 

en Praktĳk, 17 (1996) 4, p. 187-199


