EDUCATIE

Anders gaan leren

Katrien Van Poeck

“Learning is what can happen throughout life for those willing to risk it”
(Jennifer Sumner)

Dit artikel vertrekt van de vaststelling dat, ondanks het feit dat we steeds meer en beter
geinformeerd worden over de sociale en ecologische crisis, een duurzame en rechtvaardige
samenleving niet echt dichterbij lijkt te komen. Integendeel. Onze perceptie, ons denken en
onze waarden liggen mee aan de basis hiervan. Werken aan oplossingen is daarom onder meer
een opdracht voor die instituties die verondersteld worden daar mee vorm aan te geven. Met
dit artikel wil ik een aantal denkpistes aanreiken die kunnen bijdragen tot een betekenisvolle
rol voor educatie in het licht van de ecologische, sociale en economische uitdagingen waar we
voor staan.!

Een paradox

De voorbije decennia klonk de roep om een duurzame, sociaal en ecologisch
verantwoorde organisatie van onze samenleving steeds luider. Er kwam een
exponentiéle groei van beleidskaders en —instrumenten op alle niveaus. Met steeds
meer overtuiging gaat men ervan uit dat educatie in dit hele proces een cruciale rol
te spelen heeft. Educatieve centra schoten als paddenstoelen uit de grond. Projecten
allerhande worden opgestart. Cursussen en studiedagen zorgen voor overvolle
agenda’s. In het educatieve materiaal vindt een kat haar jongen niet meer terug. Er
zijn al meer scholen mét dan zonder MOS (Milieuzorg Op School). Onze televisies
hebben de mond vol van de ecologische voetafdruk. Kranten berichten dagelijks over
klimaatverandering of andere milieuproblemen. We zijn er ons, kortom, meer en meer
van bewust dat het tijd wordt om anders met onze planeet om te gaan.

En die tijd dringt. Want gedurende diezelfde decennia kregen we steeds meer
signalen dat onze aarde er almaar beroerder aan toe is. De biodiversiteit neemt af
terwijl de ontbossing verder raast. Onze oceanen worden leeggevist. Afvalbergen
blijven groeien, net als de kloof tussen arm en rijk. Piekolie is niet langer een ver-van-
mijn-bedshow en de gevolgen van klimaatverandering laten zich steeds duidelijker
voelen.

De ecologische en sociale crisis waarmee we kampen, is niet in de eerste
plaats het werk van onwetende en ongeschoolde mensen. Integendeel, zij wordt
hoofdzakelijk veroorzaakt door wat men beschouwt als gecultiveerde, hoger opgeleide
bevolkingsgroepen in het rijke Noorden.? Terwijl iedereen spreekt over educatie,
sensibiliseren en informeren, zou men dus kunnen denken dat meer van datzelfde het
probleem enkel kan verergeren.

EDUCATIE

65



JILvONa3d

Het denken zelf in crisis?

De kern van het probleem is volgens David Selby® dat we de huidige crisis niet kunnen
oplossen met hetzelfde soort denken dat aan de basis ervan ligt. Ons mainstreamdenken
wordt gestuurd door een mechanistisch wereldbeeld dat is doorgedrongen tot alle
domeinen van onze samenleving. Een mechanistisch wereldbeeld is geinspireerd door
het idee dat de wereld bestaat uit losstaande, onafhankelijke entiteiten die in hun
interactie geen essentiéle impact op elkaar hebben. Elk geheel is bijgevolg te reduceren
tot de som van de afzonderlijke delen. Zo'n wereldbeeld gaat ervan uit dat er slechts één
werkelijkheid is die gekend kan worden. Om hier grip op te krijgen, is kennis nodig. De
wetenschap is daarin superieur en geeft de juiste weg aan. Niet alleen wetenschappen
en onderwijs maar ook onze economie, politiek, sociaal beleid, ... dragen de sporen
van dit paradigma. Meer holistische interpretaties van de werkelijkheid werden sinds
de Verlichting naar de marge geduwd.

Nochtans worden de grenzen van het

Ons denken z€If lijkt dus mee aan de basis te  mechanistische denken stilaan duidelijk. Een aantal
liggen van het onvermogen om de sociale en recente wetenschappelijke stromingen en theorieén
ecologische crisis doeltreffend aan te pakken. (bv. de ecologie en de chaos- en complexiteitstheorie)

Het zou dan ook een van de dingen moeten zijn

toontaandateengefragmenteerdeenreductionistische
kijk op de werkelijkheid geen verklaring — laat staan

waarop we onze pijlen richten bij het streven  opy oplossing — biedt voor heel wat fenomenen in
naar een meer duurzame samenleving. onze leefomgeving. Klimaatverandering is hiervan

66

een typevoorbeeld, met de vele onzekerheden,
drempelwaarden, terugkoppelingsmechanismen, ... die ons klimaatsysteem
beinvloeden. Ons denken zélf lijkt dus mee aan de basis te liggen van het onvermogen
om de sociale en ecologische crisis doeltreffend aan te pakken. Het zou dan ook een
van de dingen moeten zijn waarop we onze pijlen richten bij het streven naar een meer
duurzame samenleving.

Desondanks doet een paradigmaverschuiving zich niet op grote schaal voor. Er zijn
dan ook heel wat belangen en machtsverhoudingen verbonden aan het mechanistische
perspectief.* Het is geinstitutionaliseerd in allerlei structuren. Bovendien hebben veel
mensen niet alleen materiéle belangen bij het overeind houden van fragmenteringen
en valse dichotomieén, ook hun emotionele veiligheid en identiteit hangen er in grote
mate van af. Quantumfysicus David Bohm vergelijkt de hedendaagse mens, die is
doordrongen van een mechanistisch paradigma, met vissen in een bokaal waarin
een tijd lang een glazen wand werd geplaatst. Zij raken erdoor geconditioneerd en
wanneer je de wand wegneemt, zullen ze nooit opnieuw de grens overzwemmen waar
die heeft gestaan.

Educatie in een neoliberale context

Opvoeding en onderwijs zijn altijd al onderhevig geweest aan externe druk, uitgeoefend
door gevestigde belangen en ideologieén.® Globalisering en neoliberalisme hebben
een homogeniserende invloed op het educatieve landschap van vandaag.® Vormen
van marktdenken komen steeds meer centraal te staan en termen als efficiéntie,
kwaliteitszorg en effectenmetingen zijn niet meer weg te denken uit het discours en
beleid. Bovendien grijpt die markt ook almaar meer in op educatieve processen zelf. Een
globaal kapitalisme dat zijn bestaan dankt aan een aanhoudende groei van productie
en winsten, kan immers niet zonder een evenredige toename van de consumptie. En

Oikos 50, 3/2009



dus moet de consument geinformeerd worden, in toenemende mate door actoren die
op die markt actief zijn.

Men kan zich de vraag stellen of dit het soort informatie is waarop we zitten te
wachten. Is hierbij ruimte voor het kritisch in vraag stellen van onze levensstijl en — wie
weet—voor consuminderen? En welke oplossingen worden ons voorgeschoteld? In Klasse
voor Leerkrachten” uitten verschillende leraren en docenten hun bezorgdheid over een
advertentie van Tetra Pak in het onderwijsvakblad: “U weet dat de enige drijfveer van
Tetra Pak is om zichzelf in stand te houden en niet om het milieu te sparen.” Of nog:
“Tetra Pak probeert reeds meerdere jaren onder het mom van educatieve informatie
en projecten zijn producten aan de man te brengen. Het schijnt vooral hun bedoeling
te zijn om in de lagere school een gunstige mentaliteitsverandering teweeg te brengen
tegenover het gebruik van kartonnen drankverpakkingen.”

Kritiekloos gebruikmaken van het educatieve aanbod van commerciéle bedrijven is geen
verrijking voor het onderwijs of de vormingssector. Al te vaak worden vormen van
consumentisme gepromoot onder het mom van belangeloze wetenschap of onschuldig
amusement.

Kennis en macht

Er bestaat echter niet zoiets als waardevrije

wetenschap, hoezeer die illusie ons ook wordt
voorgeschoteld. Michel Foucaults ideeén over
kennis en macht leren dat wetenschap nooit losstaat
van ideologie. Ook niet wanneer men bij aselecte
en representatieve steekproeven op zoek gaat

Door structurele onderfinanciering worden
educatieve instellingen gestimuleerd (ge-
dwongen?) om hun curricula en onderzoeks-
programma’s beter af te stemmen op de noden
van de industrie en/of de arbeidsmarkt.

naar significante onderzoeksresultaten. Achter elk

zogenaamd objectief cijfer, schuilt — soms onbewust

en ongewild — het perspectief van een onderzoeker. In tegenstelling tot hoe dit veelal
wordt voorgesteld in het dominante discours over wetenschappelijkheid, verdwijnt de
rol van ideologie dus niet naarmate de nauwkeurigheid en meetbaarheid toenemen en
de foutenmarges verkleinen. Nochtans is het methodologisch reductionisme, waarbij
wetenschap herleid wordt tot zogenaamd objectieve, kwantitatieve analyses die leiden
tot voorspelbare uitkomsten en algemeen geldende wetten, binnen een neoliberaal
beleidsdiscours gestoeld op een dergelijke argumentatie.

Bestaande machtsverhoudingen worden hierdoor in stand gehouden en versterkt.
Wat sociaal wenselijk is, wordt immers mee bepaald door de productie van het
weten en de wetenschap zelf.® Het feit dat men deskundig is, is gebaseerd op wie de
macht heeft om te bepalen wat kennis is. Het discours ligt dus mee aan de basis van
waarheden die vorm krijgen binnen de heersende machtsverhoudingen. Foucault heeft
het in deze context over het paradigma van kennis en macht. Kennis produceert macht
maar macht bepaalt ook welke kennis al dan niet als waardevol geldt. Wetenschap en
politiek geven dus aanleiding tot een dominant discours, beinvloeden daardoor de
publieke opinie en daarmee uiteindelijk ook het individuele handelen.

Academisch imperialisme

Educatieve instituties hebben heel veel macht bij het bepalen van waardevolle kennis

EDUCATIE

67




J11vDONAd3

68

en ook zij zijn onderhevig aan de invloed van globalisering en neoliberalisme. Jennifer
Sumner® waarschuwt voor de gevaren van een academisch imperialisme. Imperialisme
omschrijft zij als een proces van kapitaalsaccumulatie op mondiale schaal, dat zorgt
voor een homogenisering van de politieke, culturele, ideologische en intellectuele
agenda. Het proces wordt gevoed door economische, ecologische, culturele, maar ook
academische middelen. In dat laatste geval hebben we dan te maken met academisch
imperialisme.

Vooraleer zoiets echter kan gedijen, moet er in de academische wereld een
gunstig klimaat bestaan voor kapitaalaccumulatie. Herstructureringen kunnen dat
bevorderen. Door structurele onderfinanciering worden educatieve instellingen
gestimuleerd (gedwongen?) om hun curricula en onderzoeksprogramma’s beter af te
stemmen op de noden van de industrie en/of de arbeidsmarkt. Vormen van publiek-
private samenwerking zijn dan een financiéle reddingboei, waarbij in de praktijk
blijkt dat de bedrijven veelal als grote winnaars uit de bus komen. Al te vaak gaat
het om partnerschappen waarbij publieke instituties worden ingezet voor de verdere
verrijking van private actoren. Jennifer Sumner illustreert dit aan de hand van
patentenonderzoek naar genetisch gemanipuleerde organismen. Canadese academici
werden gedwongen om bij publiek gefinancierde onderzoeksfondsen steeds te zoeken
naar een evenwaardige inbreng van privaat, industrieel kapitaal. Het spreekt voor zich
dat zoiets niet bevorderlijk is voor onderzoek waar geen patenten — en dus winsten —
mee gemoeid zijn. Onderzoek ten dienste van het algemeen belang is niet aantrekkelijk
voor industriéle sponsors.

Ook dichter bij huis beinvloeden dergelijke mechanismen onderzoek en onderwijs.
Tijdens de Oikos-lezing Vanavond vergaat de wereld — morgen gezond weer op (3 februari
2009) stelde Cyrille Offermans de situatie in Nederland aan de kaak. Hij duidde
1989 aan als een cruciaal jaar voor wat betreft de oorzaken voor de alom gehoorde
klaagzang over het onderwijs bij onze noorderburen. In dat jaar werden immers
enkele beslissingen doorgevoerd om het onderwijs te vermarkten: schaalvergrotingen,
de invoering van professioneel management en het bevorderen van de concurrentie
tussen onderwijsinstellingen. De gevolgen laten zich steeds meer voelen. “Ooit had
het onderwijs de pretentie leerlingen op te leiden tot zelfbewuste, gecultiveerde
burgers. Die doelstelling lijkt volledig vergeten. De laatste jaren is de arbeidsmarkt
het enige wat telt. Onderwijs is een product, de leerling consument. Cultuur werd als
overbodige luxe geschrapt. Zo werd het onderwijs een blinde pion in een door crisis
bedreigde wereld.”*

Ook in Vlaanderen staat het onderwijs in toenemende mate in het teken van
toeleiding tot de arbeidsmarkt. Zo dienen de beroepscompetentieprofielen van
de SERV (Sociaal Economische Raad voor Vlaanderen) als basis voor het opmaken
van leerplannen voor specifieke vakken in het technisch en beroepsonderwijs. Een
beroepscompetentieprofiel is een gedetailleerde beschrijving van de competenties
die een ervaren beroepsbeoefenaar nodig heeft voor de uitoefening van zijn of haar
job. Voor de algemene vakken worden de leerplannen gebaseerd op de eindtermen
die door het Vlaams Parlement worden goedgekeurd. Daar spreken democratisch
verkozen vertegenwoordigers zich dus uit over de vraag wat wij als samenleving
essentieel vinden om aan kinderen en jongeren op de schoolbanken mee te geven.
Deze bevoegdheid werd uit handen gegeven bij de leerplannen voor de specifieke
vakken “om zo de aansluiting tussen onderwijs en arbeidsmarkt te optimaliseren”.!

Oikos 50, 3/2009



De druppel en de hete plaat

De paradox die ik schetste aan het begin van dit artikel, laat vermoeden dat onze
planeet en de mondiale samenleving niet echt gebaat zijn bij wetenschappen, informatie
en educatie vanuit een conformistisch perspectief. Ze stroken niet met de radicale
doelstellingen die onvermijdelijk zijn bij het streven naar een ecologisch duurzame en
sociaal rechtvaardige samenleving. De uitdagingen waar de opgroeiende generatie voor
staat, zijn enorm."” De jongeren van nu zullen moeten doen wat de huidige en vorige
generaties niet konden of wilden: de emissie van broeikasgassen terugdringen, de
exponentiéle bevolkingsgroei stabiliseren, de biodiversiteit beschermen, verregaande
eco-efficiéntie in de praktijk brengen, hernieuwbare hulpbronnen beheren, ... Ze
staan voor de opdracht de ecologische schade te herstellen van tweehonderd jaar
industrialisering én tegelijk de sociale onrechtvaardigheid een halt toe te roepen.

Desondanks blijft een pragmatische, conformistische aanpak overheersen in
educatieve processen. Een dergelijke benadering leidt tot technocratische oplossingen
zonder enig verband met de echte oorzaken van de crisis. Voor het kritisch in vraag
stellen van de politieke, sociale en economische aspecten die relevant zijn voor het
duurzaamheidvraagstuk is daarbij geen ruimte. Op die manier beperken we ons tot wat
David Orr" noemt “walking north on a southbound train”. Dan kunnen leerkrachten
en vormingswerkers zich wel dagelijks inzetten voor belangrijk en kwaliteitsvol werk.
Ze blijven uiteindelijk maar passagiers op een trein die steeds sneller de verkeerde
kant op rijdt.

Uiteindelijk hebben we twee keuzes: we kunnen

— zoals we nu vaak doen — proberen om mensen
te overtuigen tegen de stroom in te zwemmen, of
we kunnen trachten om samen met die mensen de
richting van de stroom te veranderen. In het vervolg
van dit artikel geef ik enkele aanzetten voor deze

Uiteindelijk hebben we twee keuzes: we kunnen
- zoals we nu vaak doen — proberen om mensen
te overtuigen tegen de stroom in te zwemmen,
of we kunnen trachten om samen met die men-
sen de richting van de stroom te veranderen.

tweede optie. Ik zet een aantal principes op een rij

die kunnen bijdragen tot een betekenisvolle rol voor
educatie in het licht van de sociale, economische en ecologische uitdagingen waar we
voor staan.

Aangezien de crisis waarmee we kampen veel te maken heeft met ons denken, onze
perceptie en onze waarden — en de handelingen en structuren die daaruit voortvloeien
— vormt zij een uitdaging voor educatieve instituties die verondersteld worden daar
mee vorm aan te geven. Met wat volgt, wil ik een aantal handvatten aanreiken om die
uitdaging aan te gaan.

Leren en leren is drie

Het is inmiddels duidelijk dat heel veel van wat geleerd wordt, zowel informeel in
het leven van alledag als via formele educatie, geen positieve bijdrage levert aan een
duurzame toekomst.* Leren wordt in onze samenleving algemeen beschouwd als iets
dat intrinsiek positief is. Nochtans blijkt educatie ook mensen in staat te stellen om,
bijvoorbeeld, de planeet én anderen doeltreffender uit te buiten. Het leren op zich mag
dan ook niet het ultieme streefdoel zijn. Wat er toe doet, zijn de bedoelingen en de
waarden die achter de leerprocessen schuilgaan. Daar kunnen we beter van worden,
maar ze kunnen onze toekomst ook op het spel zetten. De Verenigde Naties hanteren

EDUCATIE

69




JILvDONa3d

Education For All als een belangrijk beleidsprincipe. Een vraag die daar onlosmakelijk
mee verbonden zou moeten zijn, is: “Education For What?”

Bateson onderscheidt drie soorten of niveaus van leren en verandering die van
de lerende een toenemende leercapaciteit veronderstellen.”” Zijn uitgangspunt is het
volgende: leren kan ofwel bijdragen aan het stabiliseren en behouden van een systeem,
ofwel systeemverandering mogelijk maken.

De meeste leerprocessen zijn van de eerste orde en vinden plaats binnen een
algemeen aanvaard kader. First order learning is gericht op het behouden van de dingen
zoals ze zijn en aanpassingen dienen enkel om de stabiliteit te verzekeren (change within
changelessness). Op zich is deze vorm van leren noodzakelijk voor de ontwikkeling
en leefbaarheid van een samenleving. Het wordt echter gevaarlijk wanneer leren van
de eerste orde niet langer voorziet in een aangepaste en doeltreffende respons op
belangrijke maatschappelijke ontwikkelingen. Bij de huidige sociale en ecologische
crisis is dat duidelijk het geval.

Bij leerprocessen van de tweede orde zijn

Meer en meer wordt echter gepleit voor leer- veranderingen zo fundamenteel dat ze het systeem
processen van een derde orde: epistemo_ zelf aan de orde stellen. Dit second order learning

logisch leren gericht op een fundamentele
verandering van wereldbeelden en van onze

veronderstelt dat men buiten de vertrouwde
referentiekaders treedt en een metaperspectief
inneemt. Vanzelfsprekendheden worden niet langer

kijk op wetenschap en kennis zelf. zomaar aangenomen. Niet alleen de middelen

70

om bepaalde doelen te bereiken worden in vraag
gesteld, maar ook die doelen zelf. Het maatschappelijk debat over alternatieven voor
globalisering en ongebreidelde economische groei wijst erop dat dit leren van de
tweede orde in sommige segmenten van de samenleving effectief plaatsvindt. Hier
en daar bestaan initiatieven om dit, vaak op een kleinschalige manier, in de praktijk
om te zetten. Zo proberen bijvoorbeeld de vrijwilligers van Oxfam-Wereldwinkels niet
alleen de uitwassen van de huidige wereldhandel draaglijker te maken voor wie er
het slachtoffer van wordt, ze stellen de fundamenten van dit systeem zelf in vraag en
sleutelen aan alternatieven.

Meer en meer wordt echter gepleit voor leerprocessen van een derde orde:
epistemologisch leren gericht op een fundamentele verandering van wereldbeelden
en van onze kijk op wetenschap en kennis zelf. Third order learning leidt tot een
diepgaande, structurele verschuiving in denkbeelden, emoties en handelingen. Het
is een verschuiving in ons hele bewustzijn die onze relatie tot de wereld grondig en
voorgoed verandert.

Het zal niet verwonderen dat een verschuiving van leerprocessen van de eerste
naar de tweede orde, of van de tweede naar de derde orde gepaard gaat met heel
wat weerstanden. Die stelt immers onze bestaande overtuigingen en ideeén, onze
betekenisverlening zelf in vraag. Dit kan leiden tot ongemak en moeilijkheden, maar
het kan mensen ook soms prikkelen om de dingen anders aan te pakken.

Een tegenhegemonische benadering

Tegenhegemonie is als term sterk verbonden met het concept hegemonie, door Gramsci'®
omschreven als de spontane instemming van grote groepen van de bevolking met de
maatschappelijke keuzes en normen die worden opgelegd door dominante groepen.
Elke situatie van hegemonie roept echter tegenhegemonie op: het terugdringen
van de spontane instemming met de overheersing van dominante groepen. Een

Oikos 50, 3/2009



tegenhegemonische attitude is cruciaal bij leerprocessen van de tweede en derde
orde. Ze leidt tot processen van transformatief leren, een noodzakelijke voorwaarde
om te komen tot een meer duurzame en sociaal rechtvaardige organisatie van onze
samenleving.

Situaties van hegemonie creéren leerkansen. Dat is dus ook het geval in de context
van de huidige maatschappelijke en ecologische crisis. Mensen kunnen leren om op
een andere manier aan te kijken tegen en om te gaan met machtsrelaties en structuren.
Dat kan bijvoorbeeld door te reflecteren op hun eigen reacties daarop, door de
onvermijdelijkheid van top-downbeleid in vraag te stellen en door concrete alternatieven
te organiseren.

Dries Lesage' schrijft dat een tegenhegemonie zich altijd moet enten op een
maatschappelijke onvrede waarop de hegemonie zelf geen antwoord weet te bieden.
Nu het steeds duidelijker wordt dat de ecologische, sociale en economische grenzen
van onze levensstijl ver overschreden zijn, zijn er meer dan genoeg aanknopingspunten
voorhanden. Meer en meer mensen stellen zich vragen bij onze samenleving die
zichzelf achterna holt en enkel nog gedreven lijkt te worden door een nietsontziende
economische groei. De alomtegenwoordige pleidooien voor flexibiliteit, efficiéntie,
activering en het veilig stellen van onze concurrentiepositie gaan voorbij aan wat veel
mensen echtbelangrijk vinden. In zo'n context ontstaat ruimte voor een discours gericht
op sufficiéntie, onthaasting en herverdeling. Educatie kan hierop inspelen, maar dat
vergt een aanpak die verder gaat dan het aanreiken van kant-en-klare, direct toepasbare
tips waaruit de doelgroep — ook hier weer benaderd als consumenten — diegene kan
kiezen die hem of haar het beste uitkomen en zichzelf op die manier kan verzekeren
van de illusie dat het allemaal wel zal worden opgelost zonder fundamenteel te hoeven
ingrijpen in de manier waarop we onze samenleving organiseren.'®

Een ecologisch wereldbeeld

Stephen Sterling' ziet een ecologisch wereldbeeld als een educatieve respons op de
tekortkomingen van het dominante Westerse denken. In plaats van een mechanistische
visie staat daarbij een organische, ecologische kijk op de werkelijkheid centraal. Een
ecologisch wereldbeeld vertrekt van een relationele benadering van levende systemen
waarbij het geheel primeert op de samenstellende delen. Drie elementen staan
daarbij centraal: verbreden op het niveau van de perceptie (expansion), verbinden op
het niveau van het denken (connection) en integreren op het niveau van het handelen
(integration).

Verbreden moet een tegengewicht bieden voor de bekrompenheid van de perceptie
(narrowness of perception) in ons dominante wereldbeeld. Het gaat om het verruimen
van onze blik voor wat anders is: de mensen rondom ons, verafgelegen omgevingen,
andere bevolkingsgroepen, andere soorten, de toekomstige generaties, ... Dit leidt tot
meer medeleven en een grotere empathie.

Verbinden staat tegenoverhet overheersend onsamenhangend denken (disconnective
thinking). Het gaat over het inzien en begrijpen van verbanden, patronen en invloeden
tussen schijnbaar onafhankelijke elementen op alle terreinen van hetleven. Verbinden is
ook het erkennen van systemische implicaties van onze handelingen en het waarderen
van diverse manieren van kennen en begrijpen die anderen er soms op na houden. Dit
leidt tot een beter begrip van de werkelijkheid.

Integreren is de tegenpool van niet-geintegreerd handelen (dis-integrative practice).
Het gaat om het doelbewust zoeken naar relaties tussen een geheel en de samenstellende

EDUCATIE

71




JILvONa3d

delen, beseffende dat het geheel altijd meer is dan de som van de delen. Zo zoekt men
naar positieve synergie en kan men anticiperen op de systemische consequenties van
acties. Dit leidt tot meer verantwoordelijkheid (response-ability).

De evolutie naar een ecologisch wereldbeeld, zowel individueel als op collectief en
maatschappelijk niveau, hangt af van leren.

Dialoog

In dialoog worden contexten en strategieén gecreéerd waarin fundamenteel nieuwe
visies op de werkelijkheid een plaats krijgen. Het is daarom een cruciaal element in
leerprocessen van de tweede en derde orde.

In dialoog leren mensen samen denken. Het gaat daarbij niet alleen om het
analyseren van een gemeenschappelijk probleem, maar ook om het zichtbaar maken
van fundamentele opvattingen en het krijgen van inzicht in de achterliggende oorzaken
ervan. Dialoog zorgt dus voor een leeromgeving waarin mensen samen bewust
betekenissen creéren. Wanneer ze erin slagen om individuele, particuliere ervaringen te
kaderen in een ruimer, collectief verband kan dit leiden tot gemeenschappelijke actie.
Om te komen tot een echte dialoog, moet aan een
De evolutie naar een ecologisch wereldbeeld, ,,nta] voorwaarden voldaan zijn.?' Het is essentieel
zowel individueel als op collectief en maat- dat deelnemers actief en empathisch kunnen
schappelijk niveau, hangt afvan leren. luisteren. Ze moeten aandacht hebben voor hun
eigen emotionele reacties en bereid zijn deze te uiten
en er met de anderen over te reflecteren. (Veronderstelde) misvattingen moeten aan
bod kunnen komen en uitgangspunten en opinies worden kenbaar gemaakt, maar
niet opgedrongen. Deelnemers moeten vermijden om bepaalde zaken als absoluut
noodzakelijk en dus onvermijdelijk voorop te stellen. Dialoog schept juist ruimte voor
een nieuwe, op zijn beurt ook tijdelijke, kijk op wat echt nodig is. Het is ook belangrijk
om te expliciteren wat impliciet vervat zit in de reacties van de deelnemers. Vage
gevoelens die gewoonlijk niet geuit worden, moeten aan bod kunnen komen zodat
duidelijk wordt in welke mate ze weerklank vinden binnen de groep.

Zo'n dialoog maakt een nieuwe kijk op de werkelijkheid mogelijk. Deze zal bijna
altijd complexer zijn dan wat eraan voorafgaat maar tegelijk ook meer motiveren en
voldoening schenken, zowel emotioneel als intellectueel.”? De dialoog duurt zo lang
als nodig is om te komen tot een collectief gedeelde betekenis. Vaak komt men in de
verleiding om er voortijdig mee op te houden zodra het moeilijk wordt: er ontstaan
frustraties, chaos, een gevoel dat het dit allemaal niet waard is, enz. Een dialoog is
niet altijd aangenaam en lijkt soms nutteloos. Toch is het, net dan, erg belangrijk om
ermee door te gaan. In het begin vereist dat heel wat begeleiding om de deelnemers
vertrouwd te maken met dialogische praktijken. De behoefte daaraan neemt af
wanneer het leerproces vordert en een gedeelde betekenis in zicht komt. Begeleiders
worden dan langzaamaan gewoon deelnemers.

Deze benadering van dialoog sluit nauw aan bij het idee van sociaal leren.”
Aan sociaal leren worden verschillende betekenissen toegekend. In essentie gaat het
om het bij elkaar brengen van mensen met verschillende achtergronden, die samen
leren van elkaar. Het geheel van perspectieven, kennis en ervaringen dat hierbij wordt
samengebracht, is nodig om te komen tot een creatieve zoektocht naar antwoorden
op vragen waarop geen pasklare oplossingen beschikbaar zijn. We leren dus meer in
heterogene dan in homogene groepen.

Oikos 50, 3/2009



Hoofd, hart en handen

In educatieve processen wordt meestal vooral aandacht geschonken aan het hoofd van
de lerenden. Vanuit het idee dat mensen hun houding en gedrag wel zullen aanpassen
als ze maar goed genoeg weten wat de gevolgen zijn van onze onduurzame levensstijl,
staat educatie heel vaak in het teken van kennisoverdracht. Het is daarbij vooral de
bedoeling mensen te sensibiliseren voor wat misloopt — al dan niet onder de vorm van
uiteenlopende doemscenario’s — en hun te vertellen wat ze zelf kunnen doen om dat
onheil te voorkomen. Deze strategie werkt niet. Ze gaat uit van de valse veronderstelling
dat er zoiets bestaat als een rechtstreeks verband tussen kennis, houding en gedrag.
Bovendien moeten we er dringend mee ophouden mensen vooral te willen leren wat
ze kunnen en moeten doen om het verschil te maken. Dit leidt, in het beste geval, tot
het aanreiken van op dit moment gekende oplossingen voor problemen die zich nu
stellen. Het wapent hen niet met de vaardigheden die nodig zijn om mee te zoeken
naar oplossingen voor nieuwe, ongekende en onvoorspelbare problemen waarmee ze
zeker nog te maken zullen krijgen. Het leert hen niet omgaan met de onzekerheden
die ons omringen. De leerprocessen die daarvoor nodig zijn, hebben veeleer te maken
met systeemdenken, met inzicht in de achterliggende oorzaken van maatschappelijke
problemen, met kennis over de eigen actiemogelijkheden als burger, ...

Daarnaast moeten we meer aandacht gaan
schenken aan de hartdimensie van leren. Waarden Leren moet gericht zijn op handelingsbe-
en emoties nemen hierin een centrale plaats in.* kwaamheid. Het moet mensen leren om te

Educatie moet activiteiten omvatten waarmee gaan met de gevoelens van angst en bezorgd-
waarden verduidelijkt en bespreekbaar gemaakt eid over wat misloopt en hun de nodige moed

kunnen worden en waarmee nieuwe waarden h . biib If
kunnen ontstaan. Daarom is het belangrijk dat er en het vereiste engagement bijbrengen om ze

ervaringsgericht gewerkt wordt aan thema’s die actiesteondernemen.
betekenisvol zijn voor alle betrokkenen, dat daarvoor

de nodige tijd wordt genomen en dat de persoon van de leraar of vormingswerker
betrokken is zonder de eigen waarden en meningen op te dringen. Vanuit ons hart leren
we immers het meest door onze eigen waarden en overtuigingen te confronteren met
die van anderen. Geloofwaardigheid is daarbij essentieel. Diversiteit aan opvattingen
en achterliggende waarden is dan geen drempel, maar juist een verrijking. Het biedt
een ruimer en gevarieerder klankbord waaraan we onze eigen overtuigingen kunnen
toetsen. Waarden en emoties zijn nauw met elkaar verbonden. Educatie moet daarom
ook rekening houden met emotionele aspecten die onafscheidelijk gekoppeld zijn aan
ons denken. Door te werken aan emotionele competentie krijgen mensen inzicht in de
eigen emoties en gevoelens en die van anderen en leren ze er op een zinvolle manier
uitdrukking aan geven. Emotionele binding en verbondenheid met de mensen en de
wereld om ons heen spelen hierbij een cruciale rol. Emoties kunnen in leerprocessen
constructief gebruikt worden om situaties te verbeteren.

Ook de handen moeten voldoende aan bod komen in educatie. Leren moet
actiegericht zijn. Vaardigheden om de huidige sociale en ecologische problemen aan
te pakken, kunnen immers enkel via persoonlijke ervaring verworven worden. Leren
moet daarom gericht zijn op handelingsbekwaamheid.”® Het moet mensen leren om
te gaan met de gevoelens van angst en bezorgdheid over wat misloopt en hun de
nodige moed en het vereiste engagement bijbrengen om zelf acties te ondernemen.
Deze acties dienen niet om een probleem als dusdanig op te lossen, wel om de
nodige competenties te verwerven om als burger te kunnen participeren aan de
maatschappelijke besluitvorming. Niet om het even welke activiteit is zo'n actie.

EDUCATIE




J11vDONAd3

74

Het gaat hier om activiteiten die doelbewust worden gekozen, waarop door alle
betrokkenen wordt gereflecteerd en die gericht zijn op het zoeken naar oplossingen
voor een specifiek probleem.

Tot slot

De paradox waarmee ik dit artikel begon, kan wellicht gelezen worden als een cynische
en pessimistische kijk op waar het met onze wereld naar toe gaat. Nochtans ben ik er,
met vele anderen, van overtuigd dat educatie wel degelijk het verschil kan maken. Zij
het niet in om het even welke vorm.

De educatieve sector staat voor de uitdaging zich te (her)positioneren tegenover
de mondiale crises waarmee we geconfronteerd worden. In dit artikel wilde ik een
aantal denkpistes meegeven waarvan ik denk dat ze kunnen bijdragen aan een
zinvolle rol voor educatie in deze context: leren denken buiten de vanzelfsprekende
referentiekaders en wereldbeelden, ruimte creéren voor een tegenhegemonische
benadering van de werkelijkheid, een ecologisch wereldbeeld stimuleren, vertrekken
van dialoog en leeromgevingen creéren met aandacht voor hoofd, hart en handen.

Pleidooien voor meer educatie, meer informatie, meer sensibiliseringcampagnes,

. schieten hun doel voorbij. We moeten niet meer leren, maar anders gaan leren.
Met meer van hetzelfde zullen we het tij immers niet keren. Bij haar recent bezoek
aan ons land wees de VS-minister van buitenlandse zaken, Hillary Clinton, op de
kansen die een (i.c. economische) crisis in zich draagt. “Never waste a good crisis.” De
onlosmakelijk verbonden economische, maatschappelijke en ecologische problemen
waarmee de opgroeiende generatie geconfronteerd wordt, zouden voor de educatieve
sector een stimulans kunnen zijn om zichzelf fundamenteel te bevragen. Want educatie
moet meer zijn dan wat Offermans noemt “een blinde pion in een door crisis bedreigde
wereld”.

Bio
Katrien Van Poeck is lid van de Oikos-redactie. Zij is master in sociaal werk en volgde een

lerarenopleiding. Beroepshalve is ze actief in de sector van natuur- en milieueducatie. Ze werkt
aan een doctoraat in de pedagogische wetenschappen over datzelfde onderwerp.

Oikos 50, 3/2009



Noten

1. Met dank aan Jef Peeters en Dirk Holemans voor hun commentaren op een eerdere versie van
dit artikel.

2. Orr, D. (1992). Environmental Literacy: Education as if the Earth Mattered. Twelfth Annual E.
F. Schumacher Lectures. October 1992, Great Barrington, Massachusetts

3. Selby, D. (2007). Reaching into the holomovement:A Bohmian perspective on social learning
for sustainability. In: Wals, A.E.]. Social learning towards a sustainable world. Wageningen :
Wageningen Academic Publishers.

4. Selby, D. (2007). Ibid.

5. Sumner, Jennifer (2008). From Academic Imperialism to the Civil Commons: Institutional
Possibilities for Responding to the United Nations Decade of Education for Sustainable
Development. Interchange: A Quarterly Review of Education.

6. Jickling, B. & Wals, A. (2007) Globalization and environmental education: looking beyond
sustainable development, Journal of Curriculum Studies, Vol. 40, No. 1, pp 1-21

7. Klasse voor leerkrachten, 2000, nr. 107, p. 57 (www.klasse.be).

8. Depaepe, M., De Pedagogisering achterna. Aanzet tot een genealogie van de pedagogische
mentaliteit in de voorbije 250 jaar. Leuven, Acco, zesde druk 2004, 288 blz.

9. Sumner, J. (2008). Ibid.

10. Zie ook artikel van Cyrille Offermans in deze uitgave van Oikos.

11. www.serv.be

12. Orr, D. (1992). Ibid.

13. Orr, D. (2003). Walking North On A Southbound Train. School of Natural Resources - The
University of Vermont Spring Seminar Series 2003 - Ecological Economics.

14. Sterling, S. (2007). Riding the storm: toward a connective cultural consciousness. In: Wals, A.E.].
Social learning towards a sustainable world. Wageningen : Wageningen Academic Publishers.
15. Geciteerd in Sterling (2007), ibid. Anderen bouwden verder op deze inzichten: zie bv. Argyris
& Schon: single loop en double loop learning.

16. Sumner, ]. (2003) ‘Environmental Adult Education and Community Sustainability’, New
Directions for Adult and Continuing Education, No. 99, pp 39-45

17. Lesage, D. (2007). Zalige, virtuele wereld. Hip milieubeleid versus ecologische duurzaamheid.
Oikos, 10 (1), pp. 29-37.

18. Zie ook: Van Poeck, K. (2007). Natuur- en milieueducatie in tijden van hyperpragmatisme.
Oikos 3/2007, september 2007, pp. 24-31.

19. Sterling, S. (2007). Ibid.

20. Isaacs, geciteerd in Sumner (2003). Ibid.

21. Selby, D. (2006). The Firm and Shaky Ground of Education for Sustainable Development.
Journal of Geography in Higher Education, 2006; 30 (2)

22. Idem.

23. van der Hoeven e.a. (2006). De akoestiek van sociaal leren. Reeks ‘Duurzame Ontwikkelingen’.
Programma

Leren voor Duurzame Ontwikkeling 2004-2007, Van marge naar mainstream.

24. Sleurs, W. e.a. (2008). Duurzame ontwikkeling. Hoe integreren in het onderwijs? Antwerpen:
Uitgeverij De Boeck.

25. Jensen & Schnack, geciteerd in Sleurs e.a. (2008). Ibid.

EDUCATIE

75



