dnnrino

38

De cinema van de Dardennes
als publieke denkoefening.
In de bres tussen verleden en toekomst

Jan Masschelein

Vergeet het nieuws en bekijk een film van de Dardennes: een sterke vorm van onderzoek en
studie, misschien wel een van de vandaag meest noodzakelijke vormen, een die niet enkel feiten
vaststelt en kenbaar maakt, maar een werkelijkheid zo presenteert dat ze ook onze kwestie of
vraag wordt.

Aan het einde van haar essay Wat is gezag?, en ze herhaalt het in De crisis van de
opvoeding, schrijft Hannah Arendt dat we vandaag, ‘zonder het religieuze geloof in
een heilig begin en zonder de bescherming van traditionele en daarom zelf-evidente
gedragsmaatstaven, opnieuw geconfronteerd zijn met de elementaire problemen van
menselijk samenleven’ (Arendt, 1994b, p.72). Aanvaarden dat we zonder heilig begin
en zonder bestemming zijn, betekent, aldus Arendt, ons afvragen en onderzoeken hoe
we nu opnieuw betekenis kunnen geven aan woorden zoals vrijheid en gezag, hoe
we opvoeding, cultuur en waarheid vandaag nog kunnen opvatten enzovoort. Dat
zijn ook de denkoefeningen die Hannah Arendt zelf in haar werk biedt. Ze houden
geen voorschriften in van wat gedacht moet worden of aan welke waarheden men
zou moeten vasthouden. En het minst van al willen ze de gebroken draad van de
traditie weer opnemen of nieuwe surrogaten uitvinden om de bres tussen verleden en
toekomst te dichten. Hun vraag is: hoe in deze bres te bewegen? Hoe het heden (op)
nieuw te zien, hoe ermee omgaan, hoe het te denken, hoe zich ertoe verhouden en hoe
verder te gaan?

De denkoefeningen die Arendt voorstelt, gaan dus uit van de erkenning dat de tradi-
tionele concepten (gezag, vrijheid, cultuur, opvoeding, ...) hun betekenis hebben
verloren en er slechts ‘lege schelpen’ zijn overgebleven. De oefeningen zijn daarom
tot op grote hoogte experimenten, die geen pogingen zijn om een soort utopische
toekomst te ontwerpen of directe oplossingen te geven, maar pogingen, ‘essays’,
om bepaalde kwesties te verhelderen en een bepaalde zekerheid te winnen in het
omgaan met specifieke vragen. Het zijn pogingen om woorden (op)nieuw(e) bete-
kenis in te blazen, te inspireren. Dergelijke denkoefeningen zijn in de grond educatief
in minstens twee betekenissen. Eerst als een vorm van onderzoek die de onderzoeker,
en zijn denken, zelf in het spel brengt, en dus zelfvorming impliceert. Maar, ten
tweede, vormen ze als essay ook een publiek gebaar, waarbij anderen uitgenodigd
worden om de ervaring te delen en een publiek te vormen, dat wil zeggen zichzelf
te beproeven, zich de vraag te stellen hoe zich in het heden te bewegen. Bovendien
zijn dergelijke oefeningen niet enkel terug te vinden in boeken, artikels of lezingen,
maar bijvoorbeeld ook in films. In mijn idee zijn bijvoorbeeld de films van de Waalse
gebroeders Dardenne inderdaad een zeer concrete en actuele vorm van dergelijke
denkoefeningen. Ze kunnen beschouwd worden als filosofisch en educatief veldon-
derzoek en als essays die ons heden, en misschien in de eerste plaats ons pedagogisch

Oikos 55, 4/2010



heden, op een bepaalde manier verlichten en aan de orde stellen. Niet in de zin dat
ze ons iets uitleggen of een lering bieden, maar in de zin dat ze ons dat heden presen-
teren, het present maken als een publieke kwestie: als een kwestie waarrond wij als
een betrokken publiek verzameld worden zodat het “onze’ kwestie wordt.

De Dardennes

Jean-Pierre (1951) en Luc Dardenne(1954) zijn opgegroeid in Seraing, de industriéle
voorstad van Luik waar ze nagenoeg al hun films hebben gedraaid, en die op verschil-
lende manieren steeds aanwezig is in hun films. Jean-Pierre Dardenne volgde een
acteursopleiding aan het Institut des Arts de Diffusion in Brussel en Luc Dardenne
studeerde filosofie aan de UCL, waar hij beinvloed werd door Jacques Taminiaux en
onder de indruk kwam van het werk van onder meer Emmanuel Levinas. De gebroe-
ders Dardenne worden nadien voor enige tijd beide assistent van Armand Gatti, Frans
dichter, theater- en filmmaker die les gaf aan Jean-Pierre Dardenne en die ze later
ook nog zullen assisteren bij het maken van de film Nous étions tous des noms d’arbres
(1981). Zonder zelf een filmopleiding te hebben gevolgd, maken ze tussen 1974 en
1977 videoreportages over en in arbeiderswijken (Vidéos d’intervention). Tussen 1977
en 1983 realiseren ze talloze sterk sociaal geéngageerde documentaires.! Hun werk
neemt echter een beslissende wending in 1987 wanneer ze hun fictiedebuut maken
met Falsch (over een joodse familie die werd gedeporteerd). Volgt dan, na een inter-
mezzo met Il court, Il court ... le monde (een korte fictiefilm ook in 1987) een tweede
fictiefilm Je pense a vous in 1992 (opnieuw uitgaande van de crisis in de staalindustrie
in Seraing — een film die ze zelf niet echt geslaagd vinden). Het is echter pas met La
Promesse (in 1996) dat de cinema van de Dardennes haar heel eigen vorm, stijl en toon
vindt en ook een unieke stem wordt, die onder meer door André Delvaux en veel film-
critici uitbundig wordt geprezen, gaande van ‘bloedstollend juweeltje uit Wallonié”
tot ‘adembenemend’, ‘groots’, en “het enige op de lange duur effectieve antwoord
van de Europese cinema op de Hollywoodhegemonie’. Die eigen vorm, stijl en toon,
die door een criticus een ‘esthétique de pauvreté” is genoemd omdat ze bewust werkt
met schaarse middelen en resoluut technisch comfort weert, krijgt verder gestalte in
de drie volgende films die samen met La Promesse een soort quartet vormen waarmee
de gebroeders Dardenne zich definitief een plaats verwerven tussen de groten van
de cinema : Rosetta (1999 Gouden Palm in Cannes), Le Fils (2002) en L’Enfant (2005
Gouden palm in Cannes)®. Deze films getuigen van een uitgesproken sociaal engage-
ment met grote aandacht voor dagdagelijkse problemen en kwesties, waarbij relaties
tussen ouders en kinderen centraal staan. Ze bieden, in een haast documentaire vorm
- zonder documentaires te zijn - fragmenten uit het dagelijkse leven en geven gestalte
aan een soort nieuw realisme dat door filmcommentatoren verbonden wordt met de
cinema van ondermeer Rosselini, Bresson, Kieslowski, Kiarostami en Loach. Over het
tot stand komen van deze vier films schreef Luc Dardenne ook een prachtig boek :
Au dos de nos images 1991-2005 (Paris : Seuil, 2005). In 2008 ten slotte realiseren ze Le
Silence de Lorna.

De films van de Dardennes presenteren ons fundamentele kwesties die te maken
hebben met het vormgeven en vorm krijgen van persoonlijk leven en van samenleven
onder actuele condities. Die kwesties hebben altijd op een of andere manier te maken
met de verhoudingen tussen generaties, of misschien meer algemeen met de actuele
transformaties van pedagogische instellingen (zoals het gezin, de school) en relaties

CULTUUR

39




dnnrino

40

(tussen ouders en kinderen, kinderen en volwassenen, leerkrachten en leerlingen,...).
Alhoewel hun films zeker ook sociale realiteiten, en het leven van mensen in de marge,
aan de orde stellen, zien we hoe vanaf La Promesse (1996) telkens een adolescent(e)
of adolescenten in hun relatie tot een ouder (vader/moeder/leerkracht) een centrale
plaats innemen (Igor in La Promesse, Rosetta in de gelijknamige film, Francis in Le
Fils, Bruno (en Sonia) in L’Enfant, en in zekere zin ook Lorna in Le Silence de Lorna.
Telkens gaat het, zo zou men kunnen zeggen, om het groot worden in een ‘onmo-
gelijke” conditie: asielzoekers, alcohol- en drugsverslaving, vrouwenhandel, kinder-
handel, jonge moordenaars... In deze context en naar analogie met de bildungsromans
zouden we al hun films bildungsfilms of vormingsfilms kunnen noemen. Het zijn films
waarin de protagonisten een vormingsproces doorlopen dat hier niet verhaald, maar
getoond wordt. Een proces dat niet uitloopt op een happy end en niet teleologisch
gestuurd is of wetmatig bepaald is, maar waarin de personages zelf diegene zijn die
de werkelijkheid in beweging brengen in hun antwoord op vragen als: Wat betekent
het kind (zoon/dochter) te zijn, vader te zijn, moeder te zijn, maar ook leerkracht te
zijn? Hoe is de geboorte(wording) van een kind tegelijk de geboorte (wording) van
een ouder? Wat betekent volwassenheid? En in bredere zin: wat betekent humaniteit,
wat betekent vandaag mens-(te-)zijn? Niet in het algemeen, zoals Luc Dardenne zegt,
maar in de concrete en extreme situaties die de samenleving vandaag schept.

Elders ondervraagd over hun fascinatie voor de relaties tussen ouders en kind, zegt
Luc Dardenne: ‘Omdat het gaat om het begin van de mensheid, waar we vandaan
komen, de vader en de moeder, en omdat de toekomst het verhaal is van onze kinderen
en hun kinderen. De dag dat we niet meer in staat zijn om moeders en vaders te zijn
is de mensheid verloren, en keren we terug tot de dierlijkheid. We zijn geinteresseerd
in wat nog altijd kan gebeuren tussen een ouder en zijn/haar kind. Misschien heeft
het ook te maken met het feit dat de stad vanwaar we komen vol loopt met families
die vernietigd zijn door de economische crisis, drugs, werkeloosheid, spijbelen, en
kinderen er meer verdienen dan hun ouders door illegale activiteiten. Mensen zijn
meer en meer alleen. Wanneer we voor het eerst aan ‘La Promesse’ schreven, hadden
we ook een ouder karakter voor ogen dat leiding zou geven aan de jongere karakters.
Maar dan beseften we dat dit nostalgisch was - nu is er niemand meer die die gezags-
volle stem kan zijn. Dus plaatsten we hen in een situatie en stelden de vraag : hoe
zijn deze mensen nu, alleen en zonder hulp van het verleden, in staat om hun weg te
vinden, om menselijk te zijn ? Het is erg paradoxaal, zoals in ‘La promesse’, vermits
de jongen om menselijk te worden, zijn vader moet verraden, waar het normaal
omgekeerd zou moeten zijn.”

De films van de Dardennes stellen inderdaad op een indringende en fascinerende
wijze deze vraag: hoe vandaag een menselijk leven te leiden, hoe de woorden “vader’,
‘moeder’, ‘zoon’, ‘dochter’ of ‘leerkracht’ en hoe de werkwoorden ‘leven’, ‘samenleven’,
‘liefhebben’ of ‘opvoeden” betekenis te geven wanneer er geen gezagsvolle stemmen
meer zijn? En het is niet zo moeilijk de gelijkenis te zien met de vraag die Arendt
stelde. In deze context kan men stellen dat hun cinema (tenminste sinds La Promesse)
in feite een sterke vorm van onderzoek en studie is, misschien wel een van de meest
belangrijke, geavanceerde en vandaag meest noodzakelijke vormen. Een die namelijk
niet enkel feiten vaststelt en kenbaar maakt, maar een die een werkelijkheid zo presen-
teert dat ze ook onze kwestie of vraag wordt. Een die een concrete vraag die opduikt uit
de actualiteit van een kleine stad in Belgié, en verbonden is met de persoonlijke erva-
ringen van de Dardennes, tegelijk presenteert zodat ze verschijnt als een werkelijke

Oikos 55, 4/2010



en ‘(al)gemene’ vraag. De films nodigen ons uit ons in te laten, aandachtig te zijn,
te kijken en te denken, ze verzamelen ons rond een kwestie en vormen ons tot een
publiek. Zoals Arnon Grunberg het in een commentaar verwoordde: “Voor nogal wat
mensen is de bioscoop, het boek, de radio, de krant, het tijdschrift, de politiek, ja
hun eigen familie niet meer dan een kamerscherm. Niet alleen om de dood aan het
oog te onttrekken, om zo'n beetje alles aan het oog te onttrekken. Uw films trekken
het kamerscherm omver en dat stelt niet iedereen even hard op prijs... Welke werke-
lijkheid ook wordt beschreven, verhalen verlenen glamour aan de beschreven werke-
lijkheid. Gefilmde verhalen doen dat nog meer dan geschreven verhalen... U filmt
schijnbaar zonder commentaar te leveren (en zonder verhaal). Ik kan me niet herin-
neren films te hebben gezien die zo objectief, zo puur registrerend lijken als de uwe.
Wat uw films bijzonder maakt, is de schijnbare afwezigheid van retoriek. Dat maakt
ze soms ook ondraaglijk. Want retoriek in films of in boeken verzacht, zij verraadt
iets over de maker en hoe het kunstwerk gemaakt is, zij geeft de toeschouwer de gele-
genheid te denken: dit is erg, maar ook mooi. Deze verzachtende gedachte van: dit is
mooi, de mogelijkheid om afstand te voelen tot de beschreven realiteit, en die met de
ironische blik van de gedistingeerde kunstkenner te bekijken, wordt de toeschouwer
door u niet geboden’. (Arnon Grunberg, in een column gericht aan de gebroeders
Dardenne, Humo, 26 augustus 2008).

De films

Deze werking van hun films heeft uiteraard te maken met de manier waarop ze
gemaakt zijn. Enkele elementen wil ik hier kort aangeven.

Vooreerst onderzoeken ze de kwesties als radicale

open vragen. Ze treden niet op als bewakers van
de waarheid - ze spreken niet in naam van huma-
niteit — maar als waarheidszoekers — in eigen naam.
Ze trachten zelf, in en door hun films, uit te zoeken
hoe zich in de bres tussen verleden en toekomst
te bewegen, hoe te denken. En ze werken daarbij
vanuit een experimenteel ethos dat een zeer doorge-
dreven voorbereiding combineert met een bepaalde

De films van de Dardennes stellen op een
indringende en fascinerende wijze deze vraag:
hoe vandaag een menselijk leven te leiden, hoe
de woorden ‘vader, ‘moeder, ‘zoon; ‘dochter’
of ‘leerkracht’ en hoe de werkwoorden ‘leven;
‘samenleven; ‘liefhebben’ of ‘opvoeden’ bete-
kenis te geven wanneer er geen gezagsvolle

‘armoede’ of zelfgekozen beperking van de hulpmid- .
delen om zo een uitzonderlijk aandachtige, niet- Stemmen meer zijn?

beoordelende houding te realiseren. Het feit dat hun
films doordrenkt zijn van ethisch-filosofische en pedagogische kwesties, maakt ze niet
tot een moraliserende cinema, integendeel, ze geven geen eenvoudige antwoorden en
preken geen enkele moraliteit. Ze oordelen niet, ze bewijzen niets, ze leggen niets uit.
Natuurlijk hebben de films een zeker kader en kaderen ze zelf. En het kader markeert
een ruimte, maar die ruimte is geen binnen, geen thuis, maar een soort ruimte van
blootstelling, van blootgesteld zijn aan krachten en gebeurtenissen die gepresen-
teerd worden. Hun films verdedigen of verkondigen geen waarheid, vormen niet de
uitdrukking van een leer of overtuiging, maar in hun films toont zich een waarheid
in wat zich voor de camera afspeelt. Ze hebben daarbij, naar eigen zeggen, herhaal-
delijk voor niet-professionale acteurs en actrices gekozen om een zo sterk mogelijk
waarheidsgehalte en documentair karakter te bereiken. Hun camera registreert de
waarheid van het doen en zeggen van de personages. Een waarheid die zich aan ons

CULTUUR

41




dnnrino

als toeschouwers openbaart en die precies door hun manier van filmen ‘werkelijk’
wordt. Een waarheid die voor de toeschouwers haast onontkoombaar is.

Een tweede zeer belangrijk element is de manier waarop ze ervoor zorgen dat de perso-
nages niet verschijnen vanuit hun context en hun verleden, maar zelf de werkelijkheid
mee in beweging zetten. In een interview zegt Jean-Pierre Dardenne daarover: ‘Onze
documentaires zijn hiératisch (of pastoraal). Het woord speelt er de centrale rol, en de
film dient enkel als enscenering van een getuigenis. Situaties, plaatsen, acties worden
getoond ter ondersteuning van het verhaalde. En in onze documentaires speelt het
gebeuren zich altijd af in de verleden tijd. Het wordt na-verteld. In “La Promesse’ maakt
dit verwijlen, dit luisteren naar woorden, ‘cette mise en scene posée’, plaats voor het
onmiddellijk heden van gebeurtenissen. De camera kan geen vooraf bedachte plaats
kiezen, zij neemt de feiten mee voor de eerste keer waar, zonder omweg langs het orga-
niserende verstand... registreert ... directe omgevingen.” De camera die ze gebruiken
is meestal een handcamera, een camera die tegelijk betrapt en verrast. Het verfilmen
wekt de indruk dat de camera niet weet wat er gaat gebeuren, alsof zij altijd achter-
loopt op de feiten. ‘De camera moet de werkelijkheid tonen, zonder er ooit commen-
taar bij te leveren. We brengen emoties over, soms verwarrend, soms gewelddadig, en
de camera moet zich daarbij gedragen zoals wij: net iets te laat om te kunnen reageren
op hetgeen gebeurt.” Heel vaak worden we ook als toeschouwers in een situatie gezet
waarbij we slechts gradueel ontdekken waarom de karakters zich zo gedragen als ze

Het feit dat hun films doordrenkt zijn van
ethisch-filosofische en pedagogische kwesties,

maakt ze niet tot een moraliserende cinema, personage, geconfronteerd is, ook de moordenaar

integendeel, ze geven geen eenvoudige ant- is van zijn zoon. Meer algemeen kunnen we zeggen
woorden en preken geen enkele moraliteit. dat de Dardennes ons op radicale wijze film tonen

doen. Dat is bijvoorbeeld in sterke mate het geval in
Le Fils, waar we pas laat na het begin van de film
vernemen dat de jongen waarmee Olivier, het hoofd-

en geen scenario. In geen enkel geval willen zij iets

42

aankondigen of benoemen vooraleer wij het hebben
gezien. Eerst is er naakte tegenwoordigheid en duur. Pas daarna kunnen we de frag-
menten een plaats toekennen in het verloop van de gebeurtenissen.

Door hun fascinatie voor het plotse oplichten van de ogenblikken en gebeurtenissen,
laten de Dardennes ons soms dus enkele minuten wachten vooraleer we doorhebben
wat de betekenis van een scene is. Die betekenis verwijst niet naar een verhaal, maar
naar een personage en een situatie. Hun cinema vertelt niet, maar registreert en obser-
veert. ‘Vertellen belemmert te bestaan’, aldus Luc Dardenne verwijzend naar Rosetta,
‘hoe minder men over een personage vertelt des te meer het bestaat (..) Meer dan te
vertellen hebben we gestes proberen te vinden die voor het personage essentieel zijn.”
Het verhaal, de geschiedenis, gaat niet aan de personages vooraf, maar organiseert
zich rond hen en vanuit hen, zij en hun bewegingen, gestes, woorden vormen het
uitgangspunt en niet de plot. De films hebben dan ook geen duidelijk begin of einde.
Ze hebben geen geschiedenis die hun handelen verklaart, wat niet wil zeggen dat
de geschiedenis en context geen betekenis hebben. De personages zijn er, de camera
registreert hun doen en laten en wat ze doen en laten is belangrijker dan wie ze zijn en
wat er gaat gebeuren. Dat gebeuren wordt ook in zijn geheel getoond als fragmenten
uit het het leven, uit een parcours en niet uit een discours. ‘Dat is om te vermijden
om uit te leggen aan de kijker dat de moeder van dit karakter dit en dat deed en
dat dat de reden is waarom zij zo handelt. Omdat wanneer je dat doet het karakter
ophoudt te leven. Dat is waarom in de mainstreamcinema, wanneer je uitlegt waarom

Oikos 55, 4/2010



de karakters zich op een bepaalde manier gedragen, het publiek dit begrijpt, maar in
feite er niets van begrepen heeft. We willen dat de kijker van onze films niet in staat
zijn uit te leggen vanwaar de karakters komen en waarom ze zich zo gedragen, maar
ze zullen in staat zijn om te zien dat deze karakters bekwaam zijn om de situatie door
te komen.” Dus in staat of bekwaam zijn om opnieuw te beginnen, om te handelen.

De films van de gebroeders Dardenne tonen inderdaad de complexiteit van de reali-
teit, de mate van onbeheersbaarheid van het gebeuren, maar tegelijk ook de moge-
lijkheid van het handelen. Ze stellen de daarmee verbonden fundamentele vragen
over de menselijke conditie, over verantwoordelijkheid, over de mogelijkheid van het
ontsnappen aan de sociale, historische, psychologische wetmatigheden. Bijvoorbeeld
in La Promesse: hoe kan de jongen, Igor, ontsnappen aan het proces in gang gezet door
een vader die illegalen uitbuit? Of in Rosetta: hoe neemt ze afstand van haar aan alcohol
verslaafde moeder? Of in Le Fils: hoe kan Olivier als vader van een vermoorde zoon
de cirkel van de wraak doorbreken en op een andere wijze vader-zijn? Of in L’Enfant:
wat maakt het voor Bruno mogelijk te ontsnappen aan de verwachte en voorspelbare
gang van zaken en vader te worden? Hun films zijn dan ook geen sociologische of
psychologische studies die ons omstandigheden of wetmatigheden tonen waarin de
protagonisten gevangen zitten of die hun persoonlijk leven en samenleven bepalen,
maar studies van de bekwaamheid om zelf keuzes te maken, om zelf te handelen.
Daarom gaat het in hun films ook niet om een plot of een verhaal, dat de protago-
nisten zou meenemen en voorafgaan, zoals sociale of psychologische wetmatigheden

of gewoontes ons zouden voorafgaan en bepalen,

maar vertrekken hun films van de personages: zij
zijn het die de werkelijkheid doen bewegen.

Dat is ook een van de cruciale elementen die het
werk van de Dardennes van uitzonderlijk belang
maken, namelijk dat het films kunnen worden
genoemd die op een sterke en onontkoombare
manier ‘de werkelijkheid van het kind” tonen. En
bekende filosofen zoals Martin Buber en Hannah

De films tonen de complexiteit van de rea-
liteit, de mate van onbeheershaarheid van
het gebeuren, maar tegelijk ook de mogelijk-
heid van het handelen. Ze stellen de daarmee
verbonden fundamentele vragen over de men-
selijke conditie, over verantwoordelijkheid,
over de mogelijkheid van het ontsnappen
aan de sociale, historische, psychologische

Arendt verstaan onder de werkelijkheid van het

kind niet enkel de wording/vorming van het kind, wetmatigheden.

maar precies vooral ook ‘de werkelijkheid van het

steeds opnieuw kunnen beginnen’, dat wil zeggen de werkelijkheid van het kunnen
handelen, van de bekwaamheid om te handelen of van de menselijke vrijheid. In die
zin herinneren hun films eraan, zoals Luc Dardenne schrijft, dat ‘de kunst de wereld
niet kan redden, maar er kan aan herinneren dat het mogelijk is ze te redden’. Daarom
is hun cinema niet enkel een uiterst realistische en harde cinema, maar in wezen ook
een optimistische en uitgesproken humanistische cinema, een cinema van hoop op
menselijkheid - zonder fundament en zonder garantie, maar precies daarom zuivere
hoop. David Cronenberg over de unanieme beslissing om de Gouden palm aan
Rosetta toe te kennen (Cannes 1999) : “Toen ik Rosetta zag was ik niet gedeprimeerd
maar integendeel euforisch. De film is misschien pessimistisch wat het observeren
van een bepaalde sociale werkelijkheid betreft maar zeker niet als geheel (...) Een film
die bepaalde aspecten van de menselijke aard of de maatschappij bekritiseert is niet
pessimistisch in de mate dat een cineast energie vindt om commentaar te leveren. Het
zou net van pessimisme getuigen dit genre van film niet meer te maken, te denken
dat er geen hoop meer is en dat er niets meer te zeggen valt. De Hollywoodfilm is

CULTUUR

43




dnnrino

pessimistischer omdat het elke commentaar op de realiteit weigert, aantoont dat
discussiéren tot niets leidt, en dat het beter is maar geld te gaan verdienen.’

Wat de Dardennes doen is de woorden (leerkracht, student, vader, moeder, dochter,
kind, volwassene) en de werkwoorden (opvoeden, onderwijzen, spreken, ...) opnieuw
beproeven, precies daar waar de dingen hun gang gaan, waardoor ze een ruimte van
praktische vrijheid openen, de ‘bres’ openhouden. Hun films bieden ons niet enkel
documenten en verhalen, ze illustreren of verklaren niets, maar ze verlichten ons
pedagogisch heden en brengen het in het spel. Ze bieden ons niet enkel iets om te
zien. Er is wel iets te zien, en zij ontdekken het in zekere zin met ons en wij met hen,
maar juist dit zien is ook altijd een manier om ons aan het denken te zetten, zoals ze
ons confronteren met filosofische, ethische, pedagogische en existentiéle vragen, en
om ons te inspireren. Of beter, ze bieden ons een soort ‘zien voor de eerste keer’, dat
denken in gang zet. Ze vinden een nieuwe beeldtaal uit, ze gebruiken bepaalde uitrus-
ting en voorbereiding, ze tonen ons de complexiteit

De Dardennes tonen ons ook hoe en op welke van de realiteit, haar onvoorspelbare gang, maar ook
wijze vandaag, in onze wereld gedomineerd
door beelden, precies ‘fictie’ noodzakelijk is

de ruimte van het denken, het heden als bres, waarin
ze ons uitnodigen en waarin ze ons intrekken. Het
zijn essays en experimenten, geen gedachte-experi-

om iets als ‘werkelijkheid’ te laten verschijnen  ,cnten maar experimenten waarin wat men denkt
en vooral ook om de mogelijkheid in het licht en is (vader, moeder, etc) precies op de proef wordt

te stellen of de waarheid te tonen van het gesteld.

De Dardennes tonen ons ook hoe en op welke wijze

44

vandaag, in onze wereld gedomineerd door beelden,
precies ‘fictie’ noodzakelijk is om iets als “werkelijkheid’ te laten verschijnen en vooral
ook om de mogelijkheid in hetlicht te stellen of de waarheid te tonen van het handelen.
Of, zoals Gilles Deleuze stelde: als de wereld zelf een “slechte’ film is geworden, een
inflatie van beelden, een wereld van clichés en simulacra, kan een “authentieke’ cinema
ons opnieuw doen geloven in de wereld. Wanneer de films werken, krijgt de kijker
dan ook niet enkel een inzicht, maar ondergaat een ervaring, die ook een ervaring van
vrijheid is, een vrijheid ten aanzien van de wijze waarop de dingen hun gang gaan; als
eeuwigdurende verandering in de woorden van Arendyt, als continue beeldenstroom.
De kijker moet niet accepteren wat getoond wordt, of het geloven, maar wanneer hij
getuige is, kan hij er aan deel hebben en deelnemen aan het risico van het gebruik van
woorden en werkwoorden die niet “veilig’ en niet langer ‘gewaarborgd’ zijn. De kijker
kan herinnerd worden aan zijn eigen moeilijkheden en misschien bereid worden om
zich te engageren.

Denk- en kijkoefeningen als bevestiging van een kunnen

Zoals Hannah Arendt aangaf zijn denkoefeningen een zich bewegen in de bres tussen
verleden en toekomst die slechts bestaat in de mate men zich erkent als beginner. De
tijd van het denken is in dat opzicht een tijd buiten de gewone tijd: daar waar de dingen
hun gang gaan, waar psychologische, sociologische, economische wetten spelen en
het heden slechts een overgang of ontwikkeling en geen bres is tussen verleden en
toekomst, een tijd waar de gewone tijd (even) buiten werking is, ‘opgeheven’.

Oikos 55, 4/2010



In het korte dankwoord dat Luc Dardenne uitsprak na het ontvangen van het eredoc-
toraat aan de KULeuven op 2 februari 2010, verwees hij naar enkele passages uit A la
recherche du temps perdu van Marcel Proust om aan te geven hoe de cinema ons kan
meevoeren in een vergeten van de gewone tijd, waar we zelfs het gezelschap van
onszelf verliezen en ook alle gewone waakzaamheid opgeven. De cinema, zo formu-
leerde hij het, tracht ons zo dicht mogelijk bij onze geboorte te brengen, bij de stilte van
het begin, waar alle beelden en alle oordelen die ons bestaan hebben gemaakt, opge-
heven zijn, waar ik voor een moment een andere kan worden, een andere of vreemde,
die men, wanneer men de zaal verlaat, misschien kan doen zwijgen, maar misschien
ook tot mij kan laten spreken, of waarover ik met anderen kan spreken. Hun werk,
aldus Jean-Pierre Dardenne, ‘is een oefening van overpeinzing die gevoed wordt door
enkele obsessies: tegemoet kunnen komen aan de eisen van onze personages; naast hen
zijn wat ze ook doen, aandachtig zijn voor hun dagelijkse gebaren, voor de herhaling
ervan, voor de objecten die ze manipuleren, die ze uitwisselen, even aandachtig zijn
voor hun rug als voor hun gezicht,..., stilstaan bij de intensiteit van een blik, zonder er
het object van te onthullen.” Anders gezegd, pogen zo te werk te gaan ‘dat elk van hen,
Igor, Roger, Rosetta, Riquet, Olivier, Francis, Bruno, Sonia, Claudy, Lorna uniek is en
voldoende vrijheid heeft om ons te ontsnappen en tot lichaam te worden en tot leven
gewekt in het oog van de toeschouwer tot op het punt waar die toeschouwer zich, al
is het maar een moment, vreemd kan voelen ten aanzien van zichzelf’. Het is precies
om de toeschouwer in deze toestand te krijgen, een soort betovering die hem of haar
kan ontwortelen, dat ze zo filmen als ze doen, met de bewegingen van hun camera, de
nabijheid bij de lichamen en de dingen, alsof ze de toeschouwer in deze toestand van
onteigening van zichzelf willen plaatsen, deze toestand van beschikbaarheid om het
leven van een ander te leiden, in die toestand van kindheid waar men kwetsbaar is en
als een ultragevoelige film uiterst sensibel is voor indrukken, een mimetisme dat ons
ook de vreugde en het lijden van een ander kan doen leven, en daarmee ons in zekere
zin tot gemeenschap kan maken.

‘On pense que le cinéma a aussi une fonction sociale’, zo stelden de gebroeders
Dardenne ooit zelf. Toch maken ze geen echte politieke films en willen ze niets
aanklagen of beoordelen. Het is precies de manier waarop ze in hun films een kwestie
publiek maken die maakt dat ze iets aan de orde stellen, dat ze niet enkel te zien
geven, maar ook te denken geven en ons tot publiek maken.

Jan Masschelein is hoogleraar Wijsgerige Pedagogiek aan de KULeuven en leidt er het
nieuw opgerichte Laboratorium voor Educatie en Samenleving. Daar wordt onder-
zoek gedaan naar de publieke betekenis van opvoeding en onderwijs en de zich wijzi-
gende ervaringen van tijd en ruimte in het tijdperk van het netwerk. In het Nederlands
publiceerde hij, telkens in samenwerking met Maarten Simons:

Globale Immuniteit. Een kleine cartografie van de Europese ruimte voor onderwijs (2003),
Europa anno 2006. E-ducatieve berichten uit niemandsland (2006), De schaduw van onze
welwillendheid. Kritische studies van de pedagogische actualiteit (2008). En verder een
vertaling van ‘De onwetende meester’van Jacques Ranciere (2007).

CULTUUR

45




dnnrino

46

Noten

1 ’‘Le chant du Rossignol’ (over de weerstand van 1940 tot 1945 tegen het nazisme in Wallonié —
1978); ‘Lorsque le bateau de Léon M descendit la Meuse pour la premiere fois’ (over de grote
staking van december 1959-januari 1960 in de staalindustrie - 1979 — waarbij het werk en
de medewerking van Henri Storck een belangrijke rol speelt); ‘Pour que la guerre s’acheve,
les murs devraient s’écrouler’ (over veertig jaar arbeidersstrijd in Wallonié — 1980) ; ‘Lecons
d’une université volante’ (vijf delen over de vijf verschillende golven van emigratie uit Polen
de laatste 50 jaar - 1981) ; ‘R. ne répond plus’ (over de afstompende invloed van vrije radio’s

- 1982); ‘Regarde Jonathan : Jean Louvet, son ceuvre’ (over de Waalse toneelauteur Louvet—
1983).

2 Het werk van de gebroeders Dardenne heeft vele prijzen gewonnen: Gouden Palm in Cannes
voor ‘Rosetta’ en prijs voor beste actrice voor Emilie Dequenne (1999) ; Prijs voor beste
acteur voor Olivier Gourmet in ‘Le Fils” in Cannes (2002) ; Gouden Palm in Cannes voor

‘L'enfant’ (2005) ; Prijs voor het beste scenario in Cannes voor ‘Le Silence de Lorna’ (2008).
Ze maken zo deel uit van een zeer selecte club van mensen die twee keer de Gouden Palm
hebben gekregen (Emir Kusturica, Shohei Imamura, Bille August en Francis Ford Coppola),
en behoren zondermeer tot de meest bekroonde cineasten van het nog altijd beroemdste
filmfestival ter wereld. Maar daarnaast hebben hun films heel veel andere prijzen gewonnen
overal ter wereld (ondermeer festivals van Valladolid, Potsdam, Namur, Saloniki, Gent,
Brussel, en de LUXprijs voor film van het Europees Parlement voor ‘Le Silence de Lorna’
(2008) en de Prijs van de Belgische Liga voor Mensenrechten (2008)).

Oikos 55, 4/2010



