WNYOA4

Transformationele politiek: in dialoog
over een veerkrachtige samenleving

Jef Peeters

Een dik jaar geleden verscheen mijn boek Een veerkrachtige samenleving. Sociaal werk en
duurzame ontwikkeling. Sindsdien heb ik op heel wat plaatsen de kans gekregen om daarover
van gedachten te wisselen, onder meer in een interview voor Oikos 56 en een mede door Oikos
georganiseerd debat in Gent. Dat laatste vormde de basis voor drie discussiebijdragen in Oikos
58. Omdat fundamentele discussies nooit definitief beslecht kunnen worden, wil ik hier graag
ingaan op de bijdragen van An De Bisschop en Bart Van Bouchaute. De kern van mijn betoog
ligt in de stelling dat de transitie naar een duurzame en rechtvaardige samenleving ook om een
transformatie van het politieke vraagt.

Maar eerst even terug naar de uitgangsstelling van het boek: de ecologische crisis is
tegelijkertijd een sociale crisis. De globale ecologische voetafdruk maakt dat onmiddel-
lijk duidelijk. Die overschrijdt vandaag al met 50 procent (WWF 2010) wat het ecosys-
teem aarde ons duurzaam kan leveren. Bovendien is dat gebruik van het mondiale
ecosysteem zeer ongelijk verdeeld, zowel tussen landen als tussen onderscheiden

bij en bouw mee aan sociale bewegingen.

bevolkingsgroepen binnen die landen. Die crisis is

Mijn belangrijkste boodschap voor het sociaal dermate ernstig dat er sowieso serieuze verande-
werk, wil het zijn structurele agenda realise- ringen zullen plaatsvinden, maar die kunnen zowel
ren, is daarom: bouw netwerken uit, knoop aan ten goede als ten kwade zijn. De uitgangsstelling

is daarom dat we er zonder systeemverandering,
zonder sociale transitie, niet op een goede manier

60

uitgeraken, noch sociaal, noch ecologisch.

Het boek richt zich op de vraag hoe sociaal werk kan bijdragen aan die broodnodige
sociale verandering. Om te beginnen dient het sociaal werk dan zowel zijn theorie
als praktijk af te stemmen op het gegeven dat al onze sociale praktijken plaatsvinden
binnen de begrensde draagkracht van het ecosysteem aarde. Een centrale bekom-
mernis is evenwel dat in het publieke discours duurzaamheid vooral geassocieerd
wordt met milieu en economie, en daarbij ook met nieuwe technologie. De sociale
dimensie van duurzame ontwikkeling — in het bijzonder de eis van ecologische recht-
vaardigheid — blijft schromelijk onderbelicht. Sociaal werk zou vanuit zijn missie en
traditie een bijdrage ‘kunnen’ leveren aan het ondersteunen van die sociale eisen in
een proces van sociale verandering.

Sociaal werk deelt in de problemen van de samenleving
Die opdracht moet in de eerste plaats begrepen worden als een agenda, en wordt in
het boek ook als dusdanig naar voren geschoven. Met An De Bisschop wil ik dus graag

vaststellen dat er vandaag een grote kloof is tussen die agenda en, op uitzonderingen na,
het feitelijke sociaal werk. En het versterken van “de sociale rechtvaardigheidsagenda

Oikos 59, 4/2011



in het duurzaamheidsverhaal’ zal inderdaad ‘enkel mogelijk zijn wanneer het poli-
tieke karakter van sociaal werk aan belang wint’ (p.52).

De vraag is echter hoe dat kan op een manier dat het sociaal werk zijn eigen doelpu-
bliek kan meenemen in een proces van sociale verandering. En dan kunnen we niet
veel aan met ongeduld of scepticisme, maar is er nood aan inzicht en timmeren aan de
weg. En ook al staan we nog maar aan het begin, de discussies daarover en de verta-
ling ervan naar de praktijk zijn bezig, ook op het internationale vlak.

Bovendien schiet een inschatting van de mogelijkheden van het sociaal werk alleen
op basis van de Vlaamse praktijk te kort. Net ook de internationale uitwisselingen
binnen een beroep dat zich mondiaal organiseert, schept ruimte voor een leerproces
op basis van zowel diverse praktijkervaringen als het (theoretische) debat over herpro-
filering in het licht van de mondiale crisis.

Overigens zit niet alleen het sociaal werk met een probleem. Depolitisering en de
ontoereikende schaal van sociale politiek vormen een uitdaging voor heel de samenle-
ving, die door de neoliberale golf nog in de touwen hangt. De huidige zwakheid van
de sociale bewegingen getuigt daarvan. Zeggen dat er ‘een globaal sociaal contract
nodig is, een organisatie van de sociale sfeer op globale schaal” (p.51) is op dit moment
dan ook maar een zaak van woorden. Het is immers cruciaal om een idee te krijgen
van de vorm waarin een dergelijk contract mogelijk en wenselijk is, en over de opbouw
van politiek vermogen (macht) om dit te realiseren.

In ieder geval zal er geen sociaal wenselijke verandering komen zonder sterke
sociale bewegingen. Mijn belangrijkste boodschap voor het sociaal werk, wil het zijn
structurele agenda realiseren, is daarom: bouw netwerken uit, knoop aan bij en bouw
mee aan sociale bewegingen. Binnen de traditie van het sociaal werk is empowerment
daarbij een concept van sociale actie met politieke roots dat toelaat de dagelijkse prak-
tijk te verbinden met politieke actie. Empowerment moet dan wel opnieuw toegeéigend
worden als antwoord op de recuperatie ervan door een neoliberaal activeringsbeleid,
en in zijn politieke draagwijdte hersteld worden.

Ook het probleem van de huidige professionalisering is een breder maatschappelijk
vraagstuk, in zekere zin een crisis van de professionaliteit als zodanig voor zover ze
vastzit in modernistische managementschema’s en een doorgeschoten arbeidsdeling,
zowel binnen als tussen maatschappelijke sectoren. De Bisschop wijst terecht op het
problematische van het autonoom functioneren van bijvoorbeeld het wetenschappelijk
bedrijf los van de reéle samenleving.

‘Zelfreferentialiteit’ en ‘gelimiteerde transversaliteit’ vormen inderdaad een
ernstige hinderpaal voor een duurzaamheidstransitie. Het komt er daarom op aan te
zien dat de kritiek daarop op gang komt en die beweging te versterken. De uiteenzet-
ting in het boek van een nieuw paradigma — dat zich vandaag gaandeweg ontwikkelt

— probeert overigens een kader te geven om ook op dat vlak alternatieve benaderingen
vorm te geven. Voor het sociaal werk betekent de noodzaak van transversaliteit dan
dat netwerking begint met het slopen van de muren tussen de eigen hokjes. Ook in het
kader van netwerking met het oog op het bouwen aan sociale bewegingen is dat een
eerste vereiste.

FORUM

61



WNYOA4

Wat is politiek?

Bart Van Bouchaute bevestigt eveneens het belang van een politisering van het sociaal
werk en stelt dan ook terecht dat ‘de vraag niet zozeer [is] hoe sociaal werk met duur-
zame ontwikkeling kan verbonden worden, maar eerder welk soort sociaal werk een
wezenlijke bijdrage tot welke duurzame ontwikkeling kan leveren’ (p.53). Op basis
van een analyse van de huidige neoliberalisering en een daaruit voortvloeiende sociale
dualisering concludeert hij dat die vraag enkel beantwoord kan worden “in het kader
van een ruimer politiek verzet tegen de neoliberale agressie’ en dat ‘vergt een politieke
verbinding’ (p.55-56).

Ik kan daarmee instemmen, maar de uitwerking
In een grote maatschappelijke transitie is 00k yan wat dat betekent getuigt mijns inziens van een
het politieke een voorwerp van transitie. Een reductie van het politieke. Dat komt duidelijk tot

meer complexe opvatting van ‘het politieke’ uiting in Van Bouchautes afwijzing van een commu-

kan zich niet beperken tot conflict en het defi- nitaristische verbinding als apolitiek en zelfs ‘gevaar-
. : o i lijk’: “Sociaal-ecologische rechtvaardigheid vraagt
nieren van vriend-vijandopposities.

een strijdbare in plaats van een verbindende opstel-
ling, confrontatie eerder dan consensus’ (p.57). Alsof
dat de enige politieke alternatieven zijn, en alsof verbinding alleen als consensus
gedacht kan worden!

Er is geen enkele reden waarom democratische gemeenschapsvorming a priori op
consensus en harmonie gericht zou zijn. Daarom is het belangrijk om consensus te
onderscheiden van codperatie en dialoog. Het is mij overigens hoogst onduidelijk hoe
sociale strijd zonder codperatie — en dus ‘verbinding’ — mogelijk zou zijn. Bovendien
valt een politieke interpretatie van empowerment niet meer te denken, wanneer enkel
conflict en niet codperatie als een politieke figuur gezien wordt.

Anders gezegd, de complexiteit van de uitdaging van een duurzaamheidstransitie
vraagt om een complexere opvatting van politiek. Die kan zich niet beperken tot verzet,
maar moet ook rekenschap kunnen geven van de noodzaak om de samenleving van
onderop op een nieuwe manier vorm te geven. Immers, zowel onze maatschappelijke
instituties als de dominante productietechnologieén en —structuren (onder andere
doorgedreven arbeidsdeling) zijn doordrongen van de maatschappelijke verhou-
dingen en van de verhouding maatschappij-natuur van de industrieel-kapitalistische
samenleving. Met andere woorden: een sociale transitie is omvattender dan een sociale
revolutie.

De erkenning dat onze samenleving gekenmerkt wordt door een sociaal-ecologische
crisis mag er dan ook niet toe leiden dat het ecologische vraagstuk zonder meer gere-
duceerd wordt tot een sociaal (verdelings)probleem, of dat de eigen dynamiek ervan
genegeerd wordt. Dat is geen nieuw inzicht. Zo stelde Leo Apostel al in 1984 (Raes &
Vanlandschoot, p.81):

‘De optimistische visie ware geweest dat de onderdrukking en de uitbuiting van de
mens door de mens zou zijn opgeheven védr de onderdrukking en de uitbuiting van
het milieu door de mensheid dergelijke enorme afmetingen had aangenomen, met
andere woorden védrdat ze de grootte van de biotoop had bereikt. En dat had gekund.
Maar het heeft zich zo niet ontwikkeld. Op dit ogenblik is de relatie van de mens

tot de natuur van een dergelijke omvang, dat de uitbuiting van de natuur een even
gevaarlijk fenomeen is als de uitbuiting van de mens door de mens. Beide ritmes zijn

Oikos 59, 4/2011



a-synchronisch verlopen. Op dit ogenblik moet reeds in het kapitalisme aan ecologisme
worden gedaan, terwijl men vroeger de mooie utopie had kunnen verdedigen dat pas
met de opheffing van het kapitalisme het ecologisch denken noodzakelijk zou zijn.’

Dat alles betekent dat een sociale transitie een complexe opdracht is, ook politiek.

Simplificerende politieke theorieén kunnen ons daarom niet verder helpen, en zijn ook
niet wenselijk (cf. Walzer 1990). De politieke filosofie van Chantal Mouffe (2005) waar
Van Bouchaute zich op beroept, is voor mij een voorbeeld van dergelijke ongewenste

simplificatie.

Ik deel in belangrijke mate haar kritiek op libe-
rale politieke filosofieén die de mogelijkheid van
een rationele consensus voor de organisatie van de
samenleving naar voren schuiven (bijv. Habermas,
Walzer), alsook haar bekommernis om de gevaren
die daarmee verbonden zijn voor een levendige
democratie. Maar dat betekent nog niet dat het enige
alternatief voor consensus conflict zou zijn. Verder

De huidige ‘Hobbesiaanse’ wereld en de idee
over politiek als een strijd tussen tegengestelde
belangen hebben we net te transformeren. De
menselijke verhoudingen gaan niet restloos op
in zulk competitief beeld: evenzeer kennen we
feitelijke relaties van cooperatie en gemeen-
schapsvorming, wat wijst op een andere

maakt Mouffe ook geen duidelijk onderscheid tussen

politiek als het instellen van een democratische orde, mogelijkheid voor een democratie.

wat een minimum aan consensus vooronderstelt, en

de agonistische politiek binnen de marges van die orde (Rummens 2009). Het onder-
scheid is zeer relevant in het kader van het nadenken over een sociale transitie en de
vorm van een nieuw sociaal contract.

Een meer complexe opvatting van “het politieke” kan zich mijns inziens niet beperken
tot conflict en het definiéren van vriend-vijandopposities. In lijn met de mogelijk-
heid van een nieuw maatschappelijk paradigma, zal het inzicht dat de samenleving
beschreven kan worden als een netwerk van relaties, ook zijn weerslag hebben op een
opvatting over politiek (Mary 2008). Anders gezegd, in een grote maatschappelijke
transitie is ook het politieke een voorwerp van transitie. Die gedachte werd al vertaald
naar een concept van ‘transformationele politiek” (Woolpert e.a. 1998).

De erkenning van het belang van sociale netwerken vinden we ook al terug in uiteen-
zettingen die de politieke betekenis van de civil society proberen te onderbouwen.
Volgens Michael Walzer (1994) bijvoorbeeld duidt die term ‘de ruimte van onge-
dwongen menselijke associatie en dus de verzameling van samenwerkingsverbanden
aan die [...] deze ruimte vullen’ (p.112). Dergelijke samenwerkingsverbanden zijn
complementair aan politieke ‘actie” en noodzakelijk voor het ontstaan van en oefenen
in democratisch burgerschap, en zo voor het mogelijk maken van een democratische
staat. “Verbonden en verantwoordelijk: zonder die toevoegingen is “vrij en gelijk” een
minder aantrekkelijke notie dan wij ooit dachten’ (p.134).

Een andere visie op macht

Voor het uitwerken van een politieke theorie die codperatie verbindt met actie en
verzet is het nodig om naar de onderliggende opvattingen over macht te gaan kijken.
Dat is in het bijzonder nodig om empowerment als een politiek concept te kunnen
begrijpen, en dus power als zijn centrale term ernstig te nemen. In mijn boek ga ik
daar bondig op in (p.89-91). Hier probeer ik nog enkele ideeén te articuleren die mijn

FORUM

63



WNYOA4

64

denken daarover mede vorm hebben gegeven (zonder dat hier de ruimte is om dat
grondig uit te werken).

Ik vertrek opnieuw bij Mouffe (2005:16) voor een illustratie van een mijns inziens gere-
duceerde kijk op ‘het politieke’. Daarmee bedoelt zij ‘de dimensie van antagonisme die
ik als constitutief beschouw voor de menselijke samenlevingen’. En, zich beroepend
op Carl Schmitt, is het vriend-vijandonderscheid ‘het bepalende kenmerk van het poli-
tieke’ (p.18).

Met het gebruik van de term ‘constitutief” gaat het om verregaande antropologi-
sche uitspraken. Ik ben van mening dat een dergelijke opvatting uiteindelijk teruggaat
op het atomistische mensbeeld dat Thomas Hobbes aan het begin van de moderne tijd
in zijn Leviathan (1651) formuleert: mensen zijn als atomen die met elkaar in botsing
komen omwille van tegengestelde belangen. De zogenaamde natuurtoestand wordt
daarom beschreven als een strijd van allen tegen allen. En een politieke orde wordt
dan gezien als het resultaat van een ‘sociaal contract’ dat mensen moet beschermen
tegen uit de hand lopende conflicten. Voor Hobbes was het de absoluut soevereine
macht van de vorst die daarvoor garant moet staan.

Hier verschijnt dus een begrip van macht als dominantie als antwoord op de
conflictuele aard van het menselijke samenleven, en het geweldsmonopolie van de
staat is daar onmiddellijk mee verbonden. Het atomistische mensbeeld heeft daarbij
als consequentie dat het sociale contract enkel als een uitwendige of niet-intrinsieke
relatie gedacht kan worden. Mijn stelling is dus dat de idee dat antagonisme consti-
tutief is voor het politieke, zelf schatplichtig is aan een liberaal mensbeeld. Dat het
daarbij gaat om ‘groepsvorming in vrienden en vijanden’ (p.18) is dan ook een para-
doxaal gegeven.

Men kan opwerpen dat de huidige wereld in de feiten serieuze Hobbesiaanse
kenmerken heeft, en dat een idee over politiek als een strijd tussen tegengestelde
belangen een groot realiteitsgehalte heeft. Dat is ongetwijfeld zo. Toch gaan de mense-
lijke verhoudingen niet restloos op in een dergelijk competitief beeld. Er zijn immers
evenzeer feitelijke relaties van codperatie en gemeenschapsvorming, en dat wijst op

macht een kenmerk van een verhouding tussen
mensen, voor Hannah Arendt twee verschil-
lende fenomenen: ‘macht’ en ‘heerschappij.

een andere mogelijkheid.

Verschil kan zowel leiden tot interacties van Mijn punt is dus dat het er net om gaat deze
codperatie als tot conflict. In beide gevallen js ‘Tlobbesiaanse” wereld te transformeren, en dan

hebben we andere ideeén nodig over het politieke
om op een nieuwe manier een democratische orde
vorm te kunnen geven.

Daarvoor vind ik uitgangspunten in de politieke filo-
sofie van Hannah Arendt. Pluraliteit, het gegeven dat mensen verschillend zijn, is voor
haar het constitutieve uitgangspunt voor het politieke karakter van samenlevingen.
Dat houdt in dat de interacties tussen mensen principieel open en niet voorspelbaar
zijn. Maar dat betekent nog niet dat hun verhouding noodzakelijk antagonistisch
is — een ‘geschil’ — vermits mensen op verschillende manieren met ‘verschil’ kunnen
omgaan. Dat neemt de mogelijkheid van conflict niet weg, maar het is slechts een van
de vormen die het menselijke (politieke) handelen kan aannemen en als dusdanig ook
niet uit te sluiten valt.

Een bijzonder menselijk handelingsvermogen ziet Arendt in de belofte. Het is een
manier van omgang met verschil die het verschil niet opheft, en dus geen rationele
consensus impliceert. Politiek vertaald vind je dat onder andere in een vrij aangegaan

Oikos 59, 4/2011



verdrag. Dat is niet gebaseerd op consensus, maar op vrije ‘instemming’ (consent), wat
een ander soort grondslag biedt voor een democratische constitutie dan het instellen
van een hiérarchisch soevereine macht. Daartoe formuleert Arendt een andere vorm
van sociaal contract dat gebaseerd is op een ander concept van macht, dat volledig in
de lijn ligt van haar handelingstheorie (cf. Peeters 2006, 2008).

‘De grammatica van het handelen houdt in dat het handelen het enige menselijke
vermogen is dat een veelheid van mensen vereist, en de syntaxis van de macht
houdt in dat macht de enige menselijke eigenschap is die zich uitsluitend richt op
de wereldlijke tussenruimte die mensen wederzijds verbindt; in de daad van de
grondvesting verenigen ze zich op grond van het doen en houden van beloften, wat
in het politieke domein misschien wel het meest verheven menselijke vermogen is.”
(1963/2004: 212)

Daarbij “voltrekt de daad van wederzijdse toezeggingen zich per definitie “in
aanwezigheid van elkaar” [...] Bovendien wordt een politiek lichaam dat het resultaat
is van verdragen en “verbinding” de machtsbron bij uitstek voor het afzonderlijke
individu dat buiten het geconstitueerde politieke domein machteloos blijft.”
(1963/2004:206v)

Macht is voor Arendt dus geen eigenschap van een individuele entiteit — daarvoor
hanteert zij het begrip ‘sterkte’ (strength) — maar iets dat tussen mensen is als het
resultaat van partnerschap en codperatie. En het kan net daardoor bron worden van
democratisch burgerschap.

‘Macht komt overeen met het menselijke vermogen niet slechts te handelen, maar in
gezamenlijk overleg [in concert] te handelen. Macht is nooit de eigenschap van een
individu; het behoort aan een groep, en blijft slechts bestaan zolang de groep bij elkaar
blijft.” (1969/2004:67)

Empowerment

In het bovenstaande stootten we op twee totaal
verschillende concepties van macht, gebaseerd op Dat mensen de controle en zeggenschap over
een fundamenteel verschillende interpretatie van de hun eigen leven vergroten, betekent niet dat
menselijke pluraliteit. Verschil kan zowel leiden tot (eze van anderen daarom moet verminderen.
interactigs van coOperatie als tot conflict. In be?de Macht als ‘vermogen tot handelen’ is totaal iets
gevallen is macht een kenmerk van een verhouding o .,
tussen mensen. Voor Arendt zijn het twee verschil- anders dan macht begrepen als ‘dominantie,
lende fenomenen, die zij aanduidt met de te onder- Maar voor een goed begrip van sociale strijd
scheiden termen ‘macht’ en ‘heerschappjj’. hebben we beide noties nodig.

Dergelijk onderscheid tussen modellen van
macht werd ook door anderen gemaakt. Onder
andere Otto Ullrich wijst in Technik und Herrschaft (1977:156), zijn studie naar de veran-
kering van machtsverhoudingen in de industri€le technologie, op het belang ‘heer-
schappij’ te onderscheiden van andere mogelijke menselijke verhoudingen die ook als
‘macht’ aangeduid kunnen worden. In feite stelt ook hij de vraag naar de mogelijk-
heid om het dominantiemodel van de samenleving te transformeren. Gelijkaardige

FORUM

65




WNYOA4

66

overwegingen vinden we in de (eco)feministische theorievorming. In haar culturele
transformatietheorie onderscheidt Riane Eisler (1995, 2002) doorheen de grote diver-
siteit aan menselijke samen-levingen twee basismodellen: een dominator en een part-
nershipmodel. Hun respectieve machtsconcepten worden ook benoemd als ‘power over’
en ‘power with’” (Mary 2008). Daarbij wordt macht, begrepen als dominantie (power
over), vaak geassocieerd met (structureel) geweld, bijvoorbeeld door Arendt, Ullrich
en Eisler.

Power with is de betekenis van power in empowerment (Nixon 2001). Het gaat om een
proces van positieve interactie waarin het gemeenschappelijke handelingsvermogen
groeit door de erkenning en het samenbrengen van de particuliere mogelijkheden van
individuen of groepen. In een multilevelbenadering betekent dit mensen versterken
en macht opbouwen van onderuit in een proces van reéle sociale verandering. In Een
veerkrachtige samenleving wordt dat gepresenteerd als een actieparadigma voor het
sociaal werk. Maar de betekenis daarvan overschrijdt mijns inziens de context van
het sociaal werk: het kan deel uitmaken van een transformationele politiek voor de
samenleving als zodanig.

Een politieke focus betekent dus niet dat een proces van empowerment noodzakelijk tot
een machtsstrijd, in de betekenis van een strijd om dominantie, leidt. Dat mensen de
controle en zeggenschap over hun eigen leven vergroten, betekent niet dat deze van
anderen daarom moet verminderen. Macht als ‘vermogen tot handelen’ is totaal iets
anders dan macht begrepen als ‘dominantie’.

Maar voor een goed begrip van sociale strijd hebben we wel beide noties nodig. In
reéle situaties van dominantie moet empowerment dan geconcipieerd worden als een
proces van het opbouwen van “tegenmacht’ voor sociale verandering. Voor een trans-
formationele visie is het daarbij wezenlijk dat tegenmacht blijvend gezien wordt als
een in de relaties tussen burgers verankerde macht, dus als democratische macht in de
echte zin van het woord. Het kan er niet om gaan een nieuwe vorm van dominantie in
te stellen (zie ook Apostel in Raes & Vanlandschoot 1984:89-100).

Dissident bewustzijn

Biedt een reflectie op ‘het politieke’ als dusdanig al fundamentele redenen om codpe-
ratie als een belangrijk politiek concept te begrijpen, dan zijn er daarnaast nog andere
redenen die betrekking hebben op een begrip van wat een transitie fundamenteel
betekent.

Zoals betoogd gaat er niet alleen om de bestaande machtsverhoudingen aan te
pakken zoals klassieke opvattingen over revolutie dat zien. Het industrieel kapita-
lisme is immers niet te herleiden tot een sociale verhouding. Het is vooral ook een
wijze van produceren en consumeren, waarin — onder andere door de inzet van weten-
schap en technologie — zowel sociale verhoudingen als verhoudingen mens-natuur in
materiéle structuren en daarmee verbonden instituties verankerd werden. Bovendien
zit de moderne productie- en levenswijze tengevolge van soms eeuwenlange soci-
alisatieprocessen als motivatiestructuren verankerd in de hoofden van mensen.
Maatschappelijke structuren worden dus gedragen door zowel sociaal-psychologi-
sche als materiéle microprocessen. Volgens Ullrich gaat in een cultureel transformatie-
proces het stapsgewijze anders handelen van personen en groepen daarom vooraf aan
nieuwe maatschappelijke structuren (Peeters 1996).

Oikos 59, 4/2011



Niet onbelangrijk daarbij, is dat de industrieel-kapitalistische beschaving mee
in stand gehouden wordt door culturele verwachtingspatronen. Otto Ullrich (1992)
verwoordt die als volgt:

‘De centrale mythe van de Europese moderniteit is een op de wereld gericht heilsplan.
Het gaat uit van de vooronderstelling dat door niet-aflatende ijver, door aanhoudende
vooruit gang in de productie van materiéle goederen, door een volledige beheersing
van de natuur, door de herstructurering van de wereld in berekenbare, technisch

en organisatorisch manipuleerbare processen, automatisch en tezelfdertijd de
voorwaarden voor geluk, emancipatie en verlossing van alle kwalen wordt
voortgebracht.” (in Peeters 1996:57)

Als de huidige mondiale crisis iets duidelijk maakt, dan is het wel dat die belofte
niet waargemaakt wordt. Naast milieuverloedering en groeiende sociale ongelijkheid
is ook emancipatie en levensontplooiing voor allen verre van gerealiseerd. Dat vertaalt
zich voor velen ook in een zingevingscrisis. Die crisis voltrekt zich niet zomaar volgens
sociale scheidslijnen, maar doortrekt de hele samenleving.

Maar tegelijkertijd blijft de consumptiesamenleving een aantrekkingspool, zowel
voor wie er deel aan heeft als voor wie dat slechts een verwachting blijft. Zo ontstaat er
een ervaring van gespletenheid tussen de verwachting naar het instantcomfort van de
consumptiesamenleving en het besef dat er iets grondig mis is. Volgens Rudolf Bahro
(1987) huizen er twee zielen in ieders borst, en daarom spreekt hij van een groeiend
‘dissident bewustzijn” verspreid over alle sociale lagen van de samenleving heen. Een
antagonistische politiek is volgens hem niet in staat om het potentieel van deze dissi-
dentie aan te boren voor een cultuurrevolutionaire beweging, integendeel zelfs (cf.
Melle 1996). We kunnen in ieder geval vaststellen dat het vandaag aanwezige dissi-
dente bewustzijn zich in belangrijke mate uit via stemgedrag voor extreem-rechtse en
rechts-populistische partijen. Volgens Bahro moeten we daarom wegen zoeken om het
dissidente bewustzijn te kanaliseren naar een positief proces van verandering en het
daartoe te verzamelen in een solidaire en eco-pacifistische beweging.

Ook zonder Bahro’s bevlogen kijk volledig te willen volgen, mogen we mijns inziens
stellen dat hij een belangrijk punt heeft voor het begrijpen en ontwikkelen van een
transformationele politiek. Het versterkt het belang van een positief machtsbegrip en
daarop gebaseerd empowerment. Het samenbrengen van mensen over verschillen heen

— zonder die verschillen te willen opheffen — voor veranderingsgericht handelen, kan
een manier zijn om dissident bewustzijn op een positieve manier te kanaliseren. Dat
het daarbij ook gaat om een beweging van zinverlies naar opnieuw zin vinden, bena-
drukt in ieder geval het belang van het ontsnappen aan een opvatting die politiek
slechts kan zien als een strijd om dominantie.

In dezelfde lijn verwijst Nancy Mary (2008:140v) naar Michael Lerners (1997) ‘poli-
tics of meaning’ dat een antwoord probeert te articuleren op het verlangen van burgers
om te ontsnappen aan de ‘politics of cynicism’ en deel te kunnen uitmaken van bredere

‘communities of caring’. In mijn boek heb ik gewezen op het cruciale belang van een
nieuwe visie op welzijn voor een duurzaamheidstransitie. Dat klinkt duidelijk mee in
Lerners pleidooi voor een vernieuwd sociaal contract.

FORUM

67




WNYOA4

68

‘Dat sociaal contract kan de potentie hebben om de politiek te transformeren van
een zelfbedieningszaak naar meer op waarden gebaseerde processen en structuren
van governance waarin burgers verantwoordelijkheid nemen voor het creéren van
zorggemeenschappen.” (Mary 2008:141)

Ook al klinkt dat alles wellicht nogal vaag vanuit een gangbare visie op sociale
strijd, toch zitten hierin radicale perspectieven op een transformatie van politiek als
zodanig. Dat het daarbij om een reéle mogelijkheid gaat, wordt ook empirisch onder-
steund door het recente onderzoek van Richard Wilkinson en Kate Pickett (2009). Zij
tonen aan dat meer egalitaire samenlevingen op nagenoeg alle belangrijke maat-
schappelijke parameters zoals gemeenschapsleven, geestelijke en fysieke gezondheid,
educatieve performantie, geweld, sociale mobiliteit... betere resultaten kunnen voor-
leggen, ook op het vlak van duurzaamheid. Het interessante is dat grotere gelijkheid
niet alleen de levenskwaliteit van de minderbegoeden bevordert, maar ook die van de
rijken. Dissident bewustzijn over alle sociale lagen heen toont zich hierin als een reéle
mogelijkheid.

Voor openheid van het politieke

Op het ogenblik dat de Indignados kamperen en betogen in Brussel poneer ik graag:
zonder verbinding geen macht, en zonder macht geen verandering. Dat is voor mij de
kern van empowerment. En Arendts begrip van macht biedt daarbij een goed uitgangs-
punt om verder na te denken over en vorm te geven aan transformationele politiek.

Daartegenover kent een idee die ‘het politieke’ volledig op conflict baseert verschil-
lende problemen, om te beginnen op het principiéle vlak: de transformatie van domi-
nantie als basismodel voor de samenleving kan niet gedacht worden, hetzelfde voor
empowerment. Ook ongelijktijdigheid van maatschappelijke en natuurlijke processen
past niet binnen dit schema.

Voor de praktijk genereert het eenzijdig uitgaan van conflict, en dus van een vriend-
vijandschema, een focus op wat er mis gaat. Voor een transformatie die, omwille van
de genoemde verankering, noodzakelijk doorheen een langer proces van verschil-
lende stappen moet gaan, worden dan de mogelijkheden gemist voor verandering via
codperatie. En wanneer het belang van kleinere constructieve stappen in een verande-
ringsproces uit beeld verdwijnt, dan blijft al gauw een simplistisch beeld van sociale
revolutie over. De gedachte dat het erom gaat met een revolutionaire breuk het foute
maatschappelijke principe in één trek af te schaffen, getuigt dan eerder van wat Ullrich
(1977:433) “de onmacht van de analyse’ noemt.

Deze bijdrage heeft het karakter van wat bijeengesprokkelde ideeén die verdere
uitwerking behoeven. Maar voor een complex veranderingsproces van de samenle-
ving zou ik nu toch al aanbevelen om de complementariteit van benaderingen bewust
te onderzoeken en ook na te streven. Dat is voor mij maar een eerste noodzakelijke
stap in het telkens opnieuw beginnen denken over politiek. In de geest van Arendt:
alles moet principieel open blijven, willen we de menselijke pluraliteit recht doen.

Oikos 59, 4/2011



Literatuurlijst

Arendt, H. (1963/2004). Over revolutie. Amsterdam/Antwerpen: Atlas.

Arendt, H. (1969/2004). Over geweld. Amsterdam/Antwerpen: Atlas.

Bahro, R. (1987). Logik der Rettung. Stuttgart/Wien: Weitbrecht.

De Bisschop, A., Van Bouchaute, B. & Janssens, D. (2011). Een dialoog over een veerkrachtige
samenleving. Oikos, nr. 58, 50-65.

Eisler, R. (1995). The chalice and the blade: Our history, our future. New York: Herper Collins.

Eisler, R. (2002). The power of partnership. Novato, CA: New World Library.

Lerner, M. (1997). The politics of meaning: Restoring hope and possibility in an age of cynicism.
Reading, MA: Addison-Wesley.

Mary, N. (2008). Social work in a sustainable world. Chicago: Lyceum Books.

Melle, U. (1996). Apocalyps, bewustzijnsrevolutie en commune. Rudolf Bahro’s onderzoek
naar de fundamenten van de ecologische crisis en van een reddingsweg. In F. Janssens & U.
Melle (ed.). Voeten in de aarde. Radicale groene denkers. Antwerpen: Hadewijch. 137-170.

Moulffe, C. (2005). Over het politieke. Kampen: Klement.

Nixon, J. (2001). Imagining ourselves into being: conversing with Hannah Arendt. Pedagogy,
Culture and Society, 9(2), 221-236.

Peeters. ] (1996). Leven naar menselijke maat. Otto Ullrichs antwoord op de moderne schaarste.
In F. Janssens & U. Melle (ed.). Voeten in de aarde. Radicale groene denkers. Antwerpen:
Hadewijch. 57-94.

Peeters, J. (red.) (2010). Een veerkrachtige samenleving. Sociaal werk en duurzame
ontwikkeling. Berchem: EPO.

Peeters, R. (2006). Over geweld en revolutie. Kennismaking met de politieke filosofie van
Hannah Arendt. Streven, februari, 99-110.

Peeters, R. (2008). Against violence, but not at any price:Hannah Arendt’s concept of power.
Ethical Perspectives 15(2), 170-192.

Raes, K. & Vanlandschoot, J. (1984). Afbraak en opbouw. Dialogen met Leo Apostel. Studiereeks
van het tijdschrift van de VUB, Nieuwe serie nr.17. Brussel: VUB.

Rummens, S. (2009). Democracy as a non-hegemonic struggle. Disambiguating Chantal
Mouffe’s agonistic model of politics. Constellations, 16 (3), 377-391.

Ullrich, O. (19977). Technik und Herrschaft. Vom Hand-werk zur verdinglichten Blockstruktur
industrieller Produktion. Frankfurt: Suhrkamp.

Ullrich, O. (1992). Technology. In W. Sachs (ed.). The Development Dictionary. A Guide to
Knowledge as Power. London: Zed Books, 275-287.

Walzer, M. (1994). De idée van de burgerlijke samenleving. Een weg naar sociale reconstructie.
In B. van den Brink & W. van Reijen (red.). Het recht van de moraal. Liberalisme en
communitarisme in de politieke filosofie. 112-134.

Wilkinson, R. & Pickett, K. (2009). The Spirit Level. Why more equal societies almost always do
better, London: Allen Lane-Penguin.

Woolpert, S., Slaton, C. & Schwerin, E. (Eds.) (1998). Transformational politics: Theory, study,
and practice. Albany: State University of New York Press.

WWEF (2010). Living Planet Report 2010. Gland, Zwitserland: WWE.

FORUM

69



